
Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

 2203 
 

แนวคิดเกี่ยวกับธรรมชาติในภาพยนตร์แอนิเมชันของฮายาโอะ มิยาซากิ  
เรื่องเจ้าหญิงโมโนโนเคะ 

 
Concept of nature in Hayao Miyazaki's Animated Films: Case Study  

Princess Mononoke 
 

 ประติมล บุญประจักษ์ (Pratimol Boonprachak) 
 

บทคัดย่อ 
 มุมมองเกี่ยวกับธรรมชาติในวัฒนธรรมญี่ปุ่นมีเอกลักษณ์เฉพาะตัว โดยมีพื้นฐานที่ส าคัญมาจาก
ศาสนาชินโตที่เกิดขึ้นมาตั้งแต่เริ่มแรกของประเทศญี่ปุ่น ปลูกฝังความเชื่อเรื่องพระเจ้าหรือคะมิ ( Kami) ท าให้
มนุษย์และธรรมชาติอยู่ร่วมกันในรูปแบบพึ่งพาอาศัยและเคารพซึ่งกันและกัน ฮายะโอะ มิยาซากิผู้ก ากับ
ภาพยนตร์แอนิเมชันชื่อดังของประเทศญี่ปุ่นมักจะน าเอาแนวคิดเกี่ยวกับธรรมชาติตามแบบฉบับของวัฒนธรรม
ญี่ปุ่นเล่าผ่านภาพยนตร์ของเขาในมุมมองต่าง ๆ 
 งานวิจัยนี้มุ่งที่จะศึกษาแนวคิดเกี่ยวกับธรรมชาติในมุมมองของวัฒนธรรมญี่ปุ่นที่ปรากฏให้เห็นใน
ภาพยนตร์แอนิเมชันเรื่อง เจ้าหญิงโมโนโนเคะ (Princess Mononoke) ของผู้ก ากับฮายาโอะ มิยาซากิ พบว่ามี
การน าแนวคิดเกี่ยวกับธรรมชาติมาใช้ ทั้งแก่นของเรื่องที่พูดถึงเรื่องการอยู่ร่วมกันของมนุษย์ และธรรมชาติ             
การออกแบบฉากและตัวละครโดยใช้แนวคิดพื้นฐานจากความเชื่อเรื่องคะมิในศาสนาชินโต  
 
ค าส าคัญ: ฮายาโอะ มิยาซากิ, เจ้าหญิงโมโนโนเคะ, ธรรมชาติ, ชินโต 
 
 
 
 
 

                                                           

  บทความนี้เรียบเรียงขึ้นจากเนื้อหาส่วนหนึ่งของวิทยานิพนธ์ เร่ือง แนวคิดเกี่ยวกับธรรมชาติในภาพยนตร์แอนิเมชันของ
ฮายาโอะ มิยาซากิ ซึ่งเป็นวิทยานิพนธ์ ปริญญาศิลปะมหาบัณฑิต สาขาทฤษฎีศิลป์ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัศิลปากร ปีการศึกษา 
2559 อาจารย์ที่ปรึกษาวิทยานิพนธ์ ผศ.ดร.ชัยยศ อิษฏ์วรพันธุ์ 
 This article is compiled from a partial thesis theme study on the subject of Concept of Nature in 
Hayao Miyazaki’s Animated films. It is the thesis of Master Degree in Art Theory, Silpakorn University, study year 
2016 Thesis Advisor: Asst. Prof. Chaiyosh Isavorapant 

  ประติมล บุญประจักษ์ นักศึกษาหลักสูตรปริญญาศิลปมหาบัณฑิต สาขาวิชาทฤษฎีศิลป์ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัย
ศิลปากร, 0890874973, sawboo@hotmail.com 
 Pratimol Boonprachak, The Master Degree of Art Theory in Faculty of Painting Sculpture and Graphic 
Arts, Silpakorn University, 0890874973, sawboo@hotmail.com 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

2204  
 

Abstract 
 The way of thinking about nature in Japanese culture is very unique. It is based on 
Shintoism that occurred from the beginning of Japan. The main idea of Shinto is to believe in 
deities (Kami) of everything in nature that make humans and nature coexist in mutual respect 
and complementing. Hayao Miyazaki, the most famous director of Japanese animated films 
always uses ideas about the concept of nature in Japanese perspective in his films.    
 This research aimed to study about concept of nature in Japanese perspective that 
appeared in “Princess Mononoke” the animated film directed by Hayao Miyazaki. The result 
found that he used the concept of nature in the main theme of the film about the 
coexistence of human and nature, set design and character design that based on the belief of 
Kami in Shintoism. 
 
Keyword: Hayao Miyazaki, Princess Mononoke, Nature, Shinto 
 
บทน า 
 มนุษย์กับธรรมชาติเป็นสิ่งที่อยู่คู่กันมาตั้งแต่ครั้งอดีตกาล อาจกล่าวได้ว่ามนุษย์นั้นเป็นส่วนหนึ่งของ
ธรรมชาติไม่สามารถแยกออกจากกันได้ โดยที่ในช่วงเริ่มแรกนั้น มนุษย์มีชีวิตอยู่ภายใต้อิทธิพลของธรรมชาติ
อย่างมาก ทุกสิ่งทุกอย่างที่ใช้ในการด ารงชีวิตสามารถหาได้จากธรรมชาติโดยตรง และธรรมชาติก็สามารถ
ก่อให้เกิดหายนะความตายได้เช่นกัน ท าให้มนุษย์ทั้งรัก เคารพ และหวาดกลัวในธรรมชาติ ก่อให้เกิดเป็นความ
เชื่อในเร่ือง ภูตผีวิญญาณ หรือพระเจ้า แต่หลังจากที่มนุษย์มีจ านวนประชากรที่เพิ่มมากขึ้น เริ่มมีวิวัฒนาการใน
ด้านต่าง ๆ ท าให้แนวคิดต่อธรรมชาติและพระเจ้าเริ่มเปลี่ยนไป โดยแต่ละภูมิภาคของโลกก็มีชุดความเชื่อ
เกี่ยวกับความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ พระเจ้า และธรรมชาติที่แตกต่างกันออกไป โดยจะเห็นว่าทางฝั่งของโลก
ตะวันตกในยุคหนึ่งจะมีความเชื่อแบบพระเจ้าเป็นผู้สร้างและอยู่เหนือทุกสรรพสิ่ง ในขณะที่โลกในยุคที่มีแนวคิด
เหตุผลนิยม (Rationalism) จะเชื่อว่ามนุษย์มีอ านาจอยู่เหนือทั้งพระเจ้าและธรรมชาติ แต่ในชุดความเชื่อของ
วัฒนธรรมญี่ปุ่นนั้นจะมองว่า ทั้งมนุษย์และพระเจ้าทั้งหลายล้วนแล้วแต่เป็นส่วนหนึ่งที่มาจากธรรมชาติ และไม่ได้
มีใครมีอิทธิพลเหนือใคร ทุกส่วนต่างมีความเท่าเทียมเสมอภาคกัน  
 
 
 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

 2205 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

ภาพที่ 1 ภาพเปรียบเทียบความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ พระเจ้า และธรรมชาติ ตามความเชื่อแต่ละแบบ 
ที่มา: Mikyung Bak. Animism inside Japanese animations. (2008) 

 
 Yuriko Saito (1983: 47) เสนอแนวคิดเรื่องทัศนคติที่มีต่อธรรมชาติของคนญี่ปุ่นที่ส าคัญไว้                   
3 ประการ ได้แก่ 1) ธรรมชาติเป็นเพื่อนของมนุษย์ ไม่ใช่ทาสรับใช้ 2) มนุษย์และธรรมชาติไม่ได้มีรากฐานที่
แตกต่างกัน และ 3) ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาตินั้นสอดประสานกลมกลืนและเป็นอันหนึ่งอัน
เดียวกัน 
 สิ่งส าคัญอย่างหนึ่งที่ส่งผลโดยตรงต่อแนวคิดเกี่ยวกับธรรมชาติของคนญี่ปุ่นนั่นคือ ศาสนาชินโต ซึ่ง
เป็นศาสนาเก่าแก่ และเป็นศาสนาพื้นเมืองดั้งเดิมของชนชาติญี่ปุ่น หลักค าสอนของศาสนาชินโตนั้นมุ่งเน้นไปที่
ค าสอนเรื่องเทพเจ้าต่าง ๆ ซึ่งเทพเจ้าหรือคะมินั้น ไม่ได้อยู่ในรูปแบบของคนเท่านั้น สัตว์ต่าง ๆ ที่แสดงออกถึง
พลังที่พิเศษและโดดเด่น ก็เรียกได้ว่าคะมิทั้งสิ้น นอกจากนั้นยังมีคะมิที่เป็นสิ่งร้ายกาจและประหลาดลึกลับที่ผู้คน
ทั่วไปเกรงกลัวอยู่ด้วยเช่นกัน (ทวีวัฒน์ ปุณฑริกวิวัฒน์, 2545: 266) 
 ฮายาโอะ มิยาซากิ (Hayao Miyazaki) ผู้ก่อตั้งสตูดิโอจิบลิ1 และเป็นผู้ก ากับภาพยนตร์แอนิเมชันชาว
ญี่ปุ่นที่มีชื่อเสียงโด่งดังเป็นที่รู้จักกันในระดับสากล เขามักจะน าเอาแนวคิดเก่ียวกับธรรมชาติของคนญี่ปุ่นมาใช้ใน
การสร้างสรรคผ์ลงานต่าง ๆ มากมาย เช่น โทโทโร่เพื่อนรัก (My Neighbor Totoro, 1988) เจ้าหญิงโมโนโนเคะ 
(Princess Mononoke, 1997) โดยเฉพาะเรื่อง มิติวิญญาณมหัศจรรย์ (Spirited Away, 2001) นับเป็นผลงาน
ภาพยนตร์แอนิเมชันเรื่องยาวที่ประสบความส าเร็จสูงสุดของเขาและสตูดิโอจิบลิ โดยได้รับรางวัลออสการ์สาขา
ภาพยนตร์แอนิเมชันเร่ืองยาวยอดเยี่ยม (Best Animated feature film) ในปี 2002 อีกด้วย 
 ในบทความนี้จะท าการศึกษาแนวคิด และมุมมองเกี่ยวกับธรรมชาติในวัฒนธรรมญี่ปุ่น ที่ปรากฏให้
เห็นเด่นชัดในภาพยนตร์แอนิเมชันของฮายาโอะ มิยาซาก ิเร่ืองเจ้าหญิงโมโนโนเคะ (Princess Mononoke) โดย
จะพิจารณาจากโครงสร้างเนื้อเรื่อง การออกแบบฉาก และตัวละครที่ส าคัญ โดยเหตุผลที่เลือกภาพยนตร์
แอนิเมชันเรื่องเจ้าหญิงโมโนโนเคะมาวิเคราะห์ในบทความนี้ เนื่องจากเป็นภาพยนตร์ที่มีการน าเสนอเนื้อหาที่
ผสมผสานระหว่างโลกของความเป็นจริงกับต านานความเชื่อโบราณของคนญี่ปุ่นอย่างแยบยล และมีการพูดถึง
เรื่องความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ แฝงไปด้วยแนวความคิดตามหลักของศาสนาชินโต นอกจากนั้น

                                                           
1 สตูดิโอจิบล ิ (Studio Ghibli) เป็นสตูดิโอภาพยนตร์แอนิเมชันที่มีชื่อเสียงมากที่สุดแห่งหนึ่งของญี่ปุ่น ก่อตั้งขึ้นโดย ฮายา

โอะ มยิาซาก ิ (Hayao Miyazaki)  อิซาโอะ ทากาฮาตะ (Isao Takahata) โทชิโอะ ซูซูกิ (Toshio Suzuki) และ ยาสุโยช ิ โทคุมะ 
(Yasuyoshi Tokuma) ในปี 1985  



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

2206  
 

จากค ากล่าวของมิยาซากิที่บอกว่า เขาสร้างภาพยนตร์เรื่องนี้ขึ้นมาเพื่อผู้ชมชาวญี่ปุ่นเท่านั้น (Devin Gordon, 
2016) ท าให้เชื่อได้ว่าจะสามารถมองเห็นแนวคิดเกี่ยวกับธรรมชาติในมุมมองของวัฒนธรรมญี่ปุ่นได้อย่างชัดเจน
อีกด้วย 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย 
 1. เพื่อศึกษาและวิเคราะห์แนวคิด และมุมมองเกี่ยวกับธรรมชาติในวัฒนธรรมญี่ปุ่น ที่ปรากฏให้เห็น
เด่นชัดในภาพยนตร์แอนิเมชันของฮายาโอะ มิยาซากิ เร่ือง Princess Mononoke 
 2. เพื่อศึกษาแนวทางการตีความเรื่องความเชื่อเกี่ยวกับธรรมชาติในวัฒนธรรมญี่ปุ่น  และ
กระบวนการการน าเสนอความเชื่อนั้นออกมาเป็นภาพและเร่ืองราว 
 
วิธีการศึกษา 
 บทความนี้เป็นการศึกษาภาพยนตร์แอนิเมชันเรื่อง Princess Mononoke โดยการศึกษาแนวคิด
เกี่ยวกับธรรมชาติในวัฒนธรรมญี่ปุ่น จากการค้นคว้าข้อมูลในเอกสาร ต ารา ต านานโบราณต่าง ๆ เพื่อมา
วิเคราะห์หาแนวทางการน าแนวคิดนั้นมาสร้างเป็นงานภาพยนตร์ ทั้งด้านเนื้อหาเรื่องราว และการออกแบบฉาก
และตัวละครต่าง ๆ 
 
การวิเคราะห์ 
 หากมองในภาพรวมของภาพยนตร์แอนิเมชันเร่ืองเจ้าหญิงโมโนโนเคะนัน้ จะเห็นได้ว่ามีการน าแนวคิด
เรื่องธรรมชาติตามหลักคิดของวัฒนธรรมญี่ปุ่นเข้ามาใช้อย่างชัดเจน โดยมีแนวคิดที่โดดเด่นดังนี้ 1) แนวคิด
พื้นฐานเร่ืองธรรมชาติในวัฒนธรรมญี่ปุ่น 2) แนวคิดเร่ือง “คะมิ” 3) แนวคิดเร่ืองสิ่งดีและสิ่งร้าย และ 4) แนวคิด
เร่ืองการช าระล้างจิตวิญญาณให้บริสุทธิ์  
 
สรุปเนื้อเรื่อง Princess Mononoke โดยย่อ 
 เจ้าหญิงโมโนโนเคะเป็นภาพยนตร์ที่ด าเนินเรื่องในยุคมุโรมาชิของญี่ปุ่น  เสริมแต่งด้วยองค์ประกอบ
จากต านานความเชื่อเกี่ยวกับธรรมชาติและเทพเจ้า เนื้อเรื่องกล่าวถึงเจ้าชายอะชิทากะที่ออกเดินทางเพื่อหา
สาเหตุของความพยาบาทของอสูรทาทาริกามิที่มีต่อมนุษย์ สุดท้ายเขากลายมาเป็นตัวกลางระหว่างการท า
สงครามของพลังเหนือธรรมชาติหรือเทพเจ้าที่ดูแลผืนป่าซึ่งน าโดยซัน (เจ้าหญิงโมโนโนเคะ) เทพหมาป่าโมโร 
รวมถึงเทพหมูป่าโอคโคโตะ กับผู้คนของโลหะนครผู้รุกรานป่าเพราะความต้องการในทรัพยากรธรรมชาติซึ่งน า
โดยท่านหญิงเอโบชิ  
 บทสรุปสุดท้ายของเรื่องไม่ได้ชี้ให้เห็นถึงชัยชนะที่ชัดเจนของฝ่ายหนึ่งฝ่ายใด  แต่แสดงให้เห็นถึง
ความหวังที่ว่าความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์และธรรมชาติจะด าเนินต่อไปได้อย่างสงบสุข 
 
 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

 2207 
 

ฉาก 
 เรื่องราวในภาพยนตร์แอนิเมชันเรื่องเจ้าหญิงโมโนโนเคะนั้น ถูกสร้างให้เกิดขึ้นในช่วงยุคมุโรมาชิใน
ประเทศญี่ปุ่น ถึงแม้ยุคนั้นจะเต็มไปด้วยการท าสงครามต่าง ๆ แต่สถานที่ส่วนใหญ่ในยุคนั้นยังคงมีธรรมชาติที่
ค่อนข้างอุดมสมบูรณ์ หมู่บ้านต่าง ๆ ก็จะรายล้อมไปด้วยธรรมชาติ แต่เราจะสามารถสังเกตเห็นความแตกต่างได้
ชัดเจนในส่วนของธรรมชาติที่อยู่รายล้อมมนุษย์ และธรรมชาติที่เป็นที่สิงสถิตของเหล่าทวยเทพ โดยจะแบ่งเป็น 
3 ฉากใหญ ่ๆ ดังนี้ 
 1. หมู่บ้านเอมิชิ (Emishi Village)  

 
 
 
 
 
 

 
ภาพที่ 2 ลักษณะการวางผังของหมู่บ้านเอมิชิ 

 
 หมู่บ้านเอมิชิเป็นหมู่บ้านเล็ก ๆ ที่อยู่ใจกลางป่าลึก โอบล้อมด้วยแมกไม้และขุนเขา แสดงให้เห็นความ
กลมกลืนของวัฒนธรรมมนุษย์และธรรมชาติ โดยหมู่บ้านเอมิชิ (Emishi) นั้นอ้างอิงมาจากค าว่าเอะโซะ (Ezo) ซึ่ง
เป็นชื่อเรียกเก่าของดินแดนทางตอนเหนือของเกาะฮอนชูประเทศญี่ปุ่น ปัจจุบันคือเกาะฮอกไกโด รวมถึงเกาะซา
ฮาลิน (Sakhalin Island) และหมู่เกาะคูริล (Kuril Islands)  
 ลักษณะของการวางผังหมู่บ้านเป็นรูปแบบที่เรียบง่าย มีอาคารใหญ่อยู่ตรงกลางใช้เป็นที่ไว้รวมตัวท า
กิจกรรมต่าง ๆ รายล้อมไปด้วยบ้านหลังเล็กที่เป็นที่อยู่อาศัยของคนในหมู่บ้านเรียงกันเป็นรูปวงรี เหนือขึ้นไปมี
บ้านของแม่เฒ่าพยากรณ์สร้างไวแ้บบชดิติดกับหน้าผา ไกลออกไปจากหมู่บ้านขึ้นไปบนภูเขามีสิ่งก่อสร้างลักษณะ
คล้ายหอสังเกตการณ์อยู่ นอกจากนั้นยังมีคอกสัตว์ เสาขนาดใหญ่ประดับด้วยเขากวางและพู่กระดาษที่เป็น
เหมือนสิ่งศักดิ์สิทธิ์ หรือที่บูชาภูตผี เทพเจ้า รวมไปถึงประตูทางเข้าหมูบ้านที่มีลักษณะคล้ายเสาโทริอิ             
ของศาสนาชินโตอีกด้วย   
 รูปแบบของอาคารสิ่งปลูกสร้างรวมถึงเคร่ืองใช้ไม้สอยต่าง ๆ ในหมู่บ้านก็มีการอ้างอิงมาจากหลักฐาน
ทางประวัติศาสตร์ เช่นตัวอาคารนั้นมีการออกแบบมาจากบ้านทรงโบราณของชนเผ่าไอนุที่เรียกว่าจิเซะ ( cise) 
ซึ่งใช้วัสดุจากธรรมชาติทั้งหมดในการก่อสร้าง โดยจะใช้ไม้จากต้นไลแลคญี่ปุ่น (Japanese Tree Lilac) และต้น
ทาโมแอช (Tamo Ash) เป็นโครงสร้างตัวอาคาร ผนังและหลังคาจะใช้กกหรือใบไผ่ หรือไม่ก็เปลือกของต้นชวน
หวงป้อ (CorkTree) หรือต้นเบิร์ชสีขาวญี่ปุ่น (Silver Birch) (アイヌの人達とともに, 2016) ผสมผสานกับ
รูปแบบบ้านในยุคโจมง (Jomon period) ที่เรียกว่า ทาเทอานะชิคิจูเคียว (tateanashikijyuukyo/pit-house) 
มีลักษณะของบ้านที่มีหลังคาปกคลุมมาจนถึงพื้น  



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

2208  
 

 
 
 
 

 
 

 
 
 
ภาพที่ 3 หอสังเกตการณ์ที่ตั้งอยู่ไกลจากหมู่บ้านขึ้นไปบนภูเขา              ภาพที่ 4 ตัวบ้านของแม่เฒ่าพยากรณ์ (A)                                

บ้านของชาวบา้น              (B)                  
และลักษณะของเสาขนาดใหญ่           (C) 

 
 
 

 
 
 

ภาพที่ 5 จิเซะ (cise) บ้านโบราณของเผ่าไอนุ (ซ้าย) และทาเทอานะชิคิจูเคียว (pit-house) บ้านในยุคโจมงของประเทศญี่ปุ่น (ขวา) 
ที่มา: http://www.wikiwand.com/ja/%E3%83%81%E3%82%BB และ 

http://blogs.yahoo.co.jp/orion_chelsea/59152811.html เข้าถึงเมื่อ 15 พฤศจิกายน 2559 

 
 การที่ออกแบบให้หมู่บ้านเอมิชิมีลักษณะดังที่กล่าวมาข้างต้นนั้น เนื่องจากมีการอ้างอิงมาจาก
เร่ืองราวทางประวัติศาสตร์ของพวกเอะโซะที่ถูกอาณาจักรยามาโตะ (ญี่ปุ่น) รุกราน จนสุดท้ายก็ถูกรวมประเทศ
ไป ในเร่ืองเจ้าหญิงโมโนโนเคะนั้นเล่าว่าเอมิชินั้นหลังจากถูกยามาโตะโจมตีจนแพ้พ่ายก็เลยหนีมาซ่อนตวัในป่าลึก 
และอยู่กันมาเป็นเวลา 500 ปีแล้ว ดังนั้นอาจวิเคราะห์ได้ว่าเอมิชิเป็นเหมือนกับตัวแทนของมนุษย์ที่ถูกรุกรานโดย
มนุษย์ด้วยกันเอง และหนีมาผึ่งพิงกับธรรมชาติ และเทพอสูรทาทาริที่มาบุกหมู่บ้านก็เหมือนเป็นดังสัญญาณ
เตือนว่าธรรมชาติก าลังเสียสมดุลโดยฝีมือของพวกมนุษย์  
 2. ป่าของเทพแห่งพงไพร (Shishigami’s Forest) 
 
 
 

 
 
 

ภาพที่ 6 ป่าของเทพแห่งพงไพรที่อุดมสมบูรณ์ จะเห็นเทพโคดามะปรากฏกายตามความเชื่อ (ภาพขวา) 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

 2209 
 

 ป่าของเทพแห่งพงไพรเป็นป่าทึบที่อุดมสมบูรณ์ เต็มไปด้วยพืชพรรณและสรรพสัตว์น้อยใหญ่              
เป็นสถานที่ที่มนุษย์ยังไม่สามารถเข้าไปถึงได้ เนื่องจากมนุษย์ยังเกรงกลัวต่อเทพเจ้าแห่งพงไพรที่คอยปกป้องและ
รักษาสมดุลธรรมชาติของป่าแห่งนี้เอาไว้ นอกจากนั้นยังมีเทพโคดามะซึ่งเป็นจิตวิญญาณแห่งป่าไม้ จะปรากฏตัว
ต่อเมื่อป่านั้นมีความอุดมสมบูรณ์ โดยฉากของป่านี้นั้นมีการน าต้นแบบมาจากป่าบนเกาะยาคุชิมะ (Yakushima 
Island) ซึ่งเป็นป่าที่ยังคงสภาพความเป็นธรรมชาติได้อย่างอย่างสมบูรณ์ เป็นแหล่งก าเนิดของพืชพรรณที่หายาก
กว่า 1900 สายพันธุ์ หนึ่งในนั้นคือต้นสุงิ (สนญี่ปุ่น) บางต้นมีอายุหลายพันปี เช่น โจมงสุงิขนาดใหญ่มีอายุ
มากกว่า 3000 ปี และเกาะแห่งนี้ยังได้รับการลงทะเบียนให้เป็นมรดกโลกเมื่อปี พ.ศ.2536 อีกด้วย 

 
 
 

 
 
 

ภาพที่ 7 ธรรมชาติที่สมบูรณ์ของป่าบนเกาะยาคุชิมะ 
ที่มา: http://anngle.org/th/j-journer/kagoshima-ken/yakushima.html เข้าถึงเมื่อ 15 พฤศจิกายน 2559 

 
 ใจกลางของป่าของเทพแห่งพงไพรนั้นมีบ่อน้ าศักดิ์สิทธิ์อยู่ เป็นที่ที่อะชิทากะได้เจอกับชิชิกามิเป็นครั้ง
แรก และเป็นที่ที่ชิชิกามิถูกท่านหญิงเอโบชิยิงศีรษะจนขาดเกิดเป็นจุดไคลแม็กซ์ของเรื่อง ซึ่งบ่อน้ านั้นก็มี
ความหมายในแง่ของความเชื่อทางศาสนาชินโตด้วย นั่นคือเป็นสัญลักษณ์ของการช าระล้างความสกปรก ชั่วร้าย 
เป็นการช าระล้างร่างกายและจิตใจให้บริสุทธิ์ เช่นเดียวกับที่อะชิทากะได้รับการช าระล้างค าสาปร้ายออกจากตัว
ได้จากการแช่ในน้ าในบ่อน้ าศักดิ์สิทธิ์แห่งนี้ 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 8 บ่อน้ าศักดิ์สิทธิ์ที่อยู่ใจกลางป่าของเทพแห่งพงไพร 

 
 แนวคิดเก่ียวกับธรรมชาติที่ส าคัญที่น ามาใช้ในการออกแบบป่าแห่งนี้ก็คือ การที่มนุษย์มีความเชื่อเรื่อง
เทพแห่งพงไพรคอยคุ้มครองป่าไม้แห่งนี้อยู่ และรู้สึกกลัวเกรงจนไม่กล้าที่จะย่างกรายเข้าไป ท าให้เกิดความ
สมดุลของธรรมชาติ เพราะเทพแห่งพงไพรในเร่ืองนั้นเป็นเทพที่ให้ชีวิตแก่สรรพสิ่งได้ ในขณะเดียวกันก็มอบความ
ตายได้เช่นกัน ความเชื่อเรื่องที่ป่าไม้มีเทพคุ้มครองนั้นท าให้บางท้องที่ของประเทศญี่ปุ่นจะไม่มีการตัดต้นไม้เลย 
เพราะเชื่อว่าจะน าความโชคร้ายมาให้กับคนตัด ซึ่งถือเป็นความสัมพันธ์กับธรรมชาติอีกรูปแบบหนึ่ง  
 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

2210  
 

 3. โลหะนคร (Tataraba/Iron Town) 
 
 
 

 
 

ภาพที่ 9 โลหะนคร 

 โลหะนครเป็นเมืองที่มีการท าอุตสาหกรรมเหมืองเหล็ก เพื่อมาใช้ในการผลิตอาวุธขายให้กับรัฐบาล 
ซึ่งจ าเป็นต้องตัดไม้มากมายเพื่อน ามาเป็นเชื้อเพลิงในการถลุงแร่เหล็ก ท าให้เกิดความขัดแย้งระหว่างมนุษย์ที่อยู่
ในโลหะนคร กับเหล่าเทพสรรพสัตว์ต่าง ๆ เช่นเทพหมาป่าโมโร โลหะนครเป็นเหมือนสัญลักษณ์ของความ
เจริญก้าวหน้าทางด้านอุตสาหกรรมของอารยธรรมมนุษย์ซึ่งก่อให้เกิดการเบียดเบียนธรรมชาติ นอกจากนั้นยัง
ส่งผลกระทบต่อเพื่อนมนุษย์ด้วยกันเองอีกด้วย ดูได้จากที่โลหะนครมักจะเกิดความขัดยังกับพวกชาวนาหรือ
ซามูไรที่อาศัยอยู่บริเวณใกล้เคียง เนื่องจากการท าเหมืองแร่ย่อมก่อให้เกิดมลภาวะทางน้ า ส่งผลเสียหายให้กับ
ชาวนาที่ปลูกข้าว 
 ต้นแบบของโลหะนครน่าจะมาจากแหล่งแร่เหล็กที่ใหญ่ที่สุดของญี่ปุ่นมาตั้งแต่สมัยโบราณ นั่นก็คือ
บริเวณอิซุโมะ (Izumo) ปัจจุบันอยู่ในจังหวัดชิมาเนะ (Shimaneken) เนื่องจากเป็นประเทศที่ตั้งบนเขตภูเขาไฟ 
ท าให้มีแร่เหล็กที่มีคุณภาพดี คนแถบนั้นได้คิดค้นวิธีการถลุงแร่เหล็กขึ้นมาและเรียกวิธีการนั้นว่า “ทาทาระเซ
เททสึ” และเป็นที่มาของชื่อเมืองโลหะนคร หรือ ทาทาราบะ (Tataraba) นั่นเอง (Seiji Kano, 2016) 
 การออกแบบเมืองโลหะนครนั้นแฝงแนวคิดเก่ียวกับเร่ืองการปฏิวัติอุสาหกรรมซึ่งเกิดข้ึนในทุกภูมิภาค
ของโลกรวมถึงที่ประเทศญี่ปุ่นด้วย การท าการอุตสาหกรรมย่อมต้องส่งผลกระทบเสียให้ให้กับธรรมชาติและ
สภาพแวดล้อมต่าง ๆ อีกทั้งยังจ าเป็นต้องน าทรัพยากรธรรมชาต ิทั้งแร่ธาตุ หรือต้นไม้มาใช้อย่างมหาศาล ตรงจุด
นี้มิยาซากิได้ท าให้เราได้ตระหนักถึงว่า หากเราเอาแต่ใช้ประโยชน์จากธรรมชาติโดยที่หลงลืมแนวคิดที่ว่า 
ธรรมชาติและมนุษย์เป็นอันหนึ่งอันเดียว มีความเท่าเทียมไม่ได้เป็นทาสรับใช้ของมนุษย์ จะก่อให้เกิดผลเสียหาย
ร้ายแรงตามมาเหมือนในภาพยนตร์นั่นเอง 
ตัวละคร  
 3. อะชิทากะ (Ashitaka) 

 
 
 

 
 
 
 

ภาพที่ 10 องค์ชายอะชิทากะ (ซ้าย) องค์ชายอะชิทากะใส่ผ้าคลุมหน้าสีแดงและเสื้อคลุมมิโนะ ขี่ยัคคูล (ขวา) 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

 2211 
 

 อะชิทากะเป็นองค์ชายองค์สุดท้ายแห่งหมู่บ้านเอมิชิ (Emishi Village) และเป็นตัวเอกของเรื่อง 
บางครั้งเขาใส่ Mino (蓑) เสื้อคลุมที่ท าจากฟาง ซึ่งเป็นเสื้อใช้ส าหรับกันฝนแบบดั้งเดิมของญี่ปุ่น และใส่ผ้าคลุม
ศีรษะสีแดงปิดบังใบหน้า และเขาจะเดินทางกับสัตว์พาหนะคู่ใจชื่อยัคคูล (Yakul) เป็นกวางแดงแต่มีลักษณะ
คล้ายตัว Lechwe  
 ในช่วงต้นเร่ืองอะชิทากะถูกค าสาปที่แขนขวาจากการฆ่าเทพอสูรทาทาริ ซึ่งก็คือเทพหมูป่าที่ถูกความ
มืดเข้าครอบง า ท าให้บริเวณแขนขวาของอะชิทากะมีลักษณะช้ าเป็นสีด าและม่วง ท าให้มีบางจังหวะที่ไม่สามารถ
ควบคุมแขนข้างนั้นได้ ในศาสนาชินโตมีแนวคิดหนึ่งที่เรียกว่า “เคะกาเระ” (Kegare/Pollution) ซึ่งคือความ
สกปรกหรือมีมลทิน นอกจากนั้นยังถือว่า การป่วยเป็นโรค การบาดเจ็บหรือตาย เลือดที่ออกมาจากบาดแผล 
การร่วมประเวณี การมีประจ าเดือนของสตรี การให้ก าเนิดบุตร และการแสดงพฤติกรรมที่ขัดต่อระเบียบสังคม 
เช่นการฆาตกรรม หรือการคบชู้ ล้วนแล้วแต่เป็นเคะกาเระทั้งสิ้น (Robert J.J. Wargo, 2016) เช่นเดียวกับอาชิ
ทากะที่ถูกสาปที่แขนก็ถือเป็นเคะกาเระ ดังนั้นเขาจึงต้องออกเดินทางเพื่อลบล้างค าสาป โดยแนวคิดทางศาสนา
ชินโตเชื่อว่าหากใครที่ถูกปนเปื้อนจากเคะกาเระ สิ่งที่จะช าระล้างสิ่งชั่วร้ายออกไปได้ก็คือ “น้ า” นั่นเอง ซึ่งใน
ตอนท้ายอะชิทากะก็ได้ช าระล้างค าสาปโดยการแช่ตัวในบ่อน้ าศักดิ์สิทธิ์ของเทพชิชิกามิ 
 อะชิทากะเป็นเหมือนตัวกลางเชื่อมความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ เขาเป็นคนที่อยู่ใน
หมู่บ้านที่ซ่อนตัวอยู่ในป่าลึก ท าให้เขามีความรักและเคารพในธรรมชาติเป็นอย่างมาก ด้วยความจริงใจที่มีต่อ
ธรรมชาติ ท าให้เขาสามารถสื่อสารกับเทพต่าง ๆ ได้ หรือแม้กระทั่งสามารถเดินผ่านป่าของเทพแห่งพงไพรได้โดย
มีโคดามะช่วยน าทางให้อีกด้วย สะท้อนให้เห็นแนวคิดที่ว่า เราสามารถใกล้ชิดกับเทพเจ้าได้หากเรามีจิตใจที่
เชื่อมั่นในพระเจ้าและธรรมชาติ 
 4. ซัน/เจ้าหญิงโมโนโนเคะ (San/Princess Mononoke) 
 
 
 

 
 
 
ภาพที่ 11 ซันและโมโรเทพหมาป่าที่เป็นเหมือนแม่ที่เลี้ยงดูเธอมา (ซ้าย) ซันที่ใส่หน้ากาก (ขวา) 

 
 ซันเป็นหญิงสาวที่เติบโตขึ้นมาโดยการเลี้ยงดูเทพหมาป่าโมโรที่อาศัยอยู่ในป่าของเทพแห่งพงไพร ซัน
มีนิสัยเกลียดชังมนุษย์ที่มาท าลายป่าและธรรมชาติ เธอจึงร่วมกับฝ่ายของเทพเข้าโจมตีมนุษย์ในเมืองโลหะนคร 
เพื่อที่จะหยุดการคุกคามของมนุษย์ที่มีต่อธรรมชาติ 
 ซันมักจะใส่หน้ากากสีแดงที่มีลักษณะเหมือนตุ๊กตาโดกู (Dogu)  ใส่เครื่องประดับที่ท าจากเขี้ยวและ
กระดูกของสัตว์ ทาหน้าด้วยสีแดง ซึ่งเป็นลักษณะของการแต่งกายที่พบได้มากในสมัยโจมง (Jomon Period) 
จากทัศนคติของมิยาซากิที่มีต่อยุคโจมงที่มองว่า เป็นยุคสมัยที่เต็มไปด้วยความสงบสุข ด ารงชีวิตอยู่บนพื้นฐาน
ความเชื่อของลัทธิบูชาภูตผีที่เรียบง่าย ท าให้เข้าใจได้ว่าเขาน าแนวคิดของคนยุคนั้นมาใช้ในการออกแบบตัวละคร 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

2212  
 

 
ซัน ดังนั้นจึงอาจกล่าวได้ว่า ซันเป็นเหมือนการถ่ายทอดลักษณะการใช้ชีวิตของคนในยุคโจมงที่มีวิถีผูกพันใกล้ชิด
กับธรรมชาติ และภักดีต่อธรรมชาติด้วยความบริสุทธิ์ใจ (Kumiko Yagi, 2010: 13)  

 
 
 
 

 
 
 

ภาพที่ 12 หน้ากากของซันที่มีลักษณะเหมือนหน้าของตุ๊กตาโดกู  
ที่มา: http://realhistoryww.com/world_history/ancient/Misc/Japan/The_Jomon.htm 

 
 5. ท่านหญิงเอโบชิ (Lady Eboshi) 
 ท่านหญิงเอโบชิเป็นผู้น าของโลหะนคร เป็นคนที่ฉลาดและกล้าหาญ เป็นผู้หญิงที่มีความมุ่งมั่นที่จะท า
ให้เมืองโลหะนครมีความมั่งคั่งจากการท าอุตสาหกรรมเหมืองเหล็ก และผลิตเป็นอาวุธขายให้กับรัฐบาล                
ในตอนท้ายเธอยังเป็นคนลงมือสังหารชิชิกามิโดยการยิงปืนไปที่คอจนคอขาด เกิดเป็นจุดไคลแม็กซ์ของเรื่อง 

 
 
 
 

 
 

ภาพที่ 13 ท่านหญิงเอโบชิ 

 จากแนวคิดเรื่องเคะกาเระ (Kegare/Pollution) การรุกรานธรรมชาติอย่างที่เอโบชิท านั้นเป็นความ
ชั่วร้ายถือเป็นเคะกาเระในชินโต ในขณะเดียวกันชินโตก็มองว่าทุกสิ่งทุกอย่างล้วนมีทั้งด้านที่ดีและไม่ดีเสมอ แต่
โดยหลักแล้วจะเชื่อว่ามนุษย์ พระเจ้า และธรรมชาติล้วนแล้วแต่เป็นสิ่งที่บริสุทธิ์ สิ่งที่ท าให้สิ่งเหล่านั้นดีหรือไม่ดี
จริง ๆ แล้วขึ้นอยู่กับสภาพแวดล้อมที่สิ่งเหล่านั้นอยู่ต่างหาก (Robert J.J. Wargo, 2016) เช่นเดียวกับท่านหญิง
เอโบชิที่สร้างเมืองโลหะนครนี้ขึ้นมาเพื่อที่จะช่วยเหลือมนุษย์ระดับล่าง เช่นพวกที่ป่วยเป็นโรคเรื้อน  อดีตโสเภณี 
คนเลี้ยงวัว ให้ได้ใช้ชีวิตอย่างเป็นปกติได้ มีงานท า มีข้าวกิน มีที่อยู่อาศัย ถึงแม้จะขัดแย้งกับธรรมชาติ แต่เป็นที่
รักของชาวบ้านในเมืองอย่างมาก และไม่ได้ถูกตัดสินว่าเป็นคนชั่ว 
 
 
 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

 2213 
 

 6. ชิชิกามิ/เทพแห่งพงไพร (Shishigami/The Forest Spirit) 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 14 เทพแห่งพงไพรในร่างของสัตว์คล้ายกวาง (ซ้าย) เทพแห่งพงไพรในร่างของผู้สัญจรในยามค่ าคืน (ขวา) 

 
 ชิชิกามิเป็นเทพดึกด าบรรพ์ที่คอยรักษาสมดุลของธรรมชาติของป่า มีพลังที่จะมอบชีวิตให้กับสรรพสิ่ง
และในขณะเดียวกันก็สามารถมอบความตายให้ได้เช่นกัน ชิชิกามิมี 2 ร่างโดยที่กลางวันจะเป็นเทพที่อยู่ในร่าง
ของสัตว์ลักษณะคล้ายกวางมีเขาหลายกิ่ง เท้าเหมือนนก และมีใบหน้าคล้ายลิงหรือมนุษย์ ในเวลากลางคืน จะ
กลายร่างเป็นผู้สัญจรยามค่ าคืน (Nightwalker) มีลักษณะเป็นยักษ์ตัวใหญ่ ร่างกายกึ่งโปร่งใสเหมือนมีจุดแสง
ระยิบระยับอยู่ภายในตัว และทั่วตัวจะมีลายพืชพรรณที่คล้ายกับลาย “คาราคุสะ” (Karakusa Pattern)  

 
 
 
 

 
ภาพที่ 15 ลายคาราคุสะ (Karakusa Pattern) (ซ้าย) ลายคาราคุสะที่ปรากฏบนตัวของผู้สัญจรยามค่ าคืน (ขวา) 

ที่มา (ภาพซ้าย): http://asante.sunnyday.jp/sample/karakusa.html เข้าถึงเมื่อ 15 พฤศจิกายน 2559 

 
 นอกจากนั้นการที่ออกแบบให้ชิชิกามิมีลักษณะก้ ากึ่ง ระหว่างสัตว์ มนุษย์ และพืช (เวลาเหยียบไปที่
ใดจะเกิดเป็นพืชพรรณงอกขึ้นมา) แสดงให้เห็นถึงการอยู่เหนือทุกสรรพสิ่ง และการที่เทพแห่งพงไพรไม่สามารถ
พูดภาษามนุษย์ได้แบบเทพสัตว์อื่นๆเช่นเทพหมาป่าโมโร เทพหมู่ป่า หรือเทพวานร ท าให้การท่าทางการ
แสดงออกของเทพแห่งพงไพรดูเหนือความเข้าใจของมนุษย์ ท าให้รับรู้ได้ถึงความศักดิ์สิทธิ์ของเทพเจ้า (Kumiko 
Yagi, 2010: 14) 
 การเลือกใช้กวางมาเป็นต้นแบบหลักของการออกแบบชิชิกามินั้นก็ตรงกับความเชื่อโบราณของญี่ปุ่น 
โดยทางศาสนาพุทธเชื่อว่า พระพุทธเจ้าตอนขึ้นเขาจะสวมใส่ชุดหนังกวาง และใช้ไม้เท้าเขากวาง อีกความเชื่อคือ
เร่ืองของพระญี่ปุ่นรูปหนึ่งชื่อคูยะ โชวนิน (903-972) ในระหว่างที่เขาฝึกตน กวางที่เขาคุ้นเคยถูกชาวประมงฆ่า
ตาย ด้วยความเวทนาเขาจึงรับเอาเขาและหนังของกวางมาสวมใส่ร่างกาย หลังจากนั้นการใช้ไม้เท้าเขากวางและ
ชุดหนังกวางก็เป็นที่แพร่หลาย นอกจากนั้นบางท้องที่ก็มีการนับถือกวางในฐานะที่เป็นเทพเจ้าอยู่ เช่น เกาะชิคะ
ชิมะ (Shikashima) ที่อยู่บริเวณเมืองฟุคุโอกะ ชื่อดั้งเดิมของเกาะจะมีความหมายว่า “เกาะกวาง” ในศาลเจ้าชิ



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

2214  
 

คะอุมิจินจะ (Shikaumijinja) จะมีเขากวางหนึ่งหมื่นกิ่งถูกเก็บรักษาไว้ แสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์ของคนกับ
กวางที่แฝงความเชื่อเรื่องเทพเจ้าอยู่อย่างชัดเจน (Seiji Kano, 2016) 
 7. โคดามะ (Kodama) 
 โคดามะเป็นจิตวิญญาณที่สิงสถิตอยู่ในต้นไม้ และเป็นเหมือนพลังชีวิตของป่าไม้ โดยที่โคดามะจะ
ปรากฏให้เห็นเฉพาะในป่าไม้ที่อุดมสมบูรณ์เท่านั้น เรื่องเล่าเกี่ยวกับเทพหรือวิญญาณที่สิงอยู่ในต้นไม้นี้นั้นมี
ปรากฏในหนังสือต่าง ๆ ที่ถูกรวบรวมในสมัยคามาคุระ (Kamakura) เช่น เทนจิเรคิคิ (Tenchireikiki) หรือ คงจา
คุโมโนกาตาริ (Konjaku Monogatari) และในหลายท้องที่เช่น เกาะฮะจิโจจิมะ (Hachijoujima) หรือ เกาะอะ
โอกะจิมะ (Aogajima) แม้แต่ในปัจจุบันนี้ก็ยังคงมีความเชื่อเรื่องการตัดต้นไม้ที่มีโคดามะสิงสถิตอยู่จะน าพาความ
โชคร้ายมาสู่ตัวหลงเหลืออยู่ 
 

 
 
 

 
 
 
 

ภาพที่ 16 โคดามะที่ปรากฎตัวในป่าของเทพแห่งพงไพร 

 
 รูปร่างของโคดามะนั้นมีการออกแบบที่เรียบง่ายมาก มีลักษณะเป็นตัวเล็ก ๆ สีขาว รูปร่างคล้าย
มนุษย์ มี 2 แขน 2 ขา และมีใบหน้าที่มีจุดด า 3 จุด เป็นตาและปาก โดยที่โคดามะแต่ละตัวจะมีรูปร่างความสูง 
หรือรูปทรงของล าตัวและหัวที่แตกต่างกันออกไป ต้นแบบของโคดามะนั้นคาดว่าน ามาจากตุ๊กตาดินปั้นยุคโจมงที่
เรียกว่า “โดก”ู (Dogu) แต่ลดทอนรายละเอียดลงมา ซึ่งวัตถุประสงค์ของการสร้างตุ๊กตาโดกูขึ้นมานั้นอาจยังไม่มี
หลักฐานแน่ชัด แต่ก็มีทฤษฎีหนึ่งที่เชื่อว่าคนในยุคโจมงจะใช้ตุ๊กตาโดกูฝังไว้ในดินตามจุดต่าง ๆ เพื่อเป็นการขอ
พรให้การเพาะปลูกอุดมสมบูรณ์เป็นส่วนหนึ่งของพิธีกรรมทางศาสนา (Seiji Kano, 2016) ดังนั้นพลังที่ก่อให้เกิด
ความอุดมสมบูรณ์นั้นก็สามารถน าไปเชื่อมโยงกับโคดามะที่เป็นเหมือนพลังแห่งชีวิตของป่าไม้ที่อุดมสมบูรณ์ได้ 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 17 ตุ๊กตาโดกู (Dogu) 
ที่มา: http://agarijab.blogspot.com/2015/09/blog-post_17.html เข้าถึงเมื่อ 15 พฤศจิกายน 2559 

 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

 2215 
 

ผลสรุปการวิจัย 
 จากการวิเคราะห์การด าเนินเรื่อง การออกแบบฉากและตัวละครจากภาพยนตร์แอนิเมชันเรื่อง “เจ้า
หญิงโนโนโนเคะ” พบว่ามีการน าแนวคิดเก่ียวกับธรรมชาติตามมุมมองของวัฒนธรรมญี่ปุ่นมาใช้ โดยจะเชื่อมโยง
กับแนวคิดทางศาสนาชินโตเสียเป็นส่วนใหญ่ สรุปได้ดังนี้ 
 1. แนวคิดพืน้ฐานเร่ืองธรรมชาติในวฒันธรรมญี่ปุ่ น จากแนวคิดของศาสนาชินโต มนุษย์ไม่ได้เป็นเพียง
สิ่งที่ถูกสร้างขึ้นมาจากฝีมือของเทพเจ้า แต่มนุษย์ถูกมองในฐานะลูกหลานของเทพเจ้า ถึงแม้เทพเจ้าจะเป็นที่
เคารพย าเกรงของมนุษย์ แต่ในขณะเดียวกันก็ถูกมองในฐานะที่เป็นส่วนหนึ่งของครอบครัวมนุษย์ ดังนั้นธรรมชาติ
ก็ถูกมองว่าเป็นครอบครัวเดียวกันกับมนุษย์ด้วยเช่นกัน สะท้อนให้เห็นแนวคิดเร่ืองที่ว่า มนุษย์และธรรมชาติไม่ได้
มีรากฐานที่แตกต่างกัน และสอดประสานกลมกลืนและเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน ดังเช่นการออกแบบตัวละคร 
“ซัน” ที่ถูกเลี้ยงดูมาโดยเทพหมาป่าโมโรก็แสดงให้เห็นถึงแนวความคิดนี้ได้อย่างชัดเจน 
 2. ความเชื่อเรื่องพระเจ้าหรือ “คะมิ” (Concept of Kami) ในศาสนาชินโต ถือได้ว่าเป็นหลักใหญ่
ของภาพยนตร์เรื่องนี้เลยก็ว่าได้ มิยาซากิใช้มุมมองเกี่ยวกับความเชื่อที่ว่า ทุกสิ่งในธรรมชาติล้วนแล้วแต่มีพระเจ้า
สิงสถิตอยู่ และได้สร้างให้ความเชื่อนั้นผสมผสานปนเปกับยุคสมัยหรือฉากที่อ้างอิงมาจากประวัติศาสตร์ สะท้อน
ให้เห็นความเชื่อเรื่องพระเจ้าของคนญี่ปุ่นและวิธีคิดที่มีต่อธรรมชาติได้ชัดเจนมากข้ึน เช่น เร่ืองเทพแห่งพงไพรชิชิ
กามิ ที่คอยป้องป้องคุ้มครองป่าศักดิ์สิทธิ์สามารถมอบชีวิตหรือความตายให้แก่สรรพสิ่งได้ 
 3. แนวคิดเรื่องสิ่งดีและสิ่งร้าย (Concept of Good and Evil) ในระบบความเชื่อของชินโตจะไม่มี
ความชั่วร้ายแบบสมบูรณ์ ความชั่วร้ายที่เกิดขึ้นมาจะเป็นเพียงชั่วคราว และเกิดขึ้นจากสภาพแวดล้อมที่อยู่
รอบตัวเรา สิ่งชั่วร้ายหรือมลทินจะเรียกว่า “เคะกาเระ” (Pollution) ดังเช่นการออกแบบตัวละครในภาพยนตร์
เร่ืองนี้ มิยาซากิไม่ได้สร้างให้ตัวละครดีหรือชั่วจนสุดขั้ว แต่การกระท าชั่วของแต่ละคนล้วนแล้วแต่อยู่ในบริบทที่
คนคนนั้นยืนอยู่ เช่น ท่านหญิงเอโบชิที่ดูเหมือนจะชั่วร้ายบุกท าลายป่าไม้ เอาทรัพยากรมาใช้อย่างสิ้นเปลือง แต่
เธอท าเพื่อความอยู่รอดของเมืองโลหะนครที่เต็มไปด้วยคนระดับล่างที่อยู่ใต้ความดูแลของเธอ หรืออย่างฝั่งของ
เทพหมาป่าเอง เพื่อปกป้องป่าจึงได้สังหารสามีของหญิงที่อยู่ในโลหะนครไป นอกจากนั้นเร่ืองเคะกาเระยังรวมไป
ถึงการที่อะชิทากะถูกสาปจากเทพอสูรทาทาริอีกด้วย  
 4. แนวคิดเร่ืองการช าระล้างจิตวิญญาณให้บริสุทธิ์ (Purification) แนวคิดนี้ถือเป็นหลักใหญ่ที่ส าคัญ
อย่างหนึ่งของวัฒนธรรมญี่ปุ่นดังนั้นมิยาซากิจึงดึงมาใช้ในภาพยนตร์ของเขาอย่างชัดเจน โดยใช้วิธีแสดงผ่าน
ความเชื่อของตัวละคร และพลังพิเศษของบ่อน้ าศักดิ์สิทธิ์ที่สามารถปัดเป่าค าสาปร้ายได้ เป็นต้น 
 
เอกสารอ้างอิง 
ภาษาไทย 
เกรียงไกร พัฒนกุลโกเมธ. (2555). GhibliStory: Everything about Studio Ghibli. กรุงเทพฯ: สตาร์พิคส์.
ชัยยศ อิษฏ์วรพันธุ์. (2557). หิมะ พระจันทร์ ดอกไม้: สวนญี่ปุ่น. กรุงเทพฯ: สารคดีภาพ. 
ทวีวัฒน์ ปุณฑริกวิวัฒน์. (2545). ศาสนาและปรัชญาในจีน ทิเบตและญี่ปุ่น. กรุงเทพฯ: สุขภาพใจ. 

นับทอง ทองใบ. (2550). ฉีกขนบแแอนิเมชัน: เอกลักษณ์ของ ฮายาโอะ มิยาซาก ินักฝันแห่ง 
 ตะวันออก.กรุงเทพฯ: มูลนิธิเด็ก. 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

2216  
 

สุรีรัตน์ อุปพงศ.์ (2559) “อิทธิพลศิลปะเซอร์เรียลิสม์ (Surrealism) ที่ปรากฏในการก ากับศิลป์ของมิ 
 เชล กอนดรี้ ในภาพยนตร์เรื่อง The Science of Sleep.” Veridian E-Journal ปีที ่9,  
 ฉบับที่ 4 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2559): 2332 – 2347. 
อรรถยา สุวรรณระดา. (2553). เรียนรู้ต านานเทพญี่ปุ่นจากวรรณกรรมโคะจิกิ. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์แห่ง 
 จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
 
ภาษาต่างประเทศ 
Book: 
Stuart D.B.Picken. (1980). Shinto Japan’s Spiritual Roots. Tokyo: Kodansha International. 
Thesis: 
Kumiko Yagi, “アニメに現れる日本の宗教: アニメにおいて宗教的要素が果たす役割 (Religion in  

 Japan appearing in animation: role of religious elements in animation)”. Graduation  
 thesis, Arabic major, South/West Asian course, Foreign Language Department,  
 Tokyo University of Foreign Studies, 2010. 

Terumi Kayano. The World of Spirituality: Princess Mononoke interpreted through Shinto.  
 Master of Art in Communication thesis, the faculty of the College of Communication,  
 Hawai'i Pacific University, 2009. 
Yuriko Saito. “The aesthetic appreciation of nature: Western and Japanese perspectives and  
 their ethical implications.” Ph.D.thesis, University of Wesconsin, University Microfilms,  
 Ann Arbor, Michigan, 1983. 
 
Online: 
Devin Gordon. (2005). A ‘positive pessimist’. Newsweek. accessed November 15, 2016, available  
 from http://www.newsweek.com/id/50163 
Ian Martin. A deeper look at Hayao Miyazaki’s nature. เข้าถึงเมื่อ 15 พฤศจิกายน 2559. เข้าถึงได้จาก  
 http://www.japantimes.co.jp/culture/2014/08/02/books/book-reviews/deeper-look-hayao- 
 miyazakis-nature/#.WCsKpCSFlOQ 
Robert J.J. Wargo. (1990). Japanese Ethics: Beyond Good and Evil. accessed November 15, 2016,  
 available from http://buddhism.lib.ntu.edu.tw/FULLTEXT/JR-PHIL/wargo.htm 
Ryoko Toyama. Interview: Miyazaki on Mononoke-hime. เข้าถึงเมื่อ 15 พฤศจิกายน 2559. เข้าถึงได้จาก  
 http://www.nausicaa.net/miyazaki/interviews/m_on_mh.html 

Seiji Kano.「もののけ姫を読み解く」(โมโนโนเคะฮิเมะโวะโยมิโฮโดคุ). เข้าถึงเม่ือ 14 พฤศจิกายน 2559,  
 เข้าถึงได้จากhttp://www.yk.rim.or.jp/~rst/rabo/miyazaki/m_yomitoku.html 
 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

 2217 
 

Sittichoke Nuamcharoen. (2015). “The Relationship of Nature’s Spirits”   
 Veridian E-Journal Volume 8, Number 4 (January - June 2015): 217 – 235. 
The Foundation for Research and Promotion of Ainu Culture. アイヌの人達とともに(ไอนุโนะฮิโตะตาจิ 
 โตะโทะโมะนิ), accessed November 15, 2016, available from  
 http://www.frpac.or.jp/together/details/post-2.html 
 


