
ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

2110  
 

การศกึษาแนวคดิเรือ่งความงามแห่งสรีระร่างกายที่ปรากฏในพระไตรปิฎก 
 

Concept of Beauty of Body in Tripitaka* 
 

ศุภโชค ชุมสาย ณ อยุธยา (Subhachog Jumsai Na Ayudhya)** 

มาณพ อิศรเดช (Manop Issaradej)*** 
 

บทคัดย่อ 
 การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาแนวคิดเรื่องความงามแห่งสรีระร่างกายที่ปรากฏอยู่ใน
พระไตรปิฎก 2) เพิ่มเติมความเข้าใจของเราเกี่ยวกับมุมมองของพุทธศาสนาที่มีต่อความงามประเภทนี้ได้ถูกต้อง
และชัดเจนยิ่งขึ้น โดยในการวิจัยนี้ได้ใช้วิธีการวิเคราะห์แนวคิดเรื่องความงามแห่งสรีระร่างกายที่พรรณนาอยู่ใน 
วินัยปิฎก สุตตันตปิฎก และอรรถกถาของทั้งสองปิฎกนี้เป็นหลัก 
 ผลการวิจัยพบว่า ถึงแม้ว่าพุทธศาสนาจะมีค าสอนเรื่องไตรลักษณ์ คือ ความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และ
ไม่ใช่ตัวตน รวมทั้งค าสอนที่ไม่ให้ยึดมั่นในสิ่งต่างๆ แต่ค าสอนเหล่านี้ก็ไม่ได้มุ่งแสดงว่า พุทธศาสนาปฏิเสธหรือ
รังเกียจความงามแห่งสรีระร่างกายในทุกแง่มุม เพราะในพระไตรปิฎกเอง มีข้อความเป็นจ านวนมากที่พรรณนาถึง
ความงามแห่งสรีระร่างกาย ทั้งของบุคคลทั่วไปตลอดจน พรรณนาไว้อย่างพิสดารในส่วนของพระพุทธเจ้า       
แต่อย่างไรก็ตาม การพรรณนาความงามแห่งสรีระร่างกายนี้ไม่ใช่เพื่อให้ผู้คนหลงยึดถือ แต่เป็นการพรรณนาโดย
อธิบายถึงสาเหตุหรือกรรมในอดีตที่ท าให้บุคคลนั้นๆได้มาซึ่งสรีระร่างกายอันงาม เชื้อเชิญให้ผู้คนบ าเพ็ญบุญ
กิริยาวัตถุในล าดับแห่ง “ทาน” และ “ศีล” จากนั้นจึงค่อยพร้อมที่จะ “ภาวนา” พิจารณายอมรับการ
เปลี่ยนแปลงของสรีระร่างกาย ตามหลักค าสอนเร่ืองไตรลักษณ์ที่กล่าวไว้ข้างต้นนั่นเอง 

 
ค าส าคัญ : ความงาม / แนวคิดเร่ืองความงาม / ความงามแห่งร่างกาย / พระไตรปิฎก / พุทธศาสนา  
 
 
 
                                                 
 * ส่วนหนึ่งของงานวจิัยเพื่อส าเร็จการศึกษาระดับปริญญามหาบัณฑิต ภาควิชาทฤษฎีศิลป์ คณะจิตรกรรมประติมากรรมและ
ภาพพิมพ์มหาวิทยาลัยศิลปากร  
 (The part of thesis submitted in partial fulfillment of the requirements for the Degree Master of Fine Arts 
Program in Art Theory, Department of Art Theory, Silpakorn University.) 
 ** นักศึกษาปริญญาโท คณะจิตรกรรมประติมากรรมและภาพพิมพ์ มหาวิทยาลยัศิลปากร, artofdon@hotmail.com 
 (Graduate student from Department of Art Theory, Faculty of Painting Sculpture and Graphic Arts, 
Silpakorn University.) 
 *** อาจารย์ที่ปรึกษา คณะจิตรกรรมประติมากรรมและภาพพิมพ์ มหาวิทยาลยัศิลปากร  
 (Thesis adviser,  Department of Art Theory,Faculty of Painting Sculpture and Graphic Arts, Silpakorn 
University.) 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 2111 
 

Abstract 
 The purposes of this research were to 1) study about the concept of beauty of body 
in Tripitaka. 2) increase our correct and clear understanding of the Buddhist perspective on this 
kind of beauty. This research used content analysis analyzed these concepts contained in 
Vinaya Pitaka , Suttanta Pitaka and Atthakatha (the commentaries) of these two Pitakas.  
 The results showed that although the teachings of Three marks of existence (Pali: 
tilakkhana),that is impermanence, unsatisfactoriness, and non-self, and of non-attachment are 
the essence of Buddhism but these are not mean that Buddhism refuse all views of the 
beauty of body. Because in Tripitaka has many contents that describe about external beauty 
such as the beauty of ordinary people’s body, the beauty of the Buddha’s body that has 
exquisitely describe. Tripitaka, however, not describe about the beauty of body for make one 
cling to it, but to describe the relation between external and internal beauty, in other words, it 
describe the past actions that cause external beauty of oneself in next life. These contents 
encourage people to fulfill their bases of meritorious action from the two first steps of dana 
(giving) and sila (morality) then to the highest step of bhavana (mental cultivation) or 
investigate impermanence of body according to the teaching of Three marks of existence as 
previously mentioned.  

 
Key Words : Beauty / Concept of Beauty / Beauty of Body / Tripitaka / Buddhism  
 
บทน า 
 คนทั่วไปที่พอทราบค าสอนของพุทธศาสนาในเร่ืองไตรลักษณ์ ได้แก่ ความไม่เที่ยง (อนิจฺจ ) ความเป็น
ทุกข์ (ทุกข ) และความไม่มีตัวตน (อนตฺตา) และค าสอนในเรื่องของการไม่ยึดมั่นถือมั่นในสิ่งต่างๆ ด้วยเพราะ
สรรพสิ่งมีความแปรเปลี่ยน ไม่เที่ยงแท้ตามกฏแห่งไตรลักษณ์ดังกล่าว สิ่งนี้เองอาจจะท าให้เกิดความเข้าใจไปได้
ว่า พุทธศาสนาปฏิเสธความงามหรือการสร้างสรรค์ความงาม อันเป็นความเข้าใจที่คลาดเคลื่อนอย่างยิ่ง  

 
วัตถุประสงค์ของการศึกษา 
 งานวิจัยนี้จึงมุ่งศึกษาแนวคิดเรื่องความงามที่ปรากฏในพระไตรปิฎก โดยเฉพาะความงามแห่งสรีระ
ร่างกาย ด้วยการรวบรวมและแสดงตัวอย่างในแง่มุมที่หลากหลาย เพื่อที่เราจะได้เข้าใจอย่างแท้จริงว่าพุทธ
ศาสนาโดยมีท่าทีอย่างไรต่อความงามประเภทนี้  
 
 
 
 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

2112  
 

ขอบเขตของการศึกษา 
 ศึกษาและค้นคว้าเฉพาะเรื่องความงามแห่งสรีระร่างกายที่ปรากฏอยู่ในวินัยปิฎกและสุตตันตปิฎก 
และอรรถกถาของทั้งสองปิฎกนี้เป็นส าคัญ โดยเว้นพระอภิธรรมปิฎกไว้เนื่องจากอภิธรรมปิฎกมีเนื้อหาเป็น 
ธรรมะล้วน  
 
วิธีการและขั้นตอนการศึกษา 
 ใช้วิธีวิจัยเชิงคุณภาพ โดยใช้การวิจัยเชิงเอกสาร จากเอกสารชั้นต้น คือ พระไตรปิฎก , เอกสารชั้น
รอง คือ คัมภีร์อรรถกถา และเอกสารชั้นที่สาม ได้แก่ หนังสืออ้างอิงที่เก่ียวข้องอ่ืนๆ แต่ต้องน ากลับมาเทียบเคียง
กับเอกสารชั้นต้นทุกครั้ง โดยวิเคราะห์เนื้อหาภายในกรอบของเรื่องความงามแห่งสรีระร่างกาย แล้วน าข้อมูลที่
ได้มาสังเคราะห์ เรียบเรียงเพื่อน าเสนอเป็นงานวิจัย ด้วยความมุ่งหวังว่า หากต่อไปมีผู้ที่ต้องการศึกษาค้นคว้า 
หรือมีความสนใจในแนวคิดเรื่องความงามที่มีอยู่ในพระไตรปิฎก การศึกษาและวิเคราะห์ของข้าพเจ้าในครั้งนี้จะ
ช่วยให้ผู้สนใจท่านอื่นๆ สามารถสืบค้น หารายละเอียดต่างๆได้อย่างรวดเร็ว อีกทั้งเพื่อเป็นความรู้และเป็น
ประโยชน์ต่อไปในวงกว้างแก่การศึกษาวิชาสุนทรียศาสตร์ตะวันออก โดยเฉพาะที่เกี่ยวเนื่องกับพุทธศาสนา 
ส าหรับนักศึกษาตลอดจนผู้สนใจศิลปะในแขนงต่างๆ ที่จะสามารถน าไปใช้ศึกษาหรืออ้างอิงได้โดยสะดวกอีกด้วย 
 
การศึกษาแนวคิดเรื่องความงามแห่งสรีระร่างกายที่ปรากฏในพระวินัยปิฎกและพระสุตตันตปิฎก 
 ความงามแห่งสรีระร่างกาย หมายถึงความงามภายนอกแห่งร่างกายของบุคคล ในอวัยวะน้อยใหญ่
ต่างๆแห่งร่างกาย ที่มารมารถรับรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัสทั้ง 5 ตัวอย่างเร่ืองความงามแห่งสรีระร่างกายของบุคคล
ที่ปรากฏในพระไตรปิฎก อาจจ าแนกได้เป็น 2 ประเภทคือ 

1. ความงามแห่งสรีระร่างกายของบุคคล 
 มีปรากฏหลายแห่งในพระไตรปิฎก เช่น ค าว่า “นางงามในชนบท” (ชนปทกลฺยาณี) ถูกเอ่ยขึ้นหลาย
ครั้งในการกล่าวถึงหญิงงาม ซึ่งแม้ว่าในพระไตรปิฎกเองจะไม่อธิบายลักษณะโดยละเอียดของหญิงงามที่ว่านี้             
แต่ในอรรถกถาได้อธิบายว่า คือสตรีผู้มีลักษณะความงาม 5 ประการ หรือที่เรียกว่า “เบญจกัลยาณี” เช่น             
ในอรรถกถา ธรรมบท ได้อธิบายไว้ว่า 
  1. ผมงาม กล่าวคือ มีลักษณะดังเช่นก าหางของนกยูง เมื่อแก้ปล่อยระชายผ้านุ่งแล้ว กลับมีปลาย
งอนขึ้นตั้งอยู่ 
  2. เนื้องาม กล่าวคือ มีริมฝีปากดังผลต าลึงสุก  ถึงพร้อมด้วยสีเรียบชิดสนิทดี 
  3. กระดูกงาม กล่าวคือ มีฟันขาวเรียบไม่ห่างกัน งามดุจระเบียบแห่งเพชรที่เขายกขึ้นตั้งไว้ และ
ดุจระเบียบแห่งสังข์ที่เขาขัดดีแล้ว 
  4. ผิวงาม กล่าวคือ ถ้าเป็นผิวพรรณของหญิงผิวด า ไม่ลูบไล้ด้วยเครื่องประทินผิวเป็นต้นเลย ก็ด า
สนิทเหมือนอุบลเขียว ถ้าเป็นผิวพรรณของหญิงผิวขาว ก็ขาวประหนึ่งดอกกรรณิการ์ 
  5. วัยงาม กล่าวคือ หญิงที่แม้คลอดบุตรแล้วตั้ง 10 ครั้ง ก็เหมือนคลอดครั้งเดียว ยังสาวพริ้งอยู่* 

                                                 
* ขุ. ธ. อ.  -/2/(41)/63-64. 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 2113 
 

 นอกจากนี้ยังมีค่านิยมความงามของสตรี ที่ปรากฏอยู่ใน มหาเวสสันดรชาดก กล่าวคือพระนางผุสดีได้
ขอให้พระอินทร์อ านวยพร 10 ประการ แก่พระนาง โดยใน 10 ประการนั้น มีข้อที่เกี่ยวกับเรื่องความงามอยู่ถึง   
6 ข้อ ดังนี้ 
  1. ขอให้มีดวงตาสีด าเหมือนลูกกวาง 
  2. ขอให้มีขนคิ้วด า 
  3. ขอให้เมื่อพระนางทรงครรภ์ ครรภ์นั้นอย่าได้นูนขึ้น คือมีครรภ์ไม่นูน ดุจดังคันศรที่นายช่าง
เหลาเกลี้ยงเกลาแล้ว 
  4. ขอให้มีถันไม่ย้อยยาน 
  5. ขออย่าได้มีผมหงอก 
  6. ขออย่าได้มีธุลีดินติดกาย (เปรอะเปื้อน)† 
 ในอุบลวรรณาเถรีอปทาน ก็มีเรื่องของการตั้งความปรารถนาให้มีผิวพรรณงาม ของพระอุบลวรรณา
ภิกษุณีในอดีตชาติ เมื่อครั้งยังเกิดเป็นนางนาคกัญญาในสมัยของพระปทุมุตระพุทธเจ้า หลังจากที่นางได้ท าการ
บูชาพระพุทธเจ้าและเหล่าสาวกด้วยดอกอุบลแล้ว นางได้ตั้งความปรารถนาว่า ขอให้สีตัวของนางจงเป็น
เช่นเดียวกับดอกอุบลนี้ แม้ต่อมาเมื่อนางเกิดเป็นธิดาของเศรษฐีในสมัยของพระวิปัสสีพุทธเจ้า เมื่อนางได้ถวาย
ทานและดอกอุบลเป็นอันมากแด่พระพุทธเจ้าแล้ว นางก็ยังคงตั้งความปรารถนาให้มีผิวพรรณงามเหมือนดอก
อุบล‡ 
 นอกจากนี้ยังมีค าพรรณนาความงามของสตรีอย่างละเอียด ปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎกด้วย ในรูปแบบ
ของการเปรียบเทียบกับความงามของสิ่งอันงดงามต่างๆ  เช่น ในมโหสถชาดก มีถ้อยพรรณนาถึงความงามของ
พระนางเจ้านันทาเทวี ว่า 
 “เป็นผู้มีพระสรีราพยพอันงามสรรพ มีพระโสณีควรเปรียบกับแผ่นทองค าธรรมชาติ มีปกติตรัส
ประภาษไพเราะเสนาะดังเสียงลูกหงส์...เป็นผู้มีสรรพางค์งดงามน่าทัศนา ทรงภูษาโกไสย มีพระรูปอ าไพดุจ
สุวรรณ สายรัดพระองค์นั้นก็งามท าด้วยกาญจนวิจิตร มีพระบาทสดใสพระโลหิตขึ้นแดง อันแถลงเบญจกัลยาณี   
ชี้ไว้เป็นแบบด้วยสามารถแห่งพระฉวี  พระมังสา พระเกศา พระเส้นเอ็น และพระอัฐิงามดี มีสายรัดพระองค์แก้ว
มณีแกมสุวรรณ  ดวงพระเนตรนั้นเปรียบกับตานกพิราบ มีพระสรีรภาพอันโสภณ ริมพระโอฐแดงดุจผลต าลึงสุก 
ก็ปานกัน มีบั้นพระองค์บางอย่างจะรวบก ารอบทีเดียว มีบั้นพระองค์เล็กเรียวดุจเถานาคลดาเกิดแล้วดี และ              
ดุจกาญจนไพที  พระศกของพระนางนันทาเทวียาวด าปลายช้อยเล็กน้อยดุจปลายมีด พระนางเจ้านั้นมีดวงพระ
เนตรเข่ือง ราวกะดวงตาแห่งลูกมฤคหนึ่งขวบเกิดดีแล้ว หรือดุจเปลวเพลิงในเหมันตฤดู แม่น้ าใกล้ภูผาหรือหมู่ไม้
ดาดาษไปด้วยไม้ไผ่เล็กๆ ย่อมงดงาม ฉันใด เส้นพระโลมชาติก็อ่อนงดงามฉันนั้น พระนางมีพระเพลางามดังงวง
กุญชรงาม  มีพระถันยุคลดังคู่ผลมะพลับทองงามเป็นที่หนึ่ง มีพระสัณฐานพึงพอดีไม่สูงนัก ไม่ต่ านัก พระโลมา
ของพระนางเจ้านั้นมีพองามไม่มากนัก”§ 

                                                 
† ขุ. ชา.  2/3/(64)/455-456. 
‡ ขุ. อป. 2/1/(72)/532-541. 
§ ขุ. ชา. 2/2/(63)/291-292. 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

2114  
 

 จะเห็นได้ว่า ในพระไตรปิฎก ได้ยอมรับเอาความงามของสตรีตามค่านิยมของอินเดียสมัยนั้นเข้าไว้
ด้วย อีกทั้งยังมีการพรรณนาความงามของสตรีในแง่ของการใช้กวีโวหารเปรียบเทียบกับสิ่งอันงดงามต่างๆ ข้อนี้
เปรียบเสมือนบันทึกที่ท าให้เราเห็นถึงแนวคิดเรื่องความงามของสตรีในวัฒนธรรมอินเดียเมื่อราว 2,500 กว่าปี
ก่อน อย่างไรก็ตาม ความงามของสตรีหรือบุคคลทั่วไปดังที่ยกตัวอย่างมานี้  

2. ความงามแห่งสรีระร่างกาย (พระวรกาย) ของพระพุทธเจ้า 
 ในบรรดาความงามแห่งสรีระร่างกายที่ได้แสดงไว้ในพระไตรปิฎก ความงามแห่งพระวรกายของ
พระพุทธเจ้า ถือเป็นความงามของร่างกายอันเลิศสูงสุด และได้ถูกอธิบายไว้อย่าง ละเอียดเป็นพิเศษ ใน           
ลักขณสูตร ดังนี้ 
  1. มีพระบาทประดิษฐานเป็นอันดี (คือราบเสมอกัน) 
  2. พื้นใต้ฝ่าพระบาทมีจักรเกิดขึ้น มีซี่ก าข้างละพัน มีกง มีดุม บริบูรณ์ด้วยอาการทั้งปวง 
  3. มีส้นพระบาทยาว 
  4. มีพระองคุลียาว 
  5. มีฝ่าพระหัตถ์และฝ่าพระบาทอ่อนนุ่ม 
  6. มีลายประหนึ่งตาข่าย ที่ฝ่าพระหัตถ์และฝ่าพระบาท 
  7. มีข้อพระบาทลอยอยู่เบื้องบน (ข้อพระบาทสูง) 
  8. มีพระชงฆ์เรียวดุจแข้งเนื้อทราย 
  9. เมื่อเสด็จยืน มิได้น้อมพระวรกายลง ก็สามารถเอาฝ่าพระหัตถ์ทั้งสองลูบคล าได้ถึงพระชานุ 
(เข่า) ทั้งสอง 
  10. มีพระคุยหะเร้นอยู่ในฝัก 
  11. มีพระฉวีวรรณดุจทองค า 
  12. มีพระฉวีละเอียด ฝุ่นละอองจึงไม่ติดอยู่ในพระวรกาย 
  13. มีพระโลมาขุมละเส้น เสมอไปทุกขุมขน 
  14. มีพระโลมาปลายช้อย(งอน) ขึ้นข้างบน มีสีเขียว (คราม) เหมือนสีดอกอัญชัน ขดเป็นกุณฑล
ทักษิณาวัฏ (เวียนขวา) 
  15. มีพระวรกายตรงเหมือนกายพรหม 
  16. มีพระมังสะเต็มใน 7 สถาน คือ หลังพระหัตถ์และหลังพระบาททั้งสอง จะงอยพระอังสา        
ทั้งสอง และพระศอ 
  17. มีพระวรกายท่อนบนเหมือนกายท่อนหน้าของราชสีห์ 
  18. มีระหว่างพระอังสาเต็ม 
  19. มีพระวรกายเป็นปริมณฑลดุจไม้นิโครธ วาของพระองค์เท่ากับพระวรกายของพระองค์            
พระวรกายของพระองค์เท่ากับวาของพระองค์ 
  20. มีล าพระศอกลมเท่ากัน 
  21. มีปลายเส้นประสาทส าหรับน ารสอาหารอันดี 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 2115 
 

  22. มีพระหนุดุจคางราชสีห์ 
  23. มีพระทนต์ 40 ซี่ 
  24. มีพระทนต์เรียบเสมอกัน 
  25. มีพระทนต์ไม่ห่าง 
  26. มีพระทาฐะ (เขี้ยว) ขาวงาม 
  27. มีพระชิวหาใหญ่ 
  28. มีพระสุรเสียงดุจเสียงแห่งพรหม ตรัสมีส าเนียงดังนกการเวก 
  29. มีพระเนตรด าสนิท 
  30. มีพระเนตรดุจตาโค 
  31. มีพระอุณาโลม บังเกิดขึ้น ณ ระหว่างพระโขนง มีสีขาวอ่อนเปรียบด้วยนุ่น 
  32. มีพระเศียรดุจประดับด้วยกรอบพระพักตร์** 

 
 

 
ภาพที่ 1. พื้นใต้ฝ่าพระบาทมีจักรเกิดขึ้น อันเป็นมหาปุริสลักษณะประการที่ 2 
รายละเอียดจากพระพุทธรูปปางอัษฏมหาปาฏิหาริย์ ศิลปะอินเดียปาละ พุทธศตวรรษที่ 14 
สมบัติของพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติพระนคร กรุงเทพฯ ถ่ายโดย ผู้ท าวิจัย 
 

                                                 
** ที. ปา. 3/2/(16)/2-3. 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

2116  
 

 
             ภาพที่ 2. พระมังสะเต็มในบริเวณพระอังสาและพระศอ อันเป็นหนึ่งในมหาปุริสลักษณะประการที่ 16 

รายละเอียดจากพระพุทธรูปปางมารวิชัย ศิลปะสุโขทัย พุทธศตวรรษที่ 19 
สมบัติของพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติรามค าแหง สุโขทัย ถ่ายโดย ผู้ท าวิจัย 
 
 

 
ภาพที่ 3. พระอุณาโลม บังเกิดขึ้น ณ ระหว่างพระโขนง อันเป็นมหาปุริสลักษณะประการที่ 31 
รายละเอียดจากพระพุทธรูปประทับยืน ศิลปะอินเดียคันธาระ พุทธศตวรรษที่ 7 
สมบัติของพิพิธภัณฑสถานแห่งชาตินิว เดลฮี กรุงนิว เดลฮี ประเทศอินเดีย ถ่ายโดยผู้ท าวิจัย 

 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 2117 
 

มูลเหตุของความงามแห่งสรีระร่างกาย 
 1. มูลเหตุของความงามแห่งสรีระร่างกายของบุคคล 
 ในพระไตรปิฎกได้แสดงไว้มากแห่งว่า ความงามของบุคคลเป็นผลมาจากบุพกรรมในอดีตของ บุคคล
นั้นๆ เช่น การให้ทาน การรักษาศีล เป็นต้น ดังที่ปรากฏตัวอย่าง มากมายในวิมานวัตถุ†† เช่น 
  เทพธิดานางหนึ่ง ผู้มีกายประดับงดงาม ทรงมาลัย นุ่งห่มผ้าสวยงาม มีรัศมีเปล่งปลั่งดั่ง สายฟ้า
แลบ ได้แสดงเหตุที่มาว่า เป็นเพราะในชาติก่อน นางได้ถวายอาสนะแก่ภิกษุ ผู้มาใหม่ ได้อภิวาท ท าอัญชลี และ
ให้ทานตามก าลังทรัพย์ 
  เทพธิดานางหนึ่ง ผู้มีรูปงามรัศมีรุ่งเรืองสว่างไสวไปทั่วทุกทิศดุจดาวประกายพรึกได้ แสดงเหตุว่า 
เป็นเพราะในชาติก่อนนางได้จุดประทีปในเดือนมืด ได้ถวายประทีปเป็นทาน ในขณะที่เทพธิดาอีกนางหนึ่ง            
ผู้มีความงามบรรยายไว้ดุจเดียวกัน ได้แสดงเหตุว่า เป็นเพราะ ในชาติก่อน นางได้มีความเลื่อมใสใน พระพุทธเจ้า 
และได้ถวายเมล็ดงาเป็นทานแก่พระพุทธเจ้า พระองค์นั้น ด้วยมือตนเอง ส่วนเทพธิดาอีก นางหนึ่ง ได้แสดงเหตุ
ว่า เป็นเพราะในชาติก่อน นางได้ เป็นอุบาสิกาผู้รักษาศีลอุโบสถเป็นอย่างดี 
  นอกจากนี้ ในพระไตรปิฎกยังแสดงไว้อีกว่า แม้ไม่ได้ถวายสิ่งใด แต่เพียงความ  เลื่อมใสเท่านั้น     
ก็ยังให้ผลเป็น ความงามได้ เช่น ในมัณฑุกเทวปุตตวิมาน กล่าวคือ เทพบุตร องค์หนึ่งมีวรรณะงดงามรุ่งเรือง 
สว่างไสว ได้แสดงเหตุไว้ว่า 
   “ข้าพระองค์เป็นกบอยู่ในน้ า มีน้ าเป็นถิ่นหากิน ก าลังฟังพระธรรมของ พระองค์ อยู่ คนเลี้ยง
โคก็ฆ่าเสีย ขอพระองค์โปรดดูฤทธิ์และยศ ดูอานุภาพ วรรณะ และความ รุ่งเรืองของความเลื่อมใสแห่งจิตเพียง
ชั่วครู่เดียวของข้าพระองค์ ข้าแต่ท่านพระโคดม ชนเหล่าใดได้ฟังธรรมของพระองค์ตลอดกาลนาน ชนเหล่านั้น     
ก็ถึงฐานะที่ไม่หวั่นไหว ซึ่งคนไปแล้วไม่เศร้าโศกเลย”‡‡ 
  อีกตัวอย่างหนึ่ง มีกล่าวในพระวินัยปิฎกว่า พระพุทธองค์ทรงกล่าวคาถาอนุโมทนาในการ ถวาย
ข้าวยาคู โดยในตอนท้ายแห่งคาถาทรงตรัสว่า 
   “เพราะเหตุนั้นแล  มนุษย์ชนที่ต้องการสุขยั่งยืนปรารถนา สุขที่เลิศ หรือยากได้ความงามอัน
เพริศพริ้งจึงควรแท้เพื่อถวายข้าวยาคู”§§ 
  ข้อที่น่าสังเกตประการหนึ่งก็คือ มูลเหตุของความงามแห่งสรีระร่างกายที่แสดงไว้ในวิมานวัตถุนั้น 
ในบางแห่งแสดงความเชื่อมโยงกันระหว่างประเภทของบุพกรรมนั้นๆ กับผลความงามที่ได้รับ เช่น  ผลจากการ
ถวายประทีป คือ ได้มีวรรณร่างกายอันสว่างไสว, ผลจากการถวายน้ า คือ ได้วิมานเรือ, ผลที่ได้จากการถวายดอก
บวบ คือ เกิดในวิมานอันมีสีเหลือง เป็นต้น การอธิบายเหตุของความงามและผลในเชิงนี้ อาจจะมีส่วนที่ท าให้ผู้

                                                 
†† วิมานวัตถุ อยู่ในขุททกนกิาย เป็นหมวดที่รวบรวมเร่ืองวิมาน คือทีอ่ยู่ของเทวดาทั้งหลาย โดยพรรณนาถึงความงามของเทวดาองค์นั้นๆ 
ความงามของวิมาน และบริวารแวดล้อมต่างๆในวิมาน โดยแสดงกรรมในอดีตอันเป็นเหตุแห่งการได้มาซ่ึงความงามวิจติรทั้งหลายนั้น ทั้งหมด
แสดงในลักษณะของค าถามและค าตอบ โดยมีผู้ถามคือ พระพุทธเจา้บ้าง พระอนิทร์บ้าง แต่ส่วนใหญ่คือพระมหาโมคคัลลานะเป็นผู้ถาม แล้ว
เทวดทั้งหลายเป็นผู้ตอบ 
‡‡ ขุ. วิ. -/-/(48)/388. 
§§ วิ. มหา. 2/-/(7)/99. 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

2118  
 

ศรัทธาในพุทธศาสนา มีความเชื่อสืบต่อมาโดยล าดับว่า การท าบุญประเภทนั้นนั้น การบูชาด้วยสิ่งของประเภท
นั้นๆ จะน ามาซึ่งผลแห่งความงามต่างๆกันไป 

2. มูลเหตุของความงามแห่งสรีระร่างกาย (พระวรกาย) ของพระพุทธเจ้า 
ในบทที่แล้วได้แสดงถึงมหาปุริสลักษณะของพระพุทธเจ้า ซึ่งพระไตรปิฎกได้พรรณนาไว้อย่างละเอียด ส่วนส าคัญ
ที่สุดของเนื้อหาในเร่ืองมหาปุริสลักษณะนี้ก็คือ การที่ พระพุทธองค์ทรงตรัสอธิบายไว้ด้วยพระองค์ถึงบุพกรรมที่
ได้ทรงกระท ามาในอดีตชาติ อันเป็นเหตุแห่งการได้มาซึ่งมหาปุริสลักษณะทั้ง 32 ประการอย่างละเอียดครบถ้วน 
ดังนี้ 
  1. ข้อที่ได้มาซึ่ง พระบาทประดิษฐานอันดี เพราะในชาติก่อน ทรงเป็นผู้ยึดมั่นในกุศลกรรม ยึดมั่น
ไม่ถอยหลังในกายสุจริต วจีสุจริต มโนสุจริต ในการบ าเพ็ญทาน ในการสมาทานศีล ในการรักษาอุโบสถ ในการ
ปฏิบัติดีใน มารดาบิดา สมณพราหมณ์ ในความเป็นผู้เคารพต่อผู้ใหญ่ในตระกูลและในธรรมเป็นอธิกุศล อื่นๆอีก 
  2. ข้อที่ได้มาซึ่ง ใต้ฝ่าพระบาททั้งสองมีจักรเกิดขึ้น มีซี่ก าข้างละพัน มี กงดุมบริบูรณ์ ด้วยอาการ
ทั้งปวง เพราะ ในชาติก่อน ทรงได้น าความสุขมาให้แก่มหาชนเป็นอันมาก บรรเทาความ หวาดกลัวและ ความ
สะดุ้ง จัดการรักษาป้องกันคุ้มครองอย่างเป็นธรรม ได้ให้ทานพร้อมด้วย วัตถุอันเป็นบริวาร 
  3. ข้อที่ได้มาซึ่ง ส้นพระบาทยาว และพระองคุลียาว และมีพระวรกาย ตรงเหมือน กายพรหม 
เพราะ ในชาติก่อน ทรงละปาณาติบาตแล้ว เว้นขาดจากปาณาติบาตแล้ว วางอาชญา วางศัสตรา มีความละอาย 
มีความกรุณา หวังประโยชน์แก่สัตว์ทั้งปวงอยู่ 
  4. ข้อที่ได้มาซึ่ง พระมังสะเต็มใน 7 สถาน คือ หลังพระหัตถ์และหลังพระบาททั้งสอง จะงอยพระ
อังสาทั้งสอง และพระศอ เพราะ ในชาติก่อน ทรงเป็นผู้ให้ของที่ควรเคี้ยวและควรบริโภค ของที่ควรลิ้ม น้ าที่ควร
ดื่ม อันประณีต อันมีรสอร่อย 
  5. ข้อที่ได้มาซึ่ง ฝ่าพระหัตถ์และฝ่าพระบาทอ่อนนุ่ม และมีลายประหนึ่งตาข่าย ที่ฝ่าพระหัตถ์
และฝ่าพระบาท เพราะ ในชาติก่อน ทรงเป็นผู้สงเคราะห์ประชาชนด้วยสังคหวัตถุ 4 คือ ด้วยการให้ ด้วยการ
กล่าวค าเป็นที่รัก ด้วยการประพฤติตนให้เป็นประโยชน์ ด้วยความเป็นผู้วางตนสม่ าเสมอ 
  6. ข้อที่ได้มาซึ่ง ข้อพระบาทลอยอยู่เบื้องบน (ข้อพระบาทสูง) และมีพระโลมาปลายช้อย (งอน) 
ขึ้นข้างบน เพราะ ในชาติก่อน ทรงเป็นผู้กล่าววาจาประกอบด้วยอรรถ ประกอบด้วยธรรม แนะน าประชาชนเป็น
อันมาก เป็นผู้น าประโยชน์และความสุขมาให้แก่สัตว์ทั้งหลาย เป็นผู้บูชาธรรมเป็นปกติ 
  7. ข้อที่ได้มาซึ่ง พระชงฆ์เรียวดุจเนื้อทราย เพราะ ในชาติก่อน ทรงเป็นผู้ตั้งใจสอนศิลปะ                
วิชาจรณะ หรือ กรรม โดยตั้งใจว่า ท าอย่างไรชนทั้งหลายนี้พึงรู้เร็ว พึงส าเร็จเร็ว ไม่พึงล าบากนาน 
  8. ข้อที่ได้มาซึ่ง พระฉวีละเอียด ฝุ่นละอองจึงไม่ติดอยู่ในพระวรกาย เพราะ ในชาติก่อน ทรงได้
เข้าไปหาสมณะหรือพราหมณ์แล้วซักถามว่า ข้าแต่ท่านผู้เจริญ กรรมส่วนกุศลเป็นอย่างไร กรรมส่วนอกุศลเป็น
อย่างไร กรรมส่วนมีโทษเป็นอย่างไร กรรมส่วนไม่มีโทษเป็นอย่างไร การมส่วนที่ควรเสพเป็นอย่างไร กรรมส่วนที่
ไม่ควรเสพเป็นอย่างไร กรรมอะไรที่ข้าพเจ้าท าอยู่ พึงเป็นไปเพื่อไม่เป็นประโยชน์ เพื่อทุกข์ตลอดกาลนาน กรรม
อะไรที่ข้าพเจ้าท าอยู่ พึงเป็นไปเพื่อประโยชน์ เพื่อสุขตลอดกาลนาน 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 2119 
 

  9. ข้อที่ได้มาซึ่ง พระฉวีวรรณดุจทองค า เพราะ ในชาติก่อน ทรงเป็นผู้ไม่มีความโกรธ ไม่มี
ความแค้นใจ แม้คนหมู่มากว่าเอาก็ไม่ขัดใจ ไม่โกรธ ไม่พยาบาท ไม่จองผลาญ ไม่ท าความโกรธเคืองและความ
เสียใจให้ปรากฏ และเป็นผู้ให้เครื่องลาดมีเนื้อละเอียดอ่อน และให้ผ้าส าหรับนุ่งห่ม คือ ผ้าโขมพัสตร์มี             
เนื้อละเอียด ผ้าฝ้ายมีเนื้อละเอียด ผ้าไหมมีเนื้อละเอียด ผ้ากัมพลมีเนื้อละเอียด 
  10. ข้อที่ได้มาซึ่ง พระคุยหะเร้นอยู่ในฝัก เพราะ ในชาติก่อน ทรงเป็นผู้น าพวกญาติมิตร สหายผู้มี
ใจดี ที่สูญหายพลัดพรากไปนานให้กลับมาพบกัน น ามารดาให้พบกับบุตร น าบุตรให้พบกับมารดา น าบิดาให้พบ
กับบุตร น าบุตรให้พบกับบิดา น าบิดากับพี่น้องให้พบกัน น าพี่ชายกับน้องสาวให้พบกัน น าน้องสาวกับพี่ชายให้
พบกัน ครั้นน าเขาให้พบพร้อมเพรียงกันแล้วก็ชื่นชม 
  11. ข้อที่ได้มาซึ่ง พระวรกายเป็นปริมณฑลดุจไม้นโิครธ และเมื่อมิได้น้อมพระวรกายลง ก็สามารถ
เอาฝ่าพระหัตถ์ทั้งสองลูบคล าได้ถึงพระชานุ (เข่า) ทั้งสอง เพราะ ในชาติก่อน เม่ือตรวจดูมหาชนที่ควรสงเคราะห์ 
ย่อมรู้จักชนที่เสมอกัน รู้จักตนเอง รู้จักบุรุษ รู้จักบุรุษพิเศษ คือ รู้จักฐานะของบุคคล รู้จักความแตกต่างของ
บุคคล หยั่งทราบว่าบุคคลนี้ควรแก่สักการะนี้ บุคคลนี้ควรแก่สักการะนี้ บุคคลนี้สมควรกับสิ่งนี้  ดังนี้ แล้วท า
ประโยชน์พิเศษในบุคคลนั้นๆ เหมาะกับความแตกต่างในฐานะนั้นๆ 
  12. ข้อที่ได้มาซึ่ง พระวรกายท่อนบนเหมือนกายท่อนหน้าของราชสีห์ และมีระหว่างพระอังสา
เต็ม และมีล าพระศอกลมเท่ากัน เพราะ ในชาติก่อน ทรงเป็นผู้หวังประโยชน์ หวังความเกื้อกูล หวังความผาสุก 
หวังความเกษมจากโยคะ แก่ชนเป็นอันมาก ด้วยมนสิการว่า ท าไฉน? ชนเหล่านี้พึงเจริญด้วยศรัทธา เจริญด้วย
ศีล เจริญด้วยสุตะ เจริญด้วยพุทธิ เจริญด้วยจาคะ เจริญด้วยธรรม เจริญด้วยปัญญา เจริญด้วย ทรัพย์และ
ข้าวเปลือก เจริญด้วยนาและสวน เจริญด้วยสัตว์สองเท้าและสัตว์สี่เท้า เจริญด้วยบุตร และภรรยา เจริญด้วยทาส
และกรรมกร  เจริญด้วยญาติ เจริญด้วยมิตร เจริญด้วยพวกพ้อง ดังนี้ 
  13. ข้อที่ได้มาซึ่ง ปลายเส้นประสาทส าหรับน ารสอาหารอันดี เพราะ ในชาติก่อน ทรงเป็นผู้ไม่
เบียดเบียนสัตว์ทั้งหลาย ด้วยฝ่ามือ ด้วยก้อนหิน ด้วยท่อนไม้ หรือด้วยศัสตรา 
  14. ข้อที่ได้มาซึ่ง พระเนตรด าสนิท และพระเนตรดุจตาโค เพราะ ในชาติก่อน ทรงไม่ถลึงตาดู  
ไม่ค้อนตาดู ไม่ช าเลืองตาดู เป็นผู้ตรง มีใจเป็นปกติ แลดูตรงๆ และแลดูชนเป็นอันมากด้วยปิยจักษุ คือ เปี่ยมด้วย
ความรัก 
  15. ข้อที่ได้มาซึ่ง พระเศียรดุจประดับด้วยกรอบพระพักตร์ เพราะ ในชาติก่อน ทรงเป็นหัวหน้า
ของชนเป็นอันมาก ในธรรมทั้งหลายฝ่ายกุศล เป็นประธาน ของชนเป็นอันมากด้วยกายสุจริต  ด้วยวจีสุจริต ด้วย
มโนสุจริต ในการบ าเพ็ญทาน ในการสมาทานศีล ในการรักษาอุโบสถ  ในการปฏิบัติดีในมารดา ในการปฏิบัติดี 
ในบิดา ในการปฏิบัติดีในสมณะ ในการปฏิบัติดีในพราหมณ์ ในความ เคารพต่อผู้ใหญ่ในตระกูล และในธรรมเป็น
อธิกุศลอื่นๆ 
  16. ข้อที่ได้มาซึ่ง พระโลมาขุมละเส้น เสมอไปทุกขุมขน และพระอุณาโลม บังเกิดขึ้น ณ ระหว่าง
พระโขนง มีสีขาวอ่อนเปรียบด้วยนุ่น เพราะ ในชาติก่อน ทรงละการพูดเท็จ เว้นขาดจากการพูดเท็จ พูดแต่          
ค าจริง ด ารงค าสัตย์ มีถ้อยค า เป็นหลักฐาน ควรเชื่อถือ ไม่พูดลวงโลก 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

2120  
 

  17. ข้อที่ได้มาซึ่ง มีพระทนต์ 40 ซี่ และพระทนต์ไม่ห่าง เพราะ ในชาติก่อน ทรงละค าส่อเสียด 
เว้นขาดจากค าส่อเสียด ฟังจากข้างนี้แล้ว ไม่ไปบอกข้างโน้น เพื่อให้คนหมู่นี้แตกร้าวกัน หรือฟังจากข้างโน้นแล้ว
ไม่ไปบอกข้างนี้ เพื่อให้คน หมู่โน้นแตกร้าวกัน สมานคนที่แตกร้าวกันแล้วบ้าง ส่งเสริมคนที่พร้อมเพรียงกันแล้ว
บ้าง ชอบคนผู้ พร้อมเพรียงกัน ยินดีในคนผู้พร้อมเพรียงกัน เพลิดเพลินในคนผู้รู้พร้อมเพรียงกัน กล่ าวแต่ค าที่ 
ท าคนให้พร้อมเพรียงกัน 
  18. ข้อที่ได้มาซึ่ง พระชิวหาใหญ่ และมีพระสุรเสียงดุจเสียงแห่งพรหม ตรัสมีส าเนียงดังนก
การเวก เพราะ ในชาติก่อน ทรงละค าหยาบ เว้นขาดจากค าหยาบ กล่าวแต่ค าไม่มีโทษ เพราะหูชวนให้รักจับใจ 
ชนส่วนมากรักใคร่ชอบใจ 
  19. ข้อที่ได้มาซึ่ง พระหนุดุจคางราชสีห์ เพราะ ในชาติก่อน ทรงละค าเพ้อเจ้อ  เว้นขาดจากค า
เพ้อเจ้อ พูดถูกกาล พูดแต่ค าที่เป็นจริง  พูดอิงอรรถ อิงธรรม อิงวินัย พูดแต่ค ามีหลักฐาน มีที่อ้าง มีที่ก าหนด  
ประกอบด้วยประโยชน์ โดยกาลอันควร 
  20. ข้อที่ได้มาซึ่ง พระทนต์เรียบเสมอกัน และพระทาฐะ (เขี้ยว) ขาวงาม เพราะ ในชาติก่อน  
ทรงละมิจฉาอาชีวะแล้ว ส าเร็จความเป็นผู้อยู่ด้วยสัมมาอาชีวะ เว้นขาด จากการโกงด้วยตาชั่ง การโกงด้วยของ
ปลอม และการโกงด้วยเครื่องตวงวัด และการโกงด้วย การรับสินบน การหลอกลวง และตลบตะแลง เว้นขาดจาก
การตัด การฆ่า การจองจ า การตีชิง การปล้น และ การกรรโชก*** 
 จากตัวอย่างที่ยกมาทั้งหมดนี้จะเห็นได้ว่า พระไตรปิฎกยอมรับใน ความงาม ภายนอกของบุคคล และ
ยังแสดงให้เห็นชัด ถึงเหตุแห่งความงามหรือการได้มาซึ่งความงามนั้นๆ ว่าเป็นผลมาจากบุญกุศลที่บุคคล นั้นๆได้
กระท าเอง เช่น  การให้ทาน การรักษาศีล ดังนั้น ในแง่มุมนี้ ความงามจึงเป็นผลมาจาก การประกอบกรรมดี และ
ใครๆก็อาจได้มาซึ่งความงามภาย นอกเช่นนี้ได้ หากประกอบกรรมดี ดังตัวอย่างที่ปรากฏ แม้แต่เป็นผู้ที่ขัดสนใน
ชาติก าเนิดหรือฐานะ ก็อาจได้มาซึ่งความงามวิเศษ เช่นนี้ได้โดยไม่เว้น ผลที่ได้รับความงามจากการท าบุญต่างๆ 
เช่น การให้ทาน การรักษาศีล  จึงเป็นที่ยอมรับได้ในคติพุทธศาสนา อันมีมาแต่เดิมในพระไตรปิฎก  
 เราจึงเห็นว่าพุทธศาสนิกชนส่วนใหญ่ ยังคงมีความเชื่อ ความปรารถนา ที่จะได้มาซึ่งความงามของ
ร่างกาย หรือวัตถุอันงดงาม อันเป็นอานิสงส์จากการให้ทาน เช่น การบริจาค การถวายปัจจัยไทยธรรม ต่างๆ 
การสร้างวัดวาอาราม และรักษาศีล ซึ่งแม้ไม่ได้มาในชาติปัจจุบันนี้ ก็หวังให้ได้ ผลในชาติต่อไป 
 
ความงามแห่งสรีระร่างกายไม่ควรยึดมั่น 
 จากที่ได้กล่าวถึงมูลเหตุมูลเหตุของความงามแห่งสรีระร่างกายในข้างต้น สิ่งที่ควรสังเกตคือ แม้ว่าใน
พระไตรปิฎกจะได้แสดงถึงความงามแห่งสรีระร่างกายโดยเฉพาะมหาปุริสลักษณะอัน งดงามวิเศษสมบูรณ์ยิ่งของ
พระพุทธเจ้าไว้อย่างน่าชื่นชม แต่กระนั้น พระพุทธเจ้าเองก็ได้ตรัสไม่ให้ เหล่าสาวกยึดติดในพระวรกายของ
พระองค์ ดังปรากฏใน วักกลิสูตร อันเนื่องมาจากพระวักกลิ ปรารถนาจะเข้าเฝ้าพระพุทธเจ้า แต่ไม่สามารถไป
เฝ้าได้ด้วยตนเองนั้นอาพาธหนัก เมื่อ พระพุทธองค์ทรงทราบแล้วทรงเสด็จมา จึงทรงตรัสว่า 

                                                 
*** ที. ปา. 3/2/(16)/4-36. 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 2121 
 

 “อย่าเลยวักกลิ ร่างกายอันเปื่อยเน่าที่เธอเห็นนี้ จะมีประโยชน์อะไร วักกลิ  ผู้ใดแลเห็นธรรม ผู้นั้น 
ชื่อว่าย่อมเห็นเรา ผู้ใดเห็นเรา ผู้นั้นชื่อว่าย่อม เห็นธรรม วักกลิ เป็นความจริง บุคคลเห็นธรรมก็ย่อมเห็นเรา 
บุคคลเห็นเราก็ย่อม เห็นธรรม...”††† 
 จากนั้นทรงตรัสถามพระวักกลิ ให้แสดงความเห็นในความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และความไม่มี ตัวตนแห่ง
ขันธ์ทั้ง 5 โดยมีพระประสงค์ที่จะสอนพระวักกลิในเร่ืองนี้ 
 ส่วนในรัฏฐปาลสูตร พระรัฐปาลได้กล่าวคาถาไว้ว่า 
  “จงมาดูอัตภาพอันวิจิตร มีกายเป็นแผล อันคุมกันอยู่แล้ว กระสับกระส่าย เป็นที่ด าริของชนเป็น
อันมาก ไม่มีความยั่งยืนมั่นคง จงมาดูรูปอันวิจิตรด้วยแก้วมณี และ กุณฑล มีกระดูกอันหนังหุ้มห่อไว้ งามพร้อม
ด้วยผ้าผ่อน เท้าที่ย้อมด้วย สีแดงสด หน้าที่ไล้ทาด้วยจุรณ พอจะหลอกคนโง่ให้หลงได้  แต่จะหลอกคนผู้แสวงหา 
ฝั่งคือพระนิพพาน ไม่ได้ ผมที่แต่งให้เป็นแปดลอนงามตา ที่เยิ้มด้วยยาหยอด พอจะหลอกคนโง่ให้หลงได้ แต่จะ
หลอกคนผู้แสวงหาฝั่ง คือ พระนิพพานไม่ได้ กายเน่า อันประดับด้วยเครื่องอลังการ ประดุจทนานยาหยอด         
อันใหม่วิจิตร พอจะหลอก คนโง่ให้หลงได้ แต่จะหลอกคนผู้แสวงหา ฝั่งคือ  พระนิพพานไม่ได้”‡‡‡ 
 ส่วนในธรรมบท พระพุทธองค์ทรงตรัสชี้ให้เห็นถึงความไม่ยั่งยืนแห่งร่างกาย อันงามว่า 
  “เธอจงดูอัตภาพที่ไม่มีความยั่งยืน ความมั่นคง (อันกรรม) ท าให้วิจิตร แล้ว มีกายเป็นแผล§§§             
มีกระดูกเป็นโครงร่างอันอาดูร ที่มหาชนอยากได้...”**** 
 และใน มหาทุกขักขันธสูตร ก็เป็นอีกแห่งหนึ่งที่แสดงไว้ว่า พระพุทธองค์ทรงตรัส ให้เห็นถึงความจริง
ของรูป ทั้งในคุณและโทษ โดยตรัสแสดงให้เห็นถึงคุณของรูปว่า 
  “ภิกษุทั้งหลาย ก็อะไรเล่าเป็นคุณของรูปทั้งหลาย ภิกษุทั้งหลาย เหมือนอย่างว่า  นางสาวเผ่า
กษัตริย์ เผ่าพราหมณ์ หรือเผ่าคฤหบดี มีอายุระบุได้ว่า ๑๕ ปี หรือ ๑๖ ปี ไม่สูงเกินไป  ไม่ต่ าเกินไป ไม่ผอม
เกินไป ไม่อ้วนเกินไป ไม่ด าเกิน ไป ไม่ขาวเกินไป ภิกษุทั้งหลาย  ในสมัยนั้น นางคนนั้นงดงามเปล่งปลั่งเป็น  
อย่างยิ่ง  ใช่หรือไม่  พวกภิกษุพากันกราบทูลว่าเป็นเช่นนั้นพระเจ้าข้า. ภิกษุทั้งหลาย ความสุข ความโสมนัสอัน
ใดแล ที่บังเกิดขึ้นเพราะอาศัย ความงามเปล่งปลั่ง นี้เป็นคุณของรูปทั้งหลาย...” 
 จากนั้นทรงตรัสถึงโทษของรูปว่า 
  “ภิกษุทั้งหลาย  ก็อะไรเล่าเป็นโทษของรูปทั้งหลาย  ภิกษุ ทั้งหลาย บุคคลพึงเห็นนางสาวคนนั้น
แหละในโลกนี้ โดยสมัยอื่น มีอายุ ๘๐-๙๐ หรือ ๑๐๐ ปี โดยก าเนิด เป็นยายแก่ มีซี่โครงคดดังกลอน เรือนร่าง
คดงอ ถือไม้เท้า กระงกกระเงิ่น เดินไปกระสับกระส่าย ผ่านวัยเยาว์ไปแล้ว มีพันหลุด ผมหงอก ผมโกร๋น ศีรษะ
ล้าน เนื้อเหี่ยว มีตัวตกกระ ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอจัก ส าคัญข้อนั้นอย่างไร ความงดงาม ความเปล่งปลั่งที่มิใน
คร้ังก่อนนั้นหายไปแล้ว โทษปรากฏแล้วมิใช่หรือ 
 

                                                 
††† ส . ข. 3/-/(27)/265-266. 
‡‡‡ ม. ม. 2/2/(21)/34. 
§§§ อรรถกถา ให้ความหมายคือ มีทวาร 9 
**** ขุ. ธ. -/3/(42)/117-118. 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

2122  
 

  ภิกษุ :  เป็นเช่นนั้น  พระเจ้าข้า 
  พระพุทธเจ้า :  ภิกษุทั้งหลาย  นี้เป็นโทษของรูปทั้งหลาย...” 
 จากนั้นทรงแสดงถึงความเจ็บป่วย ความเป็นซากศพอืดพอง ความเป็นซากศพ มีฝูงนก และสุนัขรุม
กัดกิน ความเป็นโครงกระดูกกระจัดกระจาย ความเป็นกระดูกผุแหลก ว่าล้วนเป็นโทษ  ของรูป แล้วทรง     
แสดงว่า เม่ือได้รู้ชัดในคุณและโทษของรูป ก็จะสามารถก าจัดความยินดีพอใจในรูป นั้นๆได้†††† 
 ดังนั้น ค าสอนเรื่องการพิจารณาความเสื่อมของความงามแห่งร่างกาย จึงกลาย เป็นค าสอนหนึ่งที่
ส าคัญและปรากฏอยู่บ่อยครั้งในพระไตรปิฎก กล่าวคือ ค าสอนเรื่อง อสุภนิมิต (การถือนิมิตเอาความไม่งามเป็น
อารมณ์), อสุภสัญญา (การก าหนดหมายในความไม่งาม), อสุภานุปัสสนา (การพิจารณาเห็นความไม่งาม) หรือ 
อสุภกัมมัฏฐาน (การตั้งอารมณ์ไว้ให้เห็นว่า ไม่มีอะไรสวยงาม), อสุภภาวนา (การบ าเพ็ญในอสุภกัมมัฏฐาน) ‡‡‡‡ 
เช่น วิธีดังนี้ 
  “อานนท์ ก็อสุภสัญญาเป็นไฉน อานนท์ ภิกษุในธรรมวินัยนี้ ย่อมพิจารณาเห็นกายนี้นั่นแล เบื้อง
บนแต่พื้นเท้าขึ้นไป เบื้องต่ าแต่ปลายผมลงมา มีหนังหุ้มโดยรอบ เต็มด้วยของไม่สะอาด มีประการต่างๆ ว่า ใน
กายนี้มีผม  ขน เล็บ ฟัน หนัง เนื้อ เอ็น กระดูก เยื่อในกระดูก  ม้าม เนื้อหัวใจ ตับ พังผืด ไต ปอด ไส้ใหญ่ ไส้
น้อย อาหารใหม่ อาหารเก่า ดี เสลด หนอง เลือด เหงื่อ   มันข้น น้ าตา เปลวมัน น้ าลาย น้ ามูก ไขข้อ มูตร ย่อม
พิจารณาเห็นโดยความเป็นของไม่งามในกายนี้ ด้วยประการดังนี้ อานนท์ นี้เรียกว่า อสุภสัญญา”§§§§ 

 

 
ภาพที่ 4. พระสงฆ์ก าลังชักผ้าบงัสุกุลจากศพ (ซ้าย) และพระสงฆ์ก าลังเจริญอสุภกรรมฐาน (ขวา) จากสมุด
ข่อยพระมาลัย อักษรขอมไทย พุทธศตวรรษที่ 24 สมบัติของ British Library กรุงลอนดอน ประเทศ
อังกฤษ สืบค้นจากhttp://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=OR_14838_f001r 
เมื่อวันที่ 8 พฤศจิกายน พ.ศ.2558 เวลา 20.30 น. 

                                                 
†††† ม. มู. 1/2/(18)/114-115. 
‡‡‡‡ การพจิารณา อสุภ 10 มอีธิบายอย่างพสิดารในคัมภีร์วิสุทธิมรรค ปริเฉทที่ ๖ อสุภกัมมัฏฐานนิเทศ สว่นพระอรรถกถาจารย์ได้อธิบายไว้
ในเรื่องจุลกาลและมหากาล แห่งพระธรรมบทโดยย่อ ได้แก่ 1)  อุทธุมาตกอสุภ : อสุภที่ขึ้นพอง  2)  วินีลกอสุภ : อสุภที่มีสีเขียว 3) วิปุพพก
อสุภ : อสุภที่มีหนองไหลออก 4) วิจฉฺิททกอสุภ : อสุภที่เขาสับฟันเป็นท่อนๆ 5) วิกฺขายิตกอสุภ : อสภุที่สัตว์ยือ้แย่งกิน 6) วิกขฺิตฺตกอสภุ : 
อสุภที่ขาดกลาง 7) หตวิกฺขิตฺตกอสุภ : อสุภที่ขาดกระจักกระจาย  8) โลหิตกอสุภ : อสภุที่เปื้อนเลือด 9) ปุฬุวกอสภุ : อสุภที่มีหมู่หนอน 10) 
อฏฺฐิกอสภุ : อสภุที่มีแต่ร่างกระดกู 
§§§§ องฺ. ทสก. 5/-/(38)/190. 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 2123 
 

 อย่างไรก็ตาม การที่พระพุทธองค์ทรงแสดงอสุภกถานี้ ก็เพื่อต้องการให้สาวกของ พระองค์เห็น
ร่างกายนี้ตามความเป็นจริง ให้เกิดความเบื่อหน่าย คลายความยึดมั่นในร่างกาย แต่ไม่ใช่ให้ท าลายร่างกายนี้เสีย 
ซึ่งทรงต าหนิ ติโทษ และทรงห้ามไว้พร้อมบัญญัติว่าการท าลาย ชีวิตตนเองเป็นอาบัติ แม้เมื่อพิจารณาอสุภสัญญา
ก็ตาม  ดังที่ปรากฏในเวสาลีสูตร***** อันเป็น ปฐมบัญญัติแห่งตติยปาราชิก†††††  
 ในขณะเดียวกัน พระไตรปิฎกก็แสดงไว้ว่า เราไม่จ าเป็นต้องปฏิเสธไม่รับรู้หรือเข้าไปท าลาย ความงาม
เหล่านี้ ดังนิพเพธิกสูตรข้างต้น ที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงว่า สิ่งอันงดงาม ทั้งหลายที่ถูกรับรู้ ไม่ว่าจะเป็น รูป เสียง 
กลิ่น รส โผฏฐัพพะ นั้นมีอยู่ตามสภาวะของมัน แต่จิตนั้นเองที่ปรุงแต่ง ความยินดีพอใจเข้าไปเกาะกุมสิ่งนั้นๆ 
และเกิดผมเป็นความทุกข์ตามมา ดังนั้น วิธีปฏิบัติต่อสิ่งเหล่านี้ ก็คือไม่ให้มีความยินดีพอใจในสิ่งนั้นๆ ดังที่พระ
พุทธองค์ทรงแสดง ไว้ใน ปุณโณวาทสูตร ว่า 
  “ปุณณะ มีรูปที่รู้ได้ด้วยตา น่าปรารถนา น่าใคร่ น่าพอใจ เป็นที่รัก เกี่ยวเนื่องด้วยกาม  เป็นที่ตั้ง
แห่งความก าหนัด ถ้าภิกษุเพลิดเพลิน สดุดี ด ารงอยู่ด้วยความติดใจรูปนั้น เมื่อเธอเพลิดเพลิน สดุดี ด ารงอยู่                  
ด้วยความติดใจรูปนั้น  ความยินดีย่อมเกิดขึ้น  เราจึงกล่าวว่า  เพราะความยินดีเกิด ทุกข์เกิดนะ ปุณณะ... 
  ...ปุณณะ มีรูปที่รู้ได้ด้วยตาอัน น่าปรารถนา น่าใคร่ น่าพอใจ เป็นที่รัก เกี่ยวเนื่องด้วยกามเป็น
ที่ตั้งแห่งความก าหนัด  ถ้าภิกษุไม่เพลิดเพลิน ไม่สดุดี ด ารงอยู่ด้วยความไม่ติดใจรูปนั้น เมื่อเธอไม่เพลิดเพลิน            
ไม่สดุดี ด ารงอยู่ด้วยความไม่ติดใจรูปนั้น ความยินดีย่อมดับไป  เรากล่าวว่า ทุกข์จึงดับนะ ปุณณะ (ในกรณีของ 
เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ และธรรมารมณ์ ก็แสดง ไว้ท านองเดียวกัน)”‡‡‡‡‡ 
 จากที่กล่าวมาจะเห็นได้ว่า ความงามแห่งสรีระร่างกายนี้เป็นความงามที่กล่าวไปตาม ภาษาของโลก 
เป็นความงามที่ยังเจืออยู่ด้วยกิเลส และเป็นความงามที่มีวันเสื่อมลงได้ โดยเฉพาะความงามอันเป็นผล จากการ
รักษาศีล บ าเพ็ญทาน ซึ่งนับเป็นเพียง 2 ประการ แรกแห่งบุญกิริยาวัตถุ 3 ประการ อันได้แก่ ทาน ศีล ภาวนา 
ดังที่พระพุทธองค์ทรงแสดงไว้ใน บุญกิริยาวัตถุสูตร มีใจความว่า ล าพังแต่เพียง การท าบุญกิริยาวัตถุที่ส าเร็จด้วย
ทาน และที่ส าเร็จ ด้วยศีล โดยไม่ท าบุญกิริยาวัตถุที่ส าเร็จด้วยภาวนาเลยนั้น  อย่างน้อยที่สุดเมื่อตายไป ก็เกิด
เป็นผู้มีส่วนชั่วในมนุษย์ อรรถกถาให้ความหมายว่าคือ เกิดในตระกูลต่ า ส่วนอย่าง พอประมาณ เมื่อตายไปก็จะ
ไปเกิดเป็นผู้มีส่วนดีในมนุษย์ คือ ตระกูลอันงามเลิศ โดยล าดับที่มาก ไปกว่านี้ก็จะเกิดในสวรรค์ชั้นที่สูงขึ้นไปเป็น
ล าดับ แต่สุดอยู่ที่สวรรค์ชั้นปรนิมมิตสวัตตี และมีผล 10 ประการ คือ อายุทิพย์, วรรณทิพย์, สุขทิพย์, ยศทิพย์, 
อธิปไตยทิพย์, รูปทิพย์, เตียงทิพย์, กลิ่นทิพย์, รสทิพย์, โผฏฐัพพทิพย์§§§§§  ซึ่งจะเห็นได้ว่า ความงามอันเป็น
ทิพย์ทั้งหลาย จากการท าบุญกิริยาวัตถุ 2 ประการแรกจึงยังไม่ใช่ความงามสูงสุดในพุทธศาสนา ดังนั้น แม้พุทธ
ศาสนาจะยอมรับในความงาม ประเภทนี้ แต่ก็เตือนไม่ให้พอใจยึดติด เพราะแม้การท าบุญบ าเพ็ญกุศลต่างๆ           
จะเป็นเหตุให้เกิดใหม่ ในตระกูล ในภูมิที่ดี ที่งดงามได้ดังที่ กล่าวมา แต่ในพระไตรปิฎกก็แสดงไว้ชัดว่า การ
ท าบุญ บ าเพ็ญ กุศลนั้น มีเป้าหมายคือนิพพาน เป็นส าคัญที่สุด 
 
                                                 
***** ส . ม. 5/2/(31)/230-232. 
††††† วิ. มหาวิ. 1/2/(2)/293-245. 
‡‡‡‡‡ ม. อุ. 3/2/(32)/410-411. 
§§§§§ องฺ อฏฺฐก. 4/-/(37)/401-403. 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

2124  
 

บทสรุป 
 จากข้างต้นจะเห็นได้ว่าพุทธศาสนายอมรับ ความงามของร่างกาย ว่ามีอยู่แต่ อย่างไร ก็ตาม ในทัศนะ
ของพุทธศาสนา ความงามประเภทนี้ก็เฉกเช่นเดียวกับ สิ่งปรุงแต่ง ทั้งหลาย คือ มีอยู่ อย่างอาศัยเหตุและปัจจัย
และดับไปเมื่อสิ้นเหตุปัจจัยนั้น  
 ด้วยเหตุนี้ ความงามแห่งสรีระร่างกายจึงไม่ใช่สิ่งยั่งยืนถาวร ไม่ใช่สิ่งที่เป็นนิรันดร์ การเข้าไปหลงรัก 
หรือยึดมั่น จึงเป็นเหตุให้เกิดความทุกข์ตามมาได้ เนื่องจากความงามแห่งสรีระร่างกาย แม้จะดูเหมือนว่างาม
วิจิตร หรือยืนนานเพียงไร แต่ก็ต้องสิ้นสุดลงในวันหนึ่ง ดังในวักกลิสูตร ที่พระพุทธองค์ทรงตรัสถึงความไม่เที่ยง
แท้ และจ าต้องเน่าเปื่อยไปของพระวรกายของพระองค์เอง ทั้งๆที่พระวรกายของพระองค์นั้นประกอบไปด้วย 
มหาปุริสสลักษณะ อันมีความงามวิเศษนานา ประการ  หรือดังที่พระพุทธองค์ทรงตรัสไว้ใน สังยุตตนิกาย 
สคาถวรรค ว่า 
  “ราชรถอันวิจิตรดีย่อมคร่ าคร่าโดยแท้ อนึ่ง แม้สรีระก็ย่อมเข้าถึงชรา...”****** 
 ดังนั้น อาจกล่าวได้ว่า การพรรณนาความงามแห่งสรีระร่างกายอันวิเศษต่างๆที่ปรากฏใน ประไตร
ปิฎก ในเบื้องต้นมีเป้าหมายให้ผู้ฟังเกิดศรัทธา ในการให้ทาน รักษาศีล และเจริญภาวนา โดยใน ขั้นที่สูงขึ้นไปได้ 
แสดงไว้ว่าไม่ควรยึดมั่น แม้ความงามเหล่านี้จะ วิจิตรพิสดารเพียงใด อีกทั้งก็ไม่ได้หมายให้  ท าลายความงามนั้น
เสีย เพราะสิ่งหรืออารมณ์ต่างๆ ที่งดงาม ไม่ใช่ ปัญหาในทัศนะของพุทธศาสนา หากแต่ ปัญหาจริงๆคือ ความเข้า
ไปยึดมั่น เข้าไปรัก หรือ ชัง ในสิ่งหรืออารมณ์ต่างๆ  พุทธศาสนาเพียงแต่ชี้ให้เห็น  ความงามนั้นไปตามจริง          
ในขณะเดียวกัน ส่วนความงามแห่งสรีระร่างกายใดๆ ที่อาจเป็นปัจจัยเก้ือหนุน ในการพัฒนา ความงามภายในได้ 
พุทธศาสนาก็ชี้ให้เห็นถึงประโยชน์ของความงามแห่งสรีระร่างกายประเภทนั้นๆ โดยสรุป การพรรณนาความงาม
แห่งสรีระร่างกายนี้ มีเป้าหมายอยู ่3 ประการ คือ 
  1. พรรณนาความงามแห่งสรีระร่างกายจากนั้นจึงแสดงมูลเหตุแห่งการได้มา ซึ่งความงามแห่ง
สรีระร่างกายนั้น 
  2. พรรณนาความงามแห่งสรีระร่างกาย จากนั้นจึงแสดงให้เห็นว่า ความงาม แห่งสรีระร่างกายนั้น
เป็นสิ่งไม่เที่ยง และต้องเสื่อมไปในที่สุด 
  3. พรรณนาความงามแห่งสรีระร่างกาย จากนั้นจึงแสดงให้เห็นว่าความงาม แห่งสรีระร่างกายนั้น
เป็นปัจจัยเก้ือกูลต่อการปฏิบัติธรรม 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
****** ส . ส. 1/1/(24)/334. 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 2125 
 

เอกสารอ้างอิง 
ภาษาไทย 
พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล. 91 เล่ม. พิมพ์ครั้งที่1.(2546). กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
 เนื่องจากพระไตรปิฎกและอรรถกถาแปลฉบับมหามกุกราชวิทยาลัย พ.ศ.2546 นี้ มีการจัดเรียงเล่มที 
 ต่างออกไปจากฉบับพิมพ์ครั้งก่อน  ในที่นี้เพื่อความสะดวกและง่ายต่อการสืบค้นอ้างอิง ในการวิจัยนี้ 
 จึงใช้วิธีการระบุอ้างอิง ดังนี้คือ ชื่อย่อคัมภีร์ / ภาค / เล่ม / (เล่มที่...ในชุด) / หน้า. ตามแบบแผนที่ 
 นิยมใช้ในงานวิจัยอันมีเนื้อหาเก่ียวข้องกับพระไตรปิฎก ตัวอย่างเช่น  
ที. ปา. 3/2/(16)/2-3. หมายถึง สุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค ภาค 3/ เล่ม 2/ 
 (เล่มที่ 16)/หน้า 2-3. หากเล่มใดไม่มี ภาค หรือ เล่ม จะใช้เคร่ืองหมาย /-/ ในช่อง 
ขุ. เถร. -/4/(53)/369. หมายถึง สุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย เถรคาถา เล่ม 4/ (เล่มที่ 53)/ หน้า 369. 
 และหากเล่มใดอ้างอิงจากอรรถกถา จะใช้ตัวย่อ อ. แสดงไว้ท้ายคัมภีร์  เช่น 
วิ. มหาวิ. อ. 1/1/(1)105-117. หมายถึง วินัยปิฎก มหาวิภังค์ อรรถกถา  ภาค 1/ เล่ม1/ (เล่มที่1)/ หน้า 105 - 
 117. เป็นต้น 
 
รายชื่ออักษรย่อของคัมภีร์ที่ปรากฏในงานวิจัย (เรียงตามล าดับเล่มคัมภีร์ในพระไตรปิฎก) 
วิ. มหาวิ. = วินัยปิฎก มหาวิภังค์ 
วิ. มหา. = วินัยปิฎก มหาวรรค 
ที. ปา. = ทีฆนิกาย ปาฏิวรรค 
ม. มู.  = มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ 
ม.ม. = มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปัณณาสก์ 
ม. อุ. = มัชฌิมนิกาย  อุปริปัณณาสก์ 
ส . ส. = สังยุตตนิกาย สคาถวรรค 
ส . ข. = สังยุตตนิกาย ขันธวรรค 
ส . ม. = สังยุตตนิกาย มหาวาราวรรค 
องฺ อฏฺฐก. = อังคุตตรนิกาย อัฎฐกนิบาต  
องฺ. ทสก. = อังคุตตรนิกาย ทสกนิบาต 
ขุ. ธ. อ. = ขุททกนิกาย ธรรมบท อรรถกถา 
ขุ. วิ. = ขุททกนิกาย วิมานวัตถุ 
ขุ. ชา. = ขุททกนิกาย ชาดก 
ขุ. อป. = ขุททกนิกาย อปทาน 

 


