
Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม - สิงหาคม 2561 

 
 

 2497  

 

ลักษณะลาว :  เอกลักษณ์ร่วมที่ปรากฏในงานศิลปกรรมไทย-ลาว 
ในภาคตะวันออกตอนบน 

 
Laos Characteristics:Unique Joint Appearances of Thai – Laos  

Art in the Upper East Region 
                                                                                                     

                                                            ภูวษา เรืองชีวิน (Puvasa  Ruangchewin)* 
 
บทคัดย่อ 
 ในบริบทของงานศิลปกรรม อาจกล่าวได้ว่ามักถูกสร้างขึ้นเพื่อเป็นสัญลักษณ์ในการสืบทอดพุทธ
ศาสนา รูปแบบของงานศิลปกรรมลาวที่ปรากฏในภาคตะวันออกตอนบน เป็นส่วนหนึ่งที่มีความส าคัญใน
การศึกษาลักษณะลาวที่มีเอกลักษณ์ร่วม เนื่องจากพุทธศาสนามีความส าคัญต่อชุมชนมาช้านาน  ศาสนาสถาน 
จึงความผูกพันกับวิถีชุมชน “วัด” ถูกใช้เป็นสถานที่ประกอบศาสนกิจ ต่าง ๆ ตามวิถีดั้งเดิม รูปแบบของงาน
ศิลปกรรมในพุทธศาสนา จึงมีลักษณะการด ารงความเป็นลาว ทั้งในโครงสร้างของงานสถาปัตยกรรม 
ประติมากรรม และจิตรกรรมฝาผนัง ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงอัตลักษณ์ ความเป็นลาวที่ยังมีลักษณะร่วมทั้ ง
องค์ประกอบหลักในด้านโครงสร้างและองค์ประกอบย่อยในส่วนประกอบทางเชิงช่างของงานศิลปกรรมแบบ
ดั้งเดิม ลักษณะที่ถ่ายทอดจากอดีต และเชื่อมโยงสัมพันธ์กับงานศิลปกรรมลาวในอีสาน รวมทั้งในสาธารณรัฐ
ประชาธิปไตยประชาชนลาว ท าให้เห็นถึงคติ แนวคิด   ผ่านลักษณะทางกายภาพ ประโยชน์และการใช้สอย            
ที่มีความหมายในเชิงสัญลักษณ์ และถึงแม้ว่ารูปลักษณ์ขององค์ประกอบของงานศิลปกรรมบางส่วนจะถูก
ปรับเปลี่ยนไปตามบริบทของสังคมภายนอกที่เข้ามามีบทบาท แต่ชุมชนสามารถยอมรับการผสมผสานรูปแบบ
ของศิลปกรรมที่ปรากฏจนกลายเป็นเอกลักษณ์ของชุมชนได้ในที่สุด 
 
ค าส าคัญ :  ลักษณะลาว เอกลักษณ์ร่วม งานศิลปกรรมไทย-ลาว ภาคตะวันออกตอนบน 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                           
 * ดร. ประจ าสาขาวิชาการบริหารศิลปะและวัฒนธรรม คณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยบูรพา 
 Dr., School of Art and Cultural Administration,  Faculty of Fine and Applied Arts,  Burapha University. 
Puvasa@gmail.com , 086 6292922 

 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปทีี่ 11 ฉบับที ่2 เดือนพฤษภาคม - สิงหาคม 2561 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 2498  

 

Abstract     
 The context of artworks is usually created to serve as a symbol in Buddhism 
inheritance. A form of art in Laos which appear in the upper East region is one of the 
important parts to study Laos characteristics. As Buddhism is important to the community for a 
long time, so religious ties to their communities. “Temple” is used as a place of various 
traditional worship, therefore, art forms of Buddhism still maintain Laos style both in the 
structure of architecture, sculptures and murals that reflect the identity. Lao also has 
characteristics of main elements and sub-elements of traditional art. Characteristics inherited 
from the past and associate relations with Laos art in the northeast of Thailand including Laos 
to present the idea and concept through physical activity, advantage and usability in the 
meaning of symbolic. Although some aspects of the artwork will be modified and adapted 
according to the context of a society that has a role, the community can accept and combine 
a form of art to become the identity of the community. 
 
Keywords:  Laos Characteristics Unique Joint Thai – Laos Art Upper East Region 
 
บทน า 
 ในการศึกษาการตั้งถิ่นฐานของชุมชนไทย-ลาวในภาคตะวันออกตอนบน พบว่า กลุ่มชาวลาวภาค
ตะวันออกนั้นเป็นกลุ่มชุมชนขนาดใหญ่ที่มีการอพยพมาตั้งถิ่นฐานในพื้นที่ตั้งแต่สมัยต้นกรุงรัตนโกสินทร์ มีทั้ง
อพยพและถูกกวาดต้อน โดยทางการได้ส่งให้ไปอยู่ตามเมืองต่าง ๆ ในเขตหัวเมืองชั้นใน ตามเมืองที่มีชาวลาวเข้าไป
อยู่ก่อนหน้าแล้ว รวมทั้งการส่งไปอยู่อาศัยในพื้นที่ใหม่ ด้วยการเลือกพื้นที่ให้มีลักษณะของภูมิประเทศคล้ายคลึง
กับถิ่นฐานเดิม กลุ่มชาวลาวหลังจากที่เข้ามาอยู่อาศัยในพื้นที่ ก็ใช้เป็นแหล่งที่อยู่อาศัยจากรุ่นสู่รุ่น  สืบทอดความ
เป็นชาติพันธุ์กลายเป็นชุมชนใหญ่ จนเกิดการขยายตัวท าให้ต้องมีการขยายพื้นที่บางส่วนย้ายไปตั้งชุมชนใหม่ที่
ใกล้เคียง  ซึ่งในการส ารวจบริเวณภาคตะวันออกตอนบน พบว่ามีกลุ่มชนชาติพันธุ์ลาวอาศัยอยู่ในบริเวณมณฑล
ปราจีนนั้น โดยกระจายตัวตั้งถิ่นฐานในหลายจังหวัด ได้แก่ ปราจีนบุรี ฉะเชิงเทรา นครนายก และชลบุรี    
 ชาวลาวที่อพยพเข้ามาในอดีตส่วนใหญ่มักมีความผูกพันและยึดติดกับถิ่นที่อยู่อาศัยเก่า จึงมักจะตั้งชื่อ
ตามถิ่นฐานบ้านเดิมจากเมืองลาว และมีการรวมกลุ่มอยู่กับกลุ่มพวกพ้องของตนอย่างแน่นแฟ้น โดยยังคงรักษา
ขนบธรรมเนียม ประเพณี พิธีกรรมที่สืบทอดมาแต่บรรพบุรุษ   ไม่ว่าจะเป็นภาษาพูดตามถิ่นเดิม การแต่งกาย 
ความเชื่อ รูปแบบของสถาปัตยกรรมบ้านเรือน วัดวาอาราม อีกทั้งยังเป็นผู้มีใจฝักใฝ่ในการท าบุญประกอบพิธีทาง
ศาสนาอยู่เสมอ (ปิยะพร วามะสิงห์, 2538, หน้า 47 ) ซึ่งสิ่งเหล่านี้ สามารถสะท้อนให้เห็นถึงปรากฏการณ์ทาง
สังคม วิถีชีวิตและความสัมพันธ์ของชุมชน รวมถึงแนวคิดของชุมชนลาวในอดีตที่สามารถส่งผ่านมาจนถึงปัจจุบัน 
 จากการส ารวจเบื้องต้นบริเวณแหล่งที่อยู่อาศัยของกลุ่มชาติพันธุ์ไทย-ลาวในภาคตะวันออกตอนบน 
พบว่า ชุมชนหลายแห่งมีรูปแบบของงานศิลปกรรมในพุทธศาสนาซึ่งมีลักษณะการด ารงความเป็นลาว ทั้งใน
โครงสร้างของงานสถาปัตยกรรม ประติมากรรม และจิตรกรรมฝาผนังที่น่าสนใจ เนื่องจากพบว่า รูปแบบของงาน



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม - สิงหาคม 2561 

 
 

 2499  

 

ศิลปกรรมมีลักษณะของการผสมผสานด้วยอิทธิพลทางศิลปกรรมจากบริบทต่าง ๆ ปรากฏอยู่ในชุมชน โดยมีทั้ง
รูปแบบสภาพที่เปลี่ยนแปลงไปจากลักษณะดั้งเดิมในอดีต เช่น รูปแบบและรายละเอียดทั้งโครงสร้างหลักและ
องค์ประกอบย่อยในงานศิลปกรรม  ซึ่งการผสมผสานนี้ได้กลายเป็นเอกลักษณ์ของศิลปกรรมลาวที่ปรากฏอยู่นอก
พื้นที่ลุ่มน้ าโขง และมีปัจจัยที่ส่งผลต่อการปรับเปลี่ยนที่ส าคัญคือ พัฒนาการรูปแบบศิลปกรรมจากเมืองหลวงที่เข้า
มามีบทบาทและแผ่ขยายในชุมชนรวดเร็วมากขึ้น อาทิ เส้นทางการติดต่อสื่อสารด้านการคมนาคม และค่านิยมของ
ชุมชนที่เปลี่ยนไป รวมทั้งแนวคิดในการรับแบบอย่างจากอิทธิพลบริบทรอบนอก  
 การศึกษารูปแบบงานศิลปกรรมในพระพุทธศาสนาของชุมชนไทย-ลาวในภาคตะวันออกตอนบน จึง
เป็นส่วนหนึ่งที่เชื่อมโยง สะท้อนให้เห็นวิถีและแนวคิดของชุมชน จากการศึกษาผ่านลักษณะความงามทาง
ศิลปกรรมที่เป็นเอกลักษณ์และได้สืบทอด การรับแบบอย่างมาจากศิลปกรรมดั้งเดิมที่เรียกว่า ศิลปะลาว-ล้านช้าง 
และศิลปะลาวอีสาน โดยบทความนี้จะเน้นข้อมูลจากการวิเคราะห์ศึกษาลักษณะร่วมที่มีเอกลักษณ์ในงาน
ศิลปกรรมไทย-ลาวที่ปรากฏในภาคตะวันออกตอนบน ปัจจุบัน  
การวิเคราะห์ลักษณะร่วม: เอกลักษณ์ความเป็นลาวที่ปรากฏในงานศิลปกรรมในภาคตะวันออกตอนบน
 จากรูปแบบและลักษณะของงานศิลปกรรมอันเนื่องในพุทธศาสนาที่ปรากฏในภาคตะวันออกตอนบน
นั้น พบว่ายังคงมีรูปแบบและลักษณะร่วมที่ถือได้ว่า เป็นเอกลักษณ์ที่โดดเด่นของงานศิลปกรรมลาว ซึ่งงาน
ศิลปกรรมเหล่านี้ ยังคงสอดแทรก สื่อแสดงความหมาย สัญลักษณ์ที่บ่งบอกถึงชาติพันธุ์ รากเหง้าของวัฒนธรรมที่
สืบทอดกันมาตั้งแต่อดีต ซึ่งเป็นการผสมผสานระหว่างรูปแบบศิลปวัฒนธรรม และสิ่งที่ปรากฏนั้น ยังคงมี
ความส าคัญ และสะท้อนให้เห็นการสืบสานทางศิลปกรรมในชุมชนในช่วงเวลาต่อมา  
 ในการวิเคราะห์ลักษณะร่วมในงานศิลปกรรม นี้ ผู้วิจัยได้วิเคราะห์แยกให้เห็นเฉพาะลักษณะร่วมจาก
มุมมองทางคติและเชิงช่าง ระหว่างชุมชนไทยลาวในภาคตะวันออกตอนบนกับชุมชนไทยอีสานและในสาธารณรัฐ
ประชาธิปไตยประชาชนลาว ที่ยังคงปรากฏและเป็นส่วนส าคัญต่อลักษณะของงานศิลปกรรมไทย-ลาว ในภาค
ตะวันออกตอนบน โดยแยกวิเคราะห์ แบ่งเป็น 2 ลักษณะตามองค์ประกอบหลักและองค์ประกอบย่อยได้ดังนี้ 
 1. ลักษณะร่วมขององค์ประกอบหลัก 
  ศิลปกรรมของลาวนั้น มักมีเอกลักษณ์ที่โดดเด่น ซึ่งเป็นลักษณะเฉพาะของศิลปกรรมที่อยู่ใน
โครงสร้างที่เรียกได้ว่าเป็นองค์ประกอบหลักในงานศิลปกรรม โดยเฉพาะในงานสถาปัตยกรรม ได้แก่ รูปแบบของ
สิม และรูปแบบของเจดีย์ ซึ่งมักมีความสัมพันธ์กับพื้นที่และต าแหน่ง ซึ่งมีอัตลักษณ์ที่สอดคล้องกับสภาพทาง
เศรษฐกิจ สังคมและวัฒนธรรม รวมถึงประโยชน์ใช้สอยที่ให้คุณค่าทางจิตวิญญาณ เชื่อมโยงระหว่างผู้คน ชุมชน
และวัดให้อยู่ในสภาพแวดล้อมกลมกลืนด้วยธรรมชาติ สงบ สันโดษ ตามอย่างพุทธศาสนา 
 รูปแบบของสถาปัตยกรรมพื้นถิ่น โดยเฉพาะรูปแบบของอาคารมักรวมเอาคติความเชื่อ ทางศาสนา 
โดยมีองค์ประกอบที่ส าคัญ คือ ลักษณะทางกายภาพ กิจกรรมและการใช้สอย และความหมายในเชิงสัญลักษณ์  
ด้วยรูปแบบของสิม ถือเป็นพื้นที่ส าคัญ เป็นสถานที่พระวินัยในพุทธบัญญัติก าหนดขึ้นเพื่อให้สงฆ์ใช้ประกอบสังฆ
กรรม ตามกิจของสงฆ์ โดยชุมชนจะให้ความส าคัญต่อการสร้างสรรค์ รูปแบบ คติ แนวคิด และวิธีการก่อสร้าง 
ตลอดจนการแก้ไขปัญหาที่สืบทอดกันมาตามประเพณี สะท้อนถึงพุทธบัญญัติเกี่ยวกับสถานที่กระท าสังฆกรรม
นั้น จะต้องสามารถบรรจุพระภิกษุได้ 21 รูป ห้ามไม่ให้สมมุติสีมาใหญ่เกินไปกว่า 3 โยชน์  หากว่าสีมาเล็ก หรือ
ใหญ่เกินไปกว่า 3 โยชน์ ถือว่าเป็นสีมาวิบัติ สาเหตุที่ห้ามมิให้สีมาเล็กเกินไปจนไม่สามารถบรรจุภิกษุได้ 21 รูป 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปทีี่ 11 ฉบับที ่2 เดือนพฤษภาคม - สิงหาคม 2561 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 2500  

 

เพราะการกระท าสังฆกรรมที่ต้องการสงฆ์จ านวนมากกว่า 20 รูป คือ อัพภาน คือการสวดการระงับอาบัติ สังฆาทิ
เลส ของภิกษุต้องการสงฆ์จ านวน 21 รูป  
 พุทธศาสนิกชนเห็นว่า สิม เป็นที่ประทับของพระพุทธเจ้า ซึ่งมีพระประธานเป็นเครื่องหมายแทน
พระองค์ โดยมีความเชื่อว่า ควรสร้างสิมในลักษณะขวางตะวัน คือ หันข้างสิมไปทางทิศตะวันออก เนื่องจาก
ความเชื่อว่า ทิศตะวันตกเป็นทิศไม่ดี  อีกทั้งการสร้างสิมต้องหันหน้าไปทางทิศตะวันออกเนื่องจากพระประธาน
ในสิมจะต้องหันพระพักตร์ไปในทางทิศที่เป็นสิริมงคล นอกจากนี้ การสร้างสิม ต้องไม่สร้างคร่อมตอไม้ บ่ย้ า ครก
ข้าว หากจะต้องสร้างในบริเวณเหล่านี้ จะต้องขุดออกให้หมด โดยท าพิธีรื้อถอน พิธียัติเพื่อเป็นการขออนุญาตเจ้า
ที่เจ้าทางและอัญเชิญเพื่อไปสถิตยังบริเวณอื่น เพื่อไม่มารบกวนหรือสร้างความไม่เป็นสิริมงคลแก่สิม  (ดวงนภา 
ศิลปะสาย, 2552, หน้า 93) 
 ดังนั้นต าแหน่งที่ตั้ง จึงเป็นต าแหน่งที่ถูกเลือก จากแนวคิด คติ โดยมีองค์ประกอบทางเชิงช่างในส่วน
ประดับตกแต่งพื้นฐานแบบเดียวกัน โดยเฉพาะในส่วนฐาน ส่วนตัวเรือน ส่วนยอด  จะมีความแตกต่างกันก็เพียง
ขนาดและรายละเอียดย่อยบางส่วน  เท่านั้น 
 1.1 อัตลักษณ์ร่วมของศาสนาสถานพื้นบ้านในชุมชน  ได้แก ่
  1) ความเรียบง่ายทางด้านรูปทรง รูปแบบที่มีคตินัยยะจากหลักค าสอนของพุทธศาสนา คือการมี
ชีวิตเพื่อไปสู่โลกุตระ ที่เน้นการปฏิบัติ มากกว่าวัตถุ ปลูกอาคารตามคติความเชื่อที่รับใช้พระพุทธศาสนา 
ถ่ายทอดลักษณะความถ่อมตน เรียบง่าย สัมพันธ์กับธรรมชาติ 
  2) ความพอดีในด้านประโยชน์การใช้สอย ในการใช้พื้นที่ได้อย่างถูกต้องและคุ้มค่า หรืออาจเรียก
ได้ว่า สมถะสถาปัตยกรรม ด้วยความพอดีในการใช้งานไดอ้ย่างเหมาะสม  และการเลือกใช้วัสดุในการก่อสร้าง ซึ่ง
มีความเป็นสัญลักษณ์ โดยเลือกใช้อย่างเหมาะสม ถูกต้องตามกาละ รวมถึงเข้าใจธรรมชาติของวัสดุเหล่านั้น  (ติ๊ก 
แสนบุญ, 2555, หน้า 63) 
  3) การสร้างสิมมักเกิดจากการร่วมแรงร่วมใจของชาวบ้านแต่ละชุมชนที่ท าด้วยความศรัทธาและ
ฝีมือของชาวบ้าน โดยค านึงถึงเรื่องการใช้พื้นที่มากกว่าความประณีตงดงามในทางศิลปกรรม การออกแบบจึง
คล้อยตามอารมณ์และความนึกคิดทางวัฒนธรรมชาวบ้านเป็นส าคัญ 
 ในองค์ประกอบของโครงสร้างสิมในชุมชนลาวภาคตะวันออกตอนบนนี้ ส่วนใหญ่มักเป็นงานช่างที่
เรียกได้ว่าเป็นงานพื้นถิ่น รูปแบบการสร้างจึงมีความคล้ายคลึงกับศาสนาคารในวัฒนธรรมงานช่างพื้นบ้านไทย
อีสาน มากกว่ารูปลักษณ์ที่ปรากฏในงานศิลปกรรมแบบสกุลช่างหลวงในวัฒนธรรมลาว-ล้านช้าง ที่มีความ
แตกต่างด้วยรูปแบบของโครงสร้างช่างหลวงแห่งราชส านัก ที่มากด้วยความพร้อมของฝีมือ และประสบการณ์การ
ก่อสร้าง ความประณีต ด้วยความเป็นช่างพื้นบ้าน องค์ประกอบหลักในโครงสร้างจึงไม่ค่อยมีรายละเอียด ความ
วิจิตรบรรจง แต่สิ่งที่ปรากฏ คืองานช่างฝีมือที่มีความยิ่งใหญ่ในวิถีวัฒนธรรมชาวบ้าน  ถือเป็นความงามที่
พอเหมาะและน าไปสู่คุณค่าความเป็นเอกลักษณ์ในมุมมองของศิลปกรรมพื้นถิ่น จากเอกลักษณ์ซึ่งเป็น
ลักษณะร่วม เราจึงเห็นลักษณะของโครงสร้างที่ปรากฏ ได้แก่ 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม - สิงหาคม 2561 

 
 

 2501  

 

  - ขนาดของสิมพื้นบ้านที่มีขนาดเล็ก ส่วนใหญ่นิยมท าขนาดให้พอส าหรับจุพระสงฆ์ ในการเข้าร่วม
ท าสังฆกรรมพิธี  
  - รูปแบบของสิม ได้แก่ สิมโปร่งและสิมทึบก่อผนังและสิมไม้  ซึ่งเป็นรูปแบบของการสร้างเพื่อ
ตอบโจทย์ของชุมชน ตามแนวความคิดเดิม ซึ่งยังคงด ารงอยู่ในปัจจุบัน เช่น  สิมโถงวัดสระข่อย จังหวัดปราจีนบุรี 
สิมทึบไม้วัดเกาะแก้วสถาวร จังหวัดปราจีนบุรี สิมทึบก่อผนังวัดเตาเหล็ก สิมสึบก่อผนังวัดเมืองกาย พนมสารคาม 
จังหวัดฉะเชิงเทรา เป็นต้น 

ภาพที่ 1 สิมโถง วัดสระข่อย  จังหวัดปราจีนบุรี              ภาพที่ 2   สิมไม้ วัดแก้วสถาวร จังหวัดปราจีนบุรี 
 

ภาพที่ 3  สิมก่อผนังแบบทึบวัดเตาเหล็ก   พนมสารคาม จังหวดัฉะเชิงเทรา 

ภาพที่ 4  สิมก่อผนังแบบทึบวัดเมอืงกาย พนมสารคาม จังหวัดฉะเชิงเทรา 

 
 นอกจากนี้ ในองค์ประกอบหลักของโครงสร้าง ยังมีลักษณะร่วมของอิทธิพลที่เข้ามามีบทบาทส าคัญ
ในการศาสนาคารที่ปรากฏเป็นหลักฐานทางสถาปัตยกรรมโครงสร้างที่มีความโดดเด่นของงานศิลปกรรมในชุมชน
ลาวภาคตะวันออกตอนบนนี้ คือ การปรากฏของลักษณะสกุลช่างญวน นั่นหมายถึง การถ่ายเททางวัฒนธรรม 
งานช่างด้านรูปแบบซึ่งกันและกัน โดยมีลักษณะเด่นของความเป็นพื้นบ้านยังคงเป็นวัฒนธรรมกระแสหลัก แต่ก็มี
การรับอิทธิพลงานช่างของสกุลญวนเข้ามาผสมผสานซึ่งเป็นลักษณะร่วมที่คล้ายคลึงกับการรับรูปแบบของงาน
ช่างญวนในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ  ซึ่งการเข้ามาของอิทธิพลศิลปะแบบญวนนั้น เป็นช่วงที่เกิดความขัดแย้ง
ทางการเมืองภายในและภายนอกของลัทธิการล่าอาณานิคมของชาติตะวันตก ท าให้ชาวเวียดนามหรือชาวญวน
จ านวนหนึ่งได้หนีภัยสงครามเข้ามาอยู่ในเมืองไทย โดยเฉพาะในพื้นที่ภาคอีสาน ทั้งนครพนม สกลนคร 
หนองคาย มุกดาหาร อุบลราชธานี 
 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปทีี่ 11 ฉบับที ่2 เดือนพฤษภาคม - สิงหาคม 2561 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 2502  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 5  สิมวัดนาเหล่าบก พนมสารคาม จังหวัดฉะเชิงเทรา 

ภาพที่ 6  สิมวดัโคกหัวข้าว พนมสารคาม จังหวัดฉะเชิงเทรา 

 
 การเข้ามาของชาวญวนนี้ ก่อให้เกิดการสร้างสรรค์วัฒนธรรมใหม่ๆ ให้กับงานช่างของอีสานทั้งด้าน
รูปแบบและวัสดุ รวมถึงคติสัญลักษณ์ในเชิงช่างอย่างจีนผสมตะวันตก ในราวปีพ.ศ. 2460 –2500 ซึ่งการเข้ามา
ของชาวญวน และรูปแบบศิลปกรรมอย่างงานช่างของญวนนั้น ไม่เพียงส่งผลต่องานศิลปกรรมพื้นบ้านในพื้นที่
ทางภาคอีสาน  แต่กลับส่งกระจายไปตามพื้นที่ต่าง ๆ ของประเทศ รวมถึงส่งผลให้กับโครงสร้างทาง
สถาปัตยกรรมของงานช่างบางส่วนในชุมชนลาวทางภาคตะวันออกตอนบนเช่นเดียวกัน เห็นได้จากหลักฐานของ
รูปแบบ โครงสร้างทางสถาปัตยกรรมงานฝีมือช่างญวนที่โดดเด่นคือการประดับด้วยซุ้มวงโค้ง ไม่ว่าทางด้านหน้า
และด้านข้าง เป็นรูปแบบที่สะท้อนถึงงานช่างได้เป็นอย่างดี สิมที่มีอิทธิพลงานช่างเหล่านี้ปรากฏอยู่ เช่น สิมวัด
นาเหล่าบก และสิมวัดโคกหัวข้าว พนมสารคาม จังหวัดฉะเชิงเทรา นั่นเอง 
  2 เอกลักษณ์ร่วมของรูปแบบเจดีย์พื้นบ้านในชุมชน เห็นได้จากลักษณะของการคลี่คลายใน
รูปแบบ และพัฒนาการของเจดีย์ทรงระฆังเหลี่ยม หรือทรงบัวเหลี่ยม ซึ่งเป็นเอกลักษณ์ของเจดีย์ในศิลปกรรม
ลาวซึ่งจะอยู่ในธาตุอีสานในกลุ่มฐานต่ า และพบทั่วไปบริเวณภาคอีสาน และในสาธารณรัฐประชาธิปไตย
ประชาชนลาว ลักษณะนี้เป็นลักษณะร่วมในทางศิลปกรรมที่มักสร้างเป็นกลุ่มธาตุบริวารขนาดเล็ก โดยพื้นที่ของ
ชุมชนลาวในภาคตะวันออกตอนบนนี้ มีการปรากฏธาตุแบบนี้ที่ เจดีย์วัดเตาเหล็ก อ. พนมสารคาม จังหวัด
ฉะเชิงเทรา นอกจากนี้องค์ระฆังทรงบัวเหลี่ยมแล้ว ยังมีลักษณะที่เด่นชัดของความเป็นลักษณะร่วมในศิลปะลาว 
ยังมีรูปแบบของฐานเจดีย์ ที่เรียกว่าฐานบัวงอน พบที่ฐานของเจดีย์วัดมหาเจดีย์ อีกองค์หนึ่ง 
 
 
 
 
 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม - สิงหาคม 2561 

 
 

 2503  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 7  เจดีย์ทรงบัวเหลีย่ม วัดเตาเหล็ก พนมสารคาม จังหวัดฉะเชิงเทรา 
ภาพที่ 8  ฐานบัวงอนที่ปรากฏในเจดีย์วัดมหาเจดีย์ พนมสารคาม ฉะเชิงเทรา 
ภาพที่ 9 ฐานบัวงอนที่ปรากฏในเจดีย์วัดสบสิขาราม หลวงพระบาง 
 
  1.3 เอกลักษณ์ร่วมของรูปแบบพระพุทธรูปพื้นบ้านในชุมชน 
  รูปแบบของพระพุทธรูปพื้นบ้าน ที่ปรากฏในงานศิลปกรรมลาวในภาคตะวันออกตอนบนนี้ ส่วนใหญ่
มักมีลักษณะเฉพาะตัว ซึ่งกลายเป็นลักษณะเด่นของพระพุทธรูปที่ปรากฏในชุมชน ซึ่งได้แก่ 
   1) ลักษณะของพระวรกายของพระพุทธรูปที่ไม่ได้สัดส่วน บางองค์มีลักษณะอวบอ้วน บางองค์ดู
ยาว ชะลูด บางองค์ดูหนา ใหญ่ ซึ่งขึ้นอยู่กับฝีมือช่างเฉพาะ 
   2) ลักษณะของพระพักตร์และส่วนประกอบต่างๆ ที่ดูไม่สมดุลกัน เช่น พระพักตร์เรียวยาว พระ
โอษฐ์หนา พระรัศมีสูงใหญ่ บางองค์พระพักตร์ป้อม พระโอษฐ์ยิ้ม มีพระหนุเป็นปม บางองค์ มีพระพักตร์รูปไข่ พระ
เนตรเปิด พระกรรณใหญ่ พระหัตถ์ใหม่เสมอกันบ้าง ดูแข็งทื่อไม่อ่อนช้อย เป็นต้น 
 โดยลักษณะเหล่านี้ เป็นลักษณะเฉพาะฝีมือช่าง การปั้นแบบพื้นบ้าน ที่มีความต่างเป็นเอกลักษณ์ เป็น
รูปแบบของลักษณะร่วมในงานประติมากรรมพระพุทธรูปที่พบทั้งในชุมชนอีสาน และชุมชนลาวในภาคตะวันออก
ตอนบน ลักษณะดังกล่าวนี้ เป็นความเฉพาะตัว และรูปแบบแตกต่างจากพระพุทธรูปที่มีอิทธิพลของช่างหลวง ซึ่งพบ
ได้น้อย จะมีเพียงพระพุทธรูปส าริด ซึ่งเป็นพระพุทธรูปที่มีการขนย้ายมาจากถิ่นฐานเดิม ที่มักจะดูงดงามและมีความ
สมดุลในสัดส่วนพุทธลักษณะมากกว่า 
 
 
 
 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปทีี่ 11 ฉบับที ่2 เดือนพฤษภาคม - สิงหาคม 2561 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 2504  

 

 

 

ภาพที่  10 กลุ่มพระพุทธรูปปูนปั้นศิลปะแบบพื้นบ้าน ในพื้นที่ภาคตะวันออกตอนบน (เรียง           
จากบนลงล่าง จากซ้ายไปขวา) ได้แก่ 
     พระพุทธรูปอุโบสถเก่าวัดเมืองกาย อ าเภอพนมสารคาม จังหวัดฉะเชิงเทรา 
     พระพุทธรูปในวิหาร วัดเชียงใต้ อ าเภอพนมสารคาม จังหวัดฉะเชิงเทรา 
     พระพุทธรูปวัดบ้านเล้อ ชลวารี อ าเภอพนมสารคาม จังหวัดฉะเชิงเทรา 
     พระพุทธรูปในอุโบสถเก่า วัดแสงสว่าง อ าเภอศรีมหาโพธิปราจีนบุรี 
     พระพุทธรูปในอุโบสถเก่าวัดเตาเหล็ก อ าเภอพนมสารคาม จังหวัดฉะเชิงเทรา 
     พระพุทธรูปที่ในอุโบสถเก่าวัดสระข่อย อ าเภอศรีมหาโพธิ จังหวัดปราจีนบุรี  
     พระพุทธรูปวัดจอมมณี  อ าเภอพนมสารคาม จังหวัดฉะเชิงเทรา 
     พระพุทธรูปในวิหาร วัดเมืองแมด อ าเภอพนมสารคาม จังหวัดฉะเชิงเทรา 
 

  1.4 เอกลักษณ์ร่วมของรูปแบบจิตรกรรมพื้นบ้านในชุมชน  



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม - สิงหาคม 2561 

 
 

 2505  

 

งานจิตรกรรมที่ปรากฏในชุมชนลาวในภาคตะวนัออกตอนบนมคี่อนข้างมีน้อย ดังนั้นเราจึงเห็นอัตลักษณ์ร่วมของ
งานจิตรกรรม ได้เพียงบางส่วน ซึ่งเป็นลักษณะของงานจิตรกรรมพื้นบา้นเปน็ส่วนใหญ่ ซึ่งในภาคตะวันออก

ตอนบนนี้ อยู่ในรูปแบบของการเขียนภาพ แบบสองมิติ ซึ่งยังไมม่ีการใช้ระยะของภาพ ภาพส่วนใหญ่จึงดูแบน ๆ 
ใกล้เคียงกับจิตรกรรมของอีสานในยุคต้น  รวมถึงลักษณะการเขียนลายเส้นแบบงา่ย ๆ ระยะและสัดส่วนของภาพ
ไม่สมดุลกนั  ดังเห็นได้จากภาพจิตรกรรมฝาผนังรุ่นเก่า วดัเตาเหล็ก พนมสารคาม ฉะเชิงเทรา 
ภาพที่ 11  จิตรกรรมฝาผนัง วัดเตาเหล็ก หลังการบูรณะท าให้เห็นภาพดั้งเดิมที่เขียนซ้อนอยู่ด้านในชัดขึ้น 

 
2. ลักษณะขององค์ประกอบย่อย  
นอกจากองค์ประกอบหลักของโครงสร้างแล้ว ในงานศิลปกรรมอันเนื่องในพุทธศาสนาของชุมชน

ลาว ยังมีรายละเอียดขององค์ประกอบย่อย ๆ ซึ่งถือเป็นส่วนประกอบ ในการประดับตกแต่งศาสนาสถานต่างๆ ที่ยัง
มีความส าคัญและเป็นสัญลักษณ์ของงานช่างลาวที่สืบทอดมาตั้งแต่ดั้งเดิม ในรูปแบบของงานด้านสถาปัตยกรรม 

งานสถาปัตยกรรม ถือจะเป็นลักษณะของงานที่มีความส าคัญ  เนื่องจาก การก่อสร้างศาสนคาร 
ถือเป็นการสร้างสิ่งก่อสร้างหลักของวัด ดังนั้น ช่างจึงต้องสร้างสรรค์รูปแบบเฉพาะตัว มีความเป็นเอกลักษณ์ ซึ่งเป็น
เสมือนภาพตัวแทน เป็นการแสดงออกของชุมชนในพื้นที่ โดยการสร้างสรรค์ และสอดแทรกลักษณะ รายละเอียด
ของส่วนประกอบทางสถาปัตยกรรมต่างๆ ที่ถือเป็นแบบอย่างงานช่างที่สืบทอดมาจากอดีต ทั้งความเป็นชาติพันธุ์ 
หรือความเป็นตัวตนของตนเอง โดยมีคติ ค่านิยม ความเชื่อที่ถ่ายทอดต่อกันมา ในพื้นที่ของชุมชนลาวภาคตะวันออก
ตอนบนนี้ จึงมีปรากฏลักษณะขององค์ประกอบย่อยที่ใช้เป็นส่วนประดับอาคาร ซึ่งเป็นเอกลักษณ์ที่ชัดเจน บ่งบอก
ลักษณะร่วมทางเชิงช่างของศิลปกรรมลาวที่ปรากฏได้ดังนี้ 

ส่วนของหลังคา ประกอบด้วย  
1) ช่อฟ้า หรือภาษาเก่าเรียกว่า ผาสาดหรือปราสาท (วิโรฒ ศรีสุโร, 2536, หน้า 377) บริเวกลาง

สันหลังคา ซึ่งลักษณะของช่อฟ้านั้นมีความส าคัญเชิงสัญลักษณ์ ในกรอบความคิดของจักรวาลทัศนไตรภูมิคติ ซึ่งใน
ภาคตะวันออกตอนบนนี้พบลักษณะร่วมเดียวกับทางภาคอีสาน และสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาวที่อุโบสถ 
โดยช่อฟ้าที่วัดใหญ่ทักขินาราม นครนายก  เป็นช่อฟ้าปูนปั้นที่มีลักษณะอย่างรูปเรือนปราสาทจ าลองย่อส่วน ที่พบ
ในกลุ่มวัฒนธรรมลาว ซึ่งเรียกว่า ซุ้มโขง เป็นคติความเชื่อในเร่ืองของสัญลักษณ์ของการจ าลองภาพเขาพระสุเมรุ 
รวมทั้งแนวคิดการสร้างพลังอ านาจของความเป็นศูนย์กลางจักรวาลที่แสดงออกผ่านงานช่างในศาสนาคารหลาก
หลายประเภทและรูปแบบ  ความนิยมของการท าช่อฟ้านี้พบมากในศิลปกรรมลาวที่ปรากฏในสาธารณรัฐ
ประชาธิปไตยประชาชนลาว โดยมีต าแหน่งที่ตั้งบริเวณสันหลังคาเหมือนกัน แตกต่างกันที่รูปทรง ส่วนใหญ่จะเห็น



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปทีี่ 11 ฉบับที ่2 เดือนพฤษภาคม - สิงหาคม 2561 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 2506  

 

เป็นลักษณะรูปทรงแผงสามเหลี่ยม ลดหลั่นกันตามแบบสัตภัณฑ์ราวเทียนของทางภาคเหนือของไทย มีทั้งรูป
ปราสาทบนยอดเขาบริวารที่เรียกว่า สัตบริภัณฑ์ สามารถอธิบายเชิงสัญลักษณ์แห่งมิติในด้านฐานานุศักดิ์ของงาน
ช่าง 17 ยอด หรือ 9 ยอด เป็นต้น 

ในขณะที่ ช่อฟ้าภาคอีสาน พบการท าเป็นแบบแท่ง โดดๆ อันเดียว หรือแผงไม้แกะสลักเล็กๆ ไม่
ท าส่วนของบริวารโดยมีลักษณะคล้ายธาตุไม้หรือ หลักเส โดยมีตัวกาบกนกเป็นส่วนตกแต่งส่วนยอดเหล่านั้น เป็นปีก
ยอด 4 ด้านคล้ายนพศูล ซึ่งช่างอีสานนิยมท ายื่นออกมาเป็นแฉกมากกว่าการท าเป็นแผงสามเหลี่ยมอย่างใน
สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว นอกจากนี้ การท าช่อฟ้า ยังนิยมในวัดของทางล้านนา โดยมักเรียกว่า 

ปราสาทเฟื้องซึ่ง คติการจ าลองคติจักรวาล เขาพระสุเมรุ โดยสร้างเป็นปราสาทซึ่งแทนค่าปราสาทไพรชยนต์ของพระ
อินทร์ ซึ่งตั้งอยู่บนยอดเขาพระสุเมรุ หรืออาจหมายถึงปราสาทที่ประทับของพระพุทธเจ้าท่ามกลางศูนย์กลางแห่ง
จักรวาล  และล้อมรอบด้วยเขาสัตตบริภัณฑ์ทั้ง 7 เช่นเดียวกัน  

ภาพที่ 12 ช่อฟ้าวัดใหญ่ทักขิณาราม  จังหวัดนครนายก 
ภาพที่ 13  ช่อฟ้าวัดมหาเจดีย์ พนมสารคาม จังหวัดฉะเชิงเทรา 

 
  ลักษณะของช่อฟ้าวัดใหญ่ทักขิณารามนี้ มีความแตกต่างกับช่อฟ้าที่บริเวณกลางสันหลังคาของวัด
มหาเจดีย์ ซึ่งเป็นอุโบสถสร้างใหม่ และปรากฏการท ารูปแบบของช่อฟ้าเช่นเดียวกัน โดยท าเป็นฐานปูนปั้นเพื่อใช้
รองรับฐานของฉัตร  9 ชั้น ที่ประดับไว้ตรงกลาง การแสดงออกของรูปแบบช่อฟ้าที่ใช้ฉัตรนั้น ก็อาจเป็นอีก
รูปแบบหนึ่งของคติสัญลักษณ์แทนความหมาย ส่วนใหญ่นิยมใช้ในอุโบสถแบบล้านนา  ซึ่งการน ารูปแบบที่เป็น
ลักษณะร่วมนี้มาใช้ใหม่ในโครงสร้างของอุโบสถที่ประยุกต์สร้างเลียนแบบดั้งเดิม ซึ่งแสดงถึงการให้ความส าคัญที่
ยังคงสืบทอดให้เห็นในชุมชนท้องถิ่นปัจจุบัน 
  2) โหง่ว หรือ โหง่  โดยในภาคกลางเรียกว่า ช่อฟ้า คือองค์ประกอบส่วนยอดปลายสุดส่วนไม้แป้น
ลมด้านสกัดด้านหน้าและด้านหลัง  ที่ท าหน้าที่ช่วยยืดส่วนปลายไม้แปน้ลมและตอบสนองสนุทรียภาพความงามที่
มีนัยยะแห่งลัทธิความเชื่อผ่านรูปสัญญะต่าง ๆ  โหง่ว หรือช่อฟ้า นี้จะมีลักษณะเด่นต่างๆ กันแล้วแต่ว่าเป็นของ
ภูมิภาคใดๆ เช่น  บางแห่ง อาจคล้ายกับหัวนาค มีปลายยอดแหลม แต่ถ้ารูปทรงชะลูดสูง หงอนเพรียว ปากงุ้ม
เข้า ก็จะเรียก ช่อฟ้าแบบปากนก หรือปากครุฑ ถ้าปากงอนออก เรียก ช่อฟ้าแบบ ปากปลา หรือปากหงส์  และ
ถ้ามีรูปทรงไม่สูง คอสั้น หงอนเตี้ย เรียกว่า ช่อฟ้าแบบนกเจ่า นอกจากนี้ยังมีช่อฟ้าในรูปแบบอื่นๆ เช่น รูปเศียร 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม - สิงหาคม 2561 

 
 

 2507  

 

นาค รูปเทพพนม รูปดอกบัวตูม แล้วแต่แนวคิดของช่างในอดีต โดยใช้วัสดุทั้งเป็นไม้แกะสลักและปูนปั้น ปิดทอง 
หรือติดกระจกตามความเหมาะสม 
  ลักษณะร่วมของ โหง่วแบบลาว ที่พบในสิมภาคตะวันออกตอนบน และสิมอีสาน ค่อนข้างมีความ
แตกต่างในรายละเอียด ขึ้นอยู่กับอิทธิพลช่างและลักษณะของแต่ละพื้นถิ่น เช่น โหง่ววัดกุดตะเคียน ซึ่งปรากฏอยู่บน
หลังคาของศาลาการเปรียญวัดกุดตะเคียน จังหวัดนครนายก  ซึ่งมีลักษณะแบบปากนก หงอนยาว ในขณะที่ โหง่ว
วัดบ้านต าแย จังหวัดอุบลราชธานี เป็นโหง่วแบบปากปลา หงอนยาว ชลูด อีกทั้งโหง่ววัดกุดตะเคียน ใช้วัสดุปูนปั้น 
และคอนกสั้นกว่าในขณะที่โหง่ววัดบ้านต าแย ท าจากไม้ และคอยาว แต่รสนิมของการท าหงอนนั้นยังท าให้ยาวชลูด
ขึ้นไปเช่นเดียวกัน ดังนั้น รูปแบบของโหง่วก็ยังคงเป็นลักษณะร่วมที่ส่ งอิทธิพลมายังรูปแบบของโหง่วในภาค
ตะวันออกตอนบนที่มีความต่างของรสนิยมช่างเป็นหลัก เป็นต้น 

ภาพที่ 14  โหง่วแบบปากนก หรือปากครุฑ ศาลาการเปรียญ วัดกุดตะเคียน นครนายก 
ภาพที่ 15 โหง่วแบบปากปลาหรือปากหงส์ วัดบ้านต าแย จังหวัดอุบลราชธานี 
   3) วันแล่น หรือลวดลายบนสันหลังคา ซึ่งในศิลปะแบบลาวนั้น นิยมท าเป็นปูนปั้นรูปดอก
กระจัง ปลายแหลม โดยลักษณะร่วมนี้พบในงานสถาปัตยกรรมของกลุ่มสิบสองปันนา ที่เรียกว่า เมฆตั้ง เมฆไหล 
รูปแบบคล้ายกับบราลีของศิลปะเขมร นออกจากรูปดอกกระจังแล้ว ยังมีลวดลายอื่น ๆ อีกเช่น กระจังใบเทศ 
กนกหัวม้วน เป็นต้น ซึ่งในอุโบสถอย่างไทย มักไม่นิยมท ากัน แต่จะยังมีให้เห็นบ้างตามวิหารโบราณของทาง
ล้านนา วันแล่นที่พบในพื้นที่ของภาคตะวันออกตอนบนนี้ พบในงานสถาปัตยกรรมที่วัดอุดมธานี จังหวัด
นครนายก ในรูปแบบดอกกระจังปลายแหลม แบบเดียวกับที่พบงานสถาปัตยกรรมของวัดในเวียงจันทน์และ
หลวงพระบาง สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว  เช่น วัดอาราม วัดป่าฝาง  วัดล่องคูน วัดธาตุหลวง            
เป็นต้น ส่วนในอีสาน ลักษณะของวันแล่นนี้ก็ยังมีเห็นอยู่บ้าง เช่น วัดโพธิหิมวันต์ จ.สุรินทร์ วัดใหม่หนองเมือง
อุบลราชธานี และเคยพบที่สิมวัดห้วยสนุก จังหวัดร้อยเอ็ด แต่ปัจจุบันหลุดหายไปหมดแล้ว  
 
 
 
 
 
ภาพที่ 16  วันแล่นบนสันหลังคา วัดโพธิ์หิมวันต์ จังหวัดสุรินทร์ 
ภาพที่ 17  วันแล่นบนสันหลังคา วัดห้วยสนุก จังหวัดร้อยเอ็ด(ปัจจุบันหลุดหายไปหมดแล้ว) 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปทีี่ 11 ฉบับที ่2 เดือนพฤษภาคม - สิงหาคม 2561 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 2508  

 

 

ภาพที่ 18  วันแล่นบนสันหลังคา วัดอุดมธานี นครนายก 
ภาพที่ 19  วันแล่นบนสันหลังคา วัดใหม่หนองเมือง จังหวัดอุบลราชธานี 

 
 
ภาพที่ 20  วันแล่นบนสันหลังคา วัดอาราม เมืองหลวงพระบาง 
ภาพที่ 21  วันแล่นบนสันหลังคา วัดสบสิกขาราม เมืองหลวงพระบาง 
 
  4) คันดก หรือเรียกอย่างไทยว่า หางหงส์  เป็นเครื่องไม้ที่อยู่ปลายของป้านลม คันดกในศิลปะลาว
ส่วนใหญ่นิยมสลักเป็นรูปเศียรพญานาคบ้าง เป็นลายก้านดก (กนกหัวม้วน) บ้าง แล้วแต่ช่างในแต่ละพื้นถิ่น 
ลักษณะร่วมนี้ที่ปรากฏ พบที่วัดโคกหัวข้าว พนมสารคาม ฉะเชิงเทรา วัดอุดมธานี วัดพิกุลแก้ว และวัดกุด
ตะเคียน จังหวัดนครนายก 
 จากลักษณะร่วมที่ปรากฏนั้น มีทั้งที่ท าจากไม้ และปูนปั้น โดยท าเป็นรูปเศียรพญานาค  มีความ
แตกต่างกันแล้วแต่ฝีมือช่างในแต่ละพื้นที่ และไม่เหมือนหางหงส์ในศิลปะไทย ที่มักท าเป็นรูปพญานาคห้าเศียร 
ซึ่งเป็นงานประดิษฐ์แบบรสนิยมอย่างไทยที่มีขนาดลดหลั่นกัน และปัจจุบันถูกน ามาใช้ในการบูรณะอุโบสถ วิหาร 
และการก่อสร้างในยุคหลังมากข้ึน ลักษณะร่วมของคันดกที่เป็นลักษณะของเศียรพญานาคนี้ มีความคล้ายคลึงกับ
รูปแบบที่ปรากฏในอุโบสถในศิลปะแบบลาว-ล้านชา้ง ที่เมืองเวียงจันทน์ หลวงพระบาง สาธารณรัฐประชาธิปไตย
ประชาชนลาว  เช่น วัดองค์ตื้อ เมืองเวียงจันทน์ วัดจูมค้อง วัดหมื่นนาชมพูอาราม เมืองหลวงพระบาง เป็นต้น 
 
 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม - สิงหาคม 2561 

 
 

 2509  

 

 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 22 คันดกรูปเศียรนาค วัดองค์ตื้อ เมืองเวียงจันทน์ 
ภาพที่ 23 คันดกรูปเศียรนาค วัดจูมค้อง เมืองหลวงพระบาง 
ภาพที่ 24 คันดกรูปเศียรนาค วัดโคกหัวข้าว ฉะเชิงเทรา 
 
   5) สีหน้า หรือหน้าบัน ลักษณะร่วมที่ปรากฏในอุโบสถ หรือสิมที่ปรากฏในชุมชนลาวในพื้นที่
ภาคตะวันออกตอนบนนั้น มีหลากหลายรูปแบบ ซึ่งมีทั้งงานเขียนสีเป็นลวดลาย และงานประดับปูนปั้น งาน
ประดับกระจก รวมทั้งงานสีหน้าแบบเครื่องไม้ ลวดลายที่พบจะมีทั้งลายพระอินทร์ทรงช้างสามเศียร ลวดลาย
กลุ่มเครือเถาธรรมชาติ ลายเทพพนม โดยการผสมผสานลายก้านขดกับลายช่อดอกโบตั๋น ซึ่งมีลักษณะลายคล้าย
ดอกกาละกับ ซึ่งเป็นรูปแบบสัญลักษณ์ของสีหน้าในศิลปะลาวที่หลวงพระบาง แต่ที่ชุมชนลาวภาคตะวันออก
ตอนบนนี้จะไม่พบลักษณะของลายตาเว็น ที่พบมากในสิมพื้นบ้านอีสาน 

ภาพที่ 25 หน้าบัน วัดเตาเหล็ก ลายก้านขดผสมกับลายเทพนม อ าเภอพนมสารคาม  จังหวัดฉะเชิงเทรา 
ภาพที่ 26 หน้าบันเขียนสี ลายพระอินทร์ทรงช้างสามเศียรล้อมรอบด้วยลายดอกโบตั๋น วัดนาเหล่าบก  
             อ าเภอพนมสารคาม จังหวัดฉะเชิงเทรา 

ภาพที่27  หน้าบัน ด้านหน้า วัดใหญ่ทักขินาราม ลายก้านขดผสมกับลายเทพนม นครนายก 
ภาพที่ 28  หน้าบัน ไม้แกะสลัก วัดดง  ลายก้านขดและดอกกาละกับ อ าเภอเมือง นครนายก 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปทีี่ 11 ฉบับที ่2 เดือนพฤษภาคม - สิงหาคม 2561 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 2510  

 

 
ภาพที่ 29  หน้าบันปูนปั้น ลายครุฑ และเขียนสี ลายดอกโบตั๋น วัดแสงสว่าง ปราจีนบุรี 
ภาพที่ 30 หน้าบัน ลายดอกกาละกับ ผสมกับช้างสามเศียร วัดจันทบุรี เวียงจันทน์  
ภาพที่ 31  หน้าบัน ลายดอกกาละกับ และพระพุทธเจ้า วัดอาราม หลวงพระบาง 

ภาพที่ 32  ลายไม้แกะสลัก ลายดอกกาละกับ วัดเชียงทอง หลวงพระบาง 
 
บทสรุป 
 การวิเคราะลักษณะร่วมในงานศิลปกรรมนอกจากรูปแบบเด่นๆ ที่มีเอกลักษณ์ร่วม อาทิ ลักษณะของ
องค์ประกอบหลักของโครงสร้างในด้านสถาปัตยกรรม และองค์ประกอบย่อยที่ใช้เป็นส่วนประดับของอาคาร เช่น
ส่วนของหลังคา ช่อฟ้า โหง่ว วันแล่น คันดก และสีหน้า รวมถึงภาพเขียนในงานจิตรกรรมที่มีลักษณะของลายเส้น
แบบง่ายๆ ตามอย่างพื้นบ้าน  และลักษณะของประติมากรรมพระพุทธรูปที่ปรากฏให้เห็นทั้งลักษณะพระพักตร์ 
พระวรกาย ที่ไม่สมดุลย์ ดังกล่าวมาข้างต้นแล้วนั้น  จากการศึกษาข้อมูลในพื้นที่ ยังพบว่า ลักษณะทางศิลปกรรม
ที่ปรากฏในชุมชนลาวในภาคตะวันออกตอนบนที่ปรากฏ ยังมีบางส่วนที่เกิดจากรสนิยมทางเชิงช่าง ซึ่งมีทั้งช่างที่
เป็นช่างฝีมือ และช่างที่เป็นพระ รวมทั้งได้รับอิทธิพลรสนิยมของผู้น าซึ่งอาจจะเป็นผู้น าชุมชน  หรือผู้น าทาง
ศาสนา รวมทั้งความเป็นหนึ่งเดียวของชุมชน และความส านึกในชาติพันธุ์  อีกทั้งการได้รับการดูแลจากภาครัฐ  
แต่อย่างไรก็ตาม ยังคงมีอีกหลายพื้นที่ซึ่งมีองค์ประกอบต่างๆ ของรูปแบบของศิลปกรรมลาว-ล้านช้างที่
เปลี่ยนแปลงไป อาจเกิดจากการสร้างงานศิลปกรรมรูปแบบใหม่และบริบทรอบนอกที่เข้ามาปรับเปลี่ยน ท าให้มี
การผสมผสานกลมกลืนจนกลายเป็นลักษณะงานศิลปกรรมพื้นถิ่นที่แตกต่างออกไปต่างจากงานศิลปกรรมดั้งเดิม  
ซึ่งอาจกล่าวได้ว่า ลักษณะของงานศิลปกรรมไทย-ลาว ที่มีอัตลักษณ์ร่วมในภาคตะวันออกตอนบนนั้น ชุมชนย่อม
มีส่วนส าคัญต่อการเปลี่ยนแปลง และศิลปกรรมเหล่านี้ยังคงได้รับการยอมรับจากคนในชุมชน จนกลายเป็น
ลักษณะรูปแบบเฉพาะของชุมชนในเวลาต่อมา 
 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม - สิงหาคม 2561 

 
 

 2511  

 

เอกสารอ้างอิง 
ภาษาไทย 
ดวงนภา ศิลปสาย. (2552). “สถาปัตยกรรมพอเพียง กรณีศึกษา : สิม พื้นถิ่นอีสานในเขตวัฒนธรรมไทย- 
 ลาว”. อาษา, 12-1 : 90-105. 
ปิยะพร วามะสิงห์. (2538). ความส านึกในชาติพันธุ์ของลาวพวน. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต,  
 สาขามานุษยวิทยา, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยศิลปากร.  
ปรารถนา แซ่อ้ึง. (2556). การตั้งถิ่นฐานและพัฒนาการของกลุ่มชาติพันธ์ลาวในภาคตะวันออก : พลวัตใน 
 บริบทสังคมไทย. ปรัชญาดุษฎีนิพนธ์, สาขาไทยศึกษา, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยบูรพา. 
ติ๊ก แสนบุญ. (2553). “อัตลักษณ์ในส่วนตกแต่งองค์ประกอบสถาปัตยกรรมศาสนาคารพื้นถิ่นไทยอีสานกับ  
 สปป.ลาว”. วารสารวิชาการคณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น : 45–59  
  . (2555). “ศาสนาคารไทยอีสาน กับ สปป.ลาว ความเหมือนที่แตกต่าง”. ศิลปวัฒนธรรม, 33(5),  
 : 60-63. 
  . (2553). “สีหน้า ในวัฒนธรรมงานช่างไทย-ลาว ช่างอีสานกับ สปป.ลาว”. ศิลปวัฒนธรรม, 32 (8)  
 : 50-53. 
  . (2554). “ช่อฟ้าในวัฒนธรรมลาว จาก...หลักผี สู่รูปสัญญะแห่งจักรวาลทัศนไตรภูมิคติ”. 
 ศิลปวัฒนธรรม, 32 (10) : 40-43. 
ภารดี มหาขันธ์. (2554). การตั้งถิ่นฐานและพัฒนาการของภาคตะวันออกยุคต้น (ยุคก่อนประวัติศาสตร์- 
 รัตนโกสินทร์ตอนต้น). นนทบุรี: องศาสบายดี. 
วิโรฒ ศรีสุโร. (2536). สิมอีสาน. กรุงเทพฯ: บริษัทเมฆาเพรส. 
วรลัญจน์ บุณยสุรัตน์. (2555). ชื่นชมสถาปัตย์ : วัดในหลวงพระบาง. กรุงเทพฯ : เมืองโบราณ. 
ศักดิ์ชัย สายสิงห์. (2555). เจดีย์ พระพุทธรูป ฮูปแต้ม สิม ศิลปะลาวและอีสาน. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์ 
 มิวเซียมเพรส. 
สงวด รอดบุญ. (2545). พุทธศิลปลาว. กรุงเทพฯ : สายธาร. 
สมคิด จิระทัศนกุล. (2554). รู้เรื่อง วัด วิหาร โบสถ์ เจดีย์ พุทธสถาปัตยกรรมไทย. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์ 
 มิวเซียมเพรส. 
  . (2550). รูปแบบทางสถาปัตยกรรมของวัดในพระพุทธศาสนาในชุมชนท้องถิ่น /สมคิด จิระทัศนกุล 
 , โชติมา จตุรวงศ์, ชาญวิทย์ สรรพศิริ.  นครปฐม: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
สุชาติ เถาทอง. (2544). พหุลักษณ์ของจิตรกรรมฝาผนังริมฝั่งทะเลภาคตะวันออกของไทย. กรุงเทพฯ : 
 ส านักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ. 
สันติ เล็กสุขุม. (2538). สรุปรายงานส ารวจ โครงการวิจัยศิลปะลาวในประเทศไทย. กรุงเทพฯ :  
 มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
 
 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปทีี่ 11 ฉบับที ่2 เดือนพฤษภาคม - สิงหาคม 2561 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 2512  

 

สัญญา จันทร์เหนือ. (2544). การศึกษาจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถหลังเก่าวัดโพธิรังสี (วัดเมืองกาย)  
 ต าบลพนมสารคาม อ าเภอพนมสารคาม จังหวัดฉะเชิงเทรา.เอกสารการค้นคว้าตามหลักสูตรปริญญา
 ศิลปศาสตรบัณฑิต, สาขาโบราณคดี, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
 


