
Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

Humanities, Social Sciences and arts      

Volume 12 Number 5  September – October 2019     

 
 

 559  

 

เซน : สมาธิกบัการสร้างสรรค์ศิลปะ”* 

 
Zen : Arts and Meditation” 

                                                                                                     

                                                            นพเกล้า ศรีมาตย์กุล (Nophaklao Srimatyakun)**  

พิษณุ ศุภนิมิตร (Pishanu Supanimit)*** 

       ชัยยศ อิษฎ์วรพันธุ์ (Chaiyosh Isavorapant)**** 
    
บทคัดย่อ  
 งานจิตรกรรมจีนและญี่ปุ่นโบราณมักนิยมใช้พลังสมาธิเป็นแนวทางในการสร้างสรรค์ศิลปะกัน
อย่างแพร่หลาย ดังจะเห็นได้จากผลงานจิตรกรรมจีนในสมัย ราชวงศ์ซ่ง อันเป็นยุคสมัยที่ศิลปินนิยม
สร้างสรรค์งานด้วยการใช้พู่กันจุ่มหมึก แล้วตวัดลงบนกระดาษอย่างฉับพลันแต่ในขณะเดียวกัน ผลงาน
บางชิ้นของศิลปินเซนโบราณกลับใช้ความพิถีพิถันในการลงรายละเอียดของงานในบา งพื้นที่อย่างประณีต
ก่อนจะปล่อยฝีพู ่กันให้ตวัดไปบนพื้นที่ที ่ เหลือซึ่งมักจะเป็นพื้นที่ส่วนใหญ่อย่างไม่ค านึงถึงรายละเอียด 
ดังเช่นผลงานของศิลปินเหลียงไค รูปแบบของการใช้พลังสมาธิในการสร้างสรรค์ผลงานของศิลปินเซนจึง
เป็นประเด็นส าคัญที่ผู้ศึกษาสนใจ โดยมีวัตถุประสงค์ทางการศึกษาคือ 1.)เพื่อท าความเข้าใจเกี่ยวกับการ
ใช้พลังสมาธิในการสร้างสรรค์งานของศิลปินในแขนงต่างๆ 2.)เพื่อจ าแนกรูปแบบในการใช้พลังสมาธิใน
การสร้างสรรค์ผลงานของศิลปินเซน และ3.) เพื่อน าแนวทางในการใช้พลังสมาธิในการสร้างสรรค์ผลงาน
ของศิลปินเซนไปประยุกต์ใช้ในการสร้างสรรค์ศิลปะนิพนธ์ชุด “ดุลยภาพ : ร่างกายกับลมหายใจ” 
(Balance: Body and Mind) ของผู้ศึกษาส าหรับการศึกษาในหลักสูตรดุษฎีบัณฑิต สาขาทัศนศิลป์            
โดยศึกษาเปรียบเทียบรูปแบบของพลังสมาธิที ่ศิลปินเซนใช้ในการสร้างสรรค์ผลงานในแต่ละประเภท 
ตั ้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน  ซึ ่งจากการศึกษาดังกล่าวพบว่า แม้ปัจจุบันผลงานศิลปะเซนร่วมสมัยจะมี

                                                           
 * บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของวิทยานิพนธ์ของหลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาทัศนศิลป์ คณะจิตรกรรมประติมากรรมและ
ภาพพิมพ์ และบัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยศิลปากร 
 This article is part of a thesis for Doctor of Philosophy in Visual Arts, Faculty of Painting Sculpture and 
Graphic Arts, and Graduate School, Silpakorn University. 
 ** นักศึกษาปริญญาเอก หลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาทัศนศิลป์ คณะจิตรกรรม ประติมากรรมและภาพพิมพ์ และบัณฑิต
วิทยาลัย มหาวิทยาลัยศิลปากร, email: n.srimatyakun@gmail.com 
 Student of the Doctor of Philosophy in Visual Arts, Faculty of Painting Sculpture and Graphic Art, and 
Graduate School, Silpakorn University , email: n.srimatyakun@gmail.com 
 *** อาจารย์ที่ปรึกษาวิทยานิพนธ์ ศาสตราจารย์ ประจ าคณะจิตรกรรมประติมากรรมและภาพพิมพ์ มหาวิทยาลัยศิลปากร  
 Thesis Advisor, Prof., Faculty of Painting Sculpture and Graphic Art,  Silpakorn University. 
 **** อาจารย์ที่ปรึกษาวิทยานิพนธ์ รองศาสตราจารย์ ดร. ประจ าคณะจิตรกรรม ประติมากรรมและภาพพิมพ์  
มหาวิทยาลัยศิลปากร  
 Thesis Advisor, Assoc. Prof. Dr., Faculty of Painting Sculpture and Graphic Arts,  Silpakorn University. 

Received:        May        17, 2019 
Revised:          July        31, 2019 
Accepted:      August       5, 2019 



Humanities, Social Sciences and arts 

Volume 12 Number 5  September – October 2019     

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 560  

 

วิวัฒนาการ พัฒนาเปลี่ยนแปลงรูปแบบในการสร้างสรรค์ผลงานไปอย่างหลากหลายแนวทางแล้วก็ตาม 
แต่หากวิเคราะห์แนวความคิดและเนื้อหาวิธีการในการสร้างสรรค์ผลงานของศิลปะเซนแล้วพบว่า  หลัก
แนวความคิด วิธีการในการสร้างสรรค์ผลงานมักมีความเชื่อมโยงกันกับหลักปรัชญาวิถีการด าเนินชีวิตของ
ศิลปินเซนซึ่งเป็นหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา  
 จากการศึกษาพบว่า แนวทางของพลังสมาธิในผลงานสร้างสรรค์ของศิลปินเซนสามารถแบ่ง
ออกได้เป็น 3 รูปแบบคือ 1.) การใช้พลังสมาธิแบบกินระยะเวลาในการสร้างสรรค์ผลงาน 2.) การใช้พลัง
สมาธิแบบฉับพลันในการสร้างสรรค์ผลงาน และ 3.) การใช้พลังสมาธิทั ้งแบบกินระยะเวลาและแบบ
ฉับพลันในการสร้างสรรค์ผลงาน  
 
ค าส าคัญ : ศิลปะร่วมสมัย, ศิลปะเซน, กระบวนการฝึกสมาธิ 
   
Abstract     
 Ancient Chinese and Japanese paintings are often use meditation power as a 
guideline to create arts widely. As can be seen from the Chinese painting in the Song Dynasty 
which was an era in which artists preferred to create works by using the paintbrush dipping in 
inks and then suddenly flicked on the paper. Meanwhile some of the works of ancient Zen 
artists have been meticulously created with elaborated details in some areas, before releasing 
the brush to flick on the rest such as the artworks created by Liang Kai. The patterns of power 
of meditation utilization in the creating of works by Zen artists are obviously important issues. 
This research aim are 1.) To understand the use of the power of meditation in order to create 
works of arts by artists in various fields 2.) To identify patterns in using the power of meditation 
to encourage the creation of works by Zen artists and 3.) To use the approach of power of 
meditation to create works of Zen artists in order to apply in the creation of art thesis called 
“Balance : Body and Mind” which prepared by researcher for the study in the curriculum of 
Ph.D. in Visual Arts. According to the findings of the study, contemporary Zen arts have 
nowadays evolved, developed, and transformed in a variety of ways. Zen arts obviously 
represented that the concepts and methodologies of art creation are often linked to the 
philosophy of the Zen artists' lifestyles, which are the principles of Buddhism.  
 According to the study of the arts of Zen found that the guidelines for using the 
power of meditation in order to create works of Zen artists can be divided into 3 major 
characteristics, namely 1.) The usage of the power of time consuming meditation to create arts 
2.) The usage of the power of sudden meditation to create arts and 3) The usage of both the 
power of time consuming meditation and sudden meditation to create arts. 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

Humanities, Social Sciences and arts      

Volume 12 Number 5  September – October 2019     

 
 

 561  

 

Keyword :  Contemporary art, Zen art, Meditative processes. 
 
บทน า 
 เป็นที่รู้กันดีว่าพระพุทธศาสนานิกายเซน เป็นหนึ่งในนิกายของพระพุทธศาสนาที่มีค าสอนและการ
ฝึกอบรมทัศนคติเพื่อรวมจิตวิญญาณที่น าไปสู่การรู้แจ้งด้วยการปฏิบัติที่ไม่มีแบบแผน หรือหลักค าสอนที่เป็น
รูปแบบตามต ารา เซนมีพระภิกษุจีนชื่อพระโพธิธรรมเป็นผู้ก่อตั้ง พระพุทธศาสนานิกายเซนเป็นนิกายที่เกิดจากผล
ของการศึกษาเร่ืองที่พระพุทธเจ้าไม่ได้เรียบเรียงเป็นตัวอักษร ค าสอน หรือหลักปรัชญาที่เคยบอกเล่าเพื่อบรรเทา
และขัดเกลาจิตใจให้กับผู้ใดมาก่อน พระพุทธศาสนานิกายเซนจึงไม่มีหลักค าสอน ต ารา หรือความเชื่อเกี่ยวกับพระ
ผู้เป็นเจ้าแต่อย่างใด 
 เซนเป็นค าในภาษาญี่ปุ่นซึ่งมาจากภาษาจีนว่า ฌาน หรือการท าสมาธิ ตรงกับค าในภาษาสันสกฤตว่า 
ธยาน มีต านานเล่าไว้เกี่ยวกับการอุบัติของนิกายเซนว่า สมัยหนึ่งเมื่อพระผู้มีพระภาคพุทธเจ้าประทับนั่งพร้อมกับ
บรรดาภิกษุอยู่ที่ภูเขาคิชฌกูฏ ท้าวมหาพรหมได้มาเข้าเฝ้าและถวายดอกไม้สีทองแด่พระองค์พร้อมกันนั้นได้กราบ
ทูลอาราธนาพระองค์ให้ทรงแสดงพระธรรมเทศนาด้วย พระผู้มีพระภาคทรงรับดอกบัวนั้นแล้วทรงชูขึ้นและ
ทอดพระเนตรดอกบัวนั้นด้วยอาการนิ่งเงียบอย่างยิ่ง ในขณะนั้นท่านพระมหากัสสปะเถระก็ยิ้มออกมา พระศาสดา
จึงตรัสว่า “กัสสปะตถาคตมีธรรมจักษุได้นิพพานจิต ตถาคตมอบหมายให้แก่เธอ ณ บัดนี้” และได้มอบบาตรและ
จีวรให้พระมหากัสสปะ เหตุการณ์นี้จึงได้รับการกล่าวขานกันว่าเป็นบ่อเกิดแห่งพุทธศาสนานิกายเซนที่ถือเป็นการ
ถ่ายทอดค าสอนพิเศษนอกคัมภีร์เป็นครั้งแรก โดยไม่อาศัยตัวอักษรใดๆ ซึ่งเป็นลักษณะเฉพาะของนิกายเซนที่รับรู้
กันโดยทั่วไป 1 
 ในศาสนาพุทธนิกายเซนสมาธิสามารถเกิดเองได้ทุกอิริยาบถ เป็นธรรมชาติเดิมแท้ เป็นอุปนิสัยเก่าของ
จิตซึ่งเคยเกิดขึ้นในจุติแรกบนโลก มนุษย์ล้วนมีลักษณะเป็นพรหมด้วยตนเองอยู่ก่อนแล้ว ดังนั้นสมาธิจึงไม่
จ าเป็นต้องสอน เซนถือว่ายิ่งสอนยิ่งได้น้อย ยิ่งสอนยิ่งคับแคบ ยิ่งสอนยิ่งจ ากัด เช่น หากสอนว่าการท าสมาธิต้อง
ก าหนดอย่างนั้นอย่างนี้ ก็จะจ ากัดอยู่กับเร่ืองการก าหนด อาจารย์บางท่านอาจจะสอนให้อยู่ที่ลมหายใจก็เป็นการ
จ ากัดอยู่แต่ลมหายใจ ทว่าสมาธิในมุมมองของเซนนั้นไม่มีประมาณ ไม่อาจจ ากัด ไม่มีก าหนด เกิดได้ทุกอิริยาบถ
นับไม่ถ้วน สมาธิแบบเซนจึงเป็นสมาธิที่ไม่มีรูปแบบ ไม่มีการก าหนดกฎเกณฑ์ เป็นไปเองตามธรรมชาติเดิมแท้ของ
แต่ละบุคคล 2 
 พุทธภาวะหรือธรรมชาติแห่งความเป็นพุทธะที่เซนเห็นว่ามีอยู่แล้วในคนทุกคนนั้นเป็นธรรมชาติดั้งเดิม
ของสรรพสัตว์ สิ่งที่บดบังพุทธภาวะคือความคิดปรุงแต่งซึ่งก่อให้เกิดตัวตน และความยึดมั่นถือมั่น หมกมุ่นอยู่ใน
ความคิดที่ก่อให้เกิดการจ าแนกสิ่งต่างๆ ออกเป็น 2 ฝ่ายเช่น ดี - ชั่ว ถูก - ผิด เมื่อมนุษย์สามารถขจัดความคิดปรุง
แต่งต่างๆ เหล่านี้ออกไป ก็จะไม่มีตัวตน และไม่มีความยึดติดทั้งหลาย มองเห็นความเป็นเอกภาพของสรรพสิ่ง เห็น
ถึงความจริงตามความเป็นจริงได้อย่างแจ่มแจ้ง 

                                                           
1 ชาล้นถ้วย (น. 21-22), โดย ว.วัชรเมธี, 2561, นนทบุร:ี สัปปายะ. 
2 Zen Mind, Beginner’s Mind: Informal Talk on Zen Meditation and Practice (pp. 33-34), by Suzuki, shunryu, 

2011, Boston: Shambhala. 



Humanities, Social Sciences and arts 

Volume 12 Number 5  September – October 2019     

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 562  

 

 เซนไม่ให้ความส าคัญแก่ตรรกะหรือเหตุผล แต่เน้นประสบการณ์ตรง คือเข้าถึงโดยไม่ผ่านสื่อกลางใดๆ 
เซนไม่มีการแย้งกันในเร่ืองถูกหรือผิด ความสมบูรณ์หรือความไม่สมบูรณ์ ความมีหรือไม่มีเพราะถือเป็นเร่ืองของ
การยึดมั่นถือมั่น ขณะเดียวกันเซนก็เป็นนิกายวิปัสสนาโดยเฉพาะคือไม่เน้นหนังสือหรือปริยัติธรรม แต่มุ่งที่จะขัด
เกลาจิตใจด้วยการปฏิบัติ เซนอาจนิยามได้ด้วยโศลกอันมีชื่อเสียงของท่านโพธิธรรมที่มีเนื้อความว่า 
  “การถ่ายทอดพิเศษนอกคัมภีร ์
  ไม่อาศัยถอ้ยค าหรือตัวอักษร 
  ชี้ตรงไปยังจิตมนุษย์ 
  เพ่งมองให้ถึงธรรมชาติของตนเองและบรรลุพุทธภาวะ” 3 
 
เซนกับศิลปะ 
 ปัจจุบันเซนในความรับรู้ของคนทั่วไป มักสื่อถึงความเป็นพุทธที่น ามาใช้ได้จริงกับชีวิตฆราวาส                
การปฏิบัติตามหลักพุทธที่แฝงอยู่ในกิจวัตรประจ าวันของพุทธศาสนิกชนนิกายเซน อันจะเห็นได้ชัดเจนจากวิถี
ชีวิตของชาวญี่ปุ่นซึ่งมีวัฒนธรรมที่รู้กันดีว่า ได้แฝงเอาพุทธปรัชญาแบบเซนไว้อย่างแนบแน่น เช่น พิธีชงชา การจัด
ดอกไม้ อิเคะบะนะ การจัดสวนแบบนามธรรม วิถีซามุไร คิวโด (การยิงธนูแบบญี่ปุ่น) หรือแม้แต่แนวทางการเล่น
โกะหรือหมากล้อมแบบญี่ปุ่น เป็นต้น วิถีเซนจึงถูกสอดแทรกในชีวิตประจ าวันของพุทธศาสนิกชนนิกายเซนนับ
เร่ิมต้นตั้งแต่ตื่นนอนจนหลับไปในแต่ละวัน การฝึกสมาธิแบบเซนจึงสามารถฝึกปฏิบัติได้ในทุกที่ ทุกเวลา และทุก
อิริยาบถ เซนเน้นเร่ืองพื้นฐานของขณะจิตอันเป็นสมาธิแบบเซนที่ก่อให้เกิดการกระท าอย่างใดอย่างหนึ่ง  
 การให้ความส าคัญกับพื้นที่ว่างตามปรัชญาพระพุทธศาสนานิกายเซนจึงเป็นไปเพื่อ การตระหนักถึง
สภาวะความเป็นจริงของจิตเดิมแท้ คือความว่าง ความไม่มีตัวตน ไม่มีเรา ไม่มีเขา เซนมองโลกแห่งปรากฏการณ์
ภายนอกว่าเป็นสิ่งลวงตาตามที่เกิดขึ้นในจิต สิ่งหรือปรากฏการณ์ต่างเคลื่อนไหวตามจิตขยับ และสงบนิ่งตามจิต
ด้วยเช่นกัน เมื่อเปรียบเทียบกับพื้นที่ว่างในภาพเขียนเซนจึงอาจเปรียบได้กับจิตที่สามารถรองรับได้ทุกสิ่ง 
 จากหนังสือ หิมะ พระจันทร์ ดอกไม้ : สวนญี่ปุ่น ได้กล่าวถึง ภาพเขียนหมึกด าแบบห้าน้ าหนักความ
เข้มของจิตรกรรมจีนสมัยราชวงศ์ซ่งใต้ ซึ่งศิลปินได้ใช้พื้นที่ว่างเป็นส่วนส าคัญในการแสดงออก งานศิลปะเซน
โดยเฉพาะภาพเขียนทิวทัศน์จีนโบราณจึงมีลักษณะมุ่งเน้นการแสดงออกด้วยองค์ประกอบที่ให้ความส าคัญกับ
พื้นที่ว่าง หรือบริเวณที่ไม่ได้ตั้งใจให้มองเห็นในภาพเป็นส่วนประกอบที่ส าคัญในงานจิตรกรรมจีนโบราณ 4   
 ศาสนานิกายเซนให้ความส าคัญกับ “ปัจจุบัน” ขณะและการปฏิบัติวิปัสสนาที่เป็นส่วนหนึ่งในวิถีชีวิต 
พระเซนหรือผู้ฝึกปฏิบัติต้องเรียนรู้ที่จะอยู่กับปัจจุบันเพื่อท าความเข้าใจกฎของการเปลี่ยนแปลงว่าเป็นธรรมดา 
เป็นธรรมชาติ ผ่านกฎแห่ง “เวลา” เซนเข้าใจความสัมพันธ์ระหว่างการมีและไม่มีตัวตน การเกิดขึ้น และเสื่อม
สลายไป อันเป็นที่มาของสุนทรียภาพที่เรียกว่า “มุโจ” หรือ “อนิจจัง” ในวัฒนธรรมไทย 5 มุโจ หรือการเห็น

                                                           
3 The Awakening of the West (pp.212), by Stephen Batchelor, 1994, Berkeley. 
4 หิมะ พระจันทร์ ดอกไม้ : สวนญี่ปุ่น (น. 67), โดย ชยัยศ อษิฎว์รพันธุ,์ 2557, กรุงเทพฯ: สารคดีภาพ.  
5 เร่ืองเดียวกัน, (น. 37). 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

Humanities, Social Sciences and arts      

Volume 12 Number 5  September – October 2019     

 
 

 563  

 

ความงามในความเปลี่ยนแปลงของสรรพสิ่งผ่านกรอบของช่วงระยะเวลา สรรพสิ่งบนโลกย่อมมีเกิดขึ้น ตั้งอยู่ 
และเสื่อมสลายไปเป็นธรรมดา  
 ความเป็นนามธรรมของหลักการฝึกปฏิบัติอย่างไม่มีแบบแผนที่แน่นอนตายตัว ของพุทธศาสนานิกาย
เซน จึงมักสะท้อนออกมาให้เห็นเป็นรูปธรรมผ่านร่องรอยของวิถีชีวิต การท างาน การสร้างสรรค์ งานประดิษฐ์ 
และงานศิลปะ ต่างๆ ซึ่งสามารถพบเห็นได้บ่อย และยังคงได้รับการตกทอดวิถีดังกล่าวมาให้ได้พบเห็นกันจนถึง
ปัจจุบัน ซึ่งในที่นี้จะขอยกตัวอย่างภาพสะท้อนร่องรอยของการฝึกปฏิบัติที่สอดแทรกในวิถีชีวิตประจ าวันแบบ
พุทธศาสนานิกชนนิกายเซน ที่สามารถเห็นเป็นรูปธรรมที่ชัดเจนได้ดังนี้ 
 1. การจัดสวนคะเระซันซุย (Zen garden) สวนคะเระซันซุยหรือสวนทิวทัศน์แห้ง เป็นหลักฐานชิ้น
ส าคัญที่แสดงให้เห็นถึงการน าหลักปรัชญาแนวคิดในพุทธศาสนานิกายเซนเข้ามาเป็นส่วนหนึ่งในวิถีชีวิตได้อย่าง
ชัดเจน พระเซนใช้การฝึกสมาธิด้วยการท ากิจวัตรประจ าวันไปพร้อมๆ กับการปฏิบัติวิปัสสนาในทุกขณะของการ
ท ากิจวัตรประจ าวัน ตั้งแต่ตื่นนอน ล้างหน้า รับประทานอาหาร และท ากิจการงานต่างๆ ของแต่ละวันในขณะท า
ความสะอาดลานวัดและจัดวางสวน พระเซนสามารถฝึกสติและตื่นรู้สภาวะต่างๆ ของจิตในปัจจุบันขณะในการ
จัดเรียงหินก้อนแล้วก้อนเล่าอย่างพิถีพิถันด้วยการกินระยะเวลา ร่องรอยของการตื่นรู้อันเป็นภาพสะท้อนแห่ง
บทเรียนนั้นสะท้อนปรากฏเป็นผลงานศิลปะบนพื้นที่จริงขนาดใหญ่ บอกเล่าประสบการณ์ของผู้สร้างสรรค์งาน 
บ่งบอกถึงความไม่จีรังยังยืนของสรรพสิ่งในธรรมชาติ ความเป็นอนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา(ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และ
ไม่มีตัวตน)  
 

 
Rock Garden - Ryoanji Temple 

ภาพถ่ายโดย : ชัยยศ อิษฎ์วรพนัธุ ์
 

 



Humanities, Social Sciences and arts 

Volume 12 Number 5  September – October 2019     

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 564  

 

 หากมองในแง่ของทัศนศิลป์แล้ว สวนเซนหรือสวนนามธรรมเป็นศิลปะที่แฝงแนวความคิด
พระพุทธศาสนานิกายเซนที่ใช้พลังสมาธิแบบกินระยะเวลาในการสร้างสรรค์ผลงานบนพื้นที่ขนาดเท่าจริง สวน
เซนนั้นถือเป็นศิลปะที่มีชีวิต เพราะต้นไม้และพืชต่างๆ ล้วนมีความเปลี่ยนแปลงให้เห็นในฤดูที่แตกต่างกันไป 
“วัตถุทรงรูปย่อมเสื่อมสลายอย่างแน่นอน”ประโยคนี้นอกจากจะท าให้เข้าใจพื้นฐานของสวนว่าเป็นสิ่งที่เสื่อม
สลายไปตามกาลเวลาแล้ว ยังท าให้เข้าใจถึงสุนทรียภาพแบบหนึ่งที่เรียกว่า “มุโจ” เข้าใจว่าเฉพาะตัวแนวคิดไม่มี
อยู่ในสังคมดั้งเดิมของญี่ปุ่น แต่ปรากฏข้ึนหลังจากได้รับอิทธิพลจากพุทธศาสนาแล้ว ค าในภาษาไทยที่เราคุ้นเคย
กันดีก็คือ “อนิจจัง” ในวัฒนธรรมไทย แนวคิดของพุทธศาสนานี้ใช้ในบริบทของศาสนาและค าสอนต่อชีวิต 
ในขณะที่วัฒนธรรมญี่ปุ่นขยายความไปยังความงามด้วย” 6  
 ดังนั้นสวนเซนจึงไม่จ าเป็นต้องมีลักษณะที่เหมือนเดิมเสมอไปและไม่มีการสิ้นสุดหรือเสร็จสมบูรณ์ 
โครงสร้างพื้นฐานของสวนเซน จะถูกพิจารณาจากสถาปัตยกรรม ซึ่งเกี่ยวข้องกับองค์ประกอบเช่น อาคาร 
ระเบียง เส้นทาง และการจัดวางของหิน เมื่อเวลาผ่านไปความงดงามของสวนก็จะขึ้นอยู่กับการดูแลและการ
บ ารุงรักษาโดยผู้มีฝีมือในศิลปะแห่งการตัดและตกแต่งสวน ส่วนส าคัญอย่างหนึ่งของศิลปะเซนคือการดูแลรักษา
สวนให้สวยงามในลักษณะเสมือนภาพวาดและจิตรกรรม สวนคะเระซันซุยสามารถจัดเป็นสิ่งที่เป็นนามธรรมและ
เป็นสัญลักษณ์ของพื้นภูมิที่เรียกได้ว่าเป็น “mind-scape” อันเป็นปรัชญาพุทธศาสนาซึ่งแสดงออกให้เห็นถึง
ความงามแห่งจักรวาลในสิ่งแวดล้อมที่เป็นหลักส าคัญในพุทธศาสนานิกายเซนของญี่ปุ่น 

สวนคะเระซันซยุ  
(Zen garden) 

การใช้พลังสมาธิในการสร้างสรรค์
ผลงานแบบกินระยะเวลา 

การใช้พลังสมาธิในการสร้างสรรค์
ผลงานแบบฉับพลัน 

 
ที่มา: https//jw-

webmagazine.com 

 
 
มี 

 
 

ไม่มี 

ตารางแสดงรูปแบบของการใชพ้ลังสมาธิในการจัดสวนเซน 
 

 2. พิธีชงชาหรือชะโนะยุ (Chanoyu) ชะโนะยุเป็นอีกเอกลักษณ์หนึ่งของประเทศญี่ปุ่นซึ่งพฒันามา 
จากพุทธศาสนานิกายเซน หัวใจของพิธีชะโนะยุอันได้แก่ ความงามที่เรียบง่าย ความกลมกลืนกับธรรมชาติและ
การเคลื่อนไหวอย่างส ารวมแช่มช้อย มีสติก ากับรู้ทุกอิริยาบถ ล้วนสะท้อนถึงหลักปรัชญาของเซนที่มุ่งฝึกจิตให้
สงบนิ่งและอยู่ในวิถีของธรรมชาติ นอกจากนี้ชะโนะยุ ยังเกี่ยวพันกับศิลปะของชาวญี่ปุ่นอย่างแนบแน่น เริ่มต้น
ด้วยการที่ผู้เข้าร่วมพิธีได้ชื่นชมสวน ชื่นชมห้องที่ประกอบพิธีเครื่องใช้ในการชงน้ าชาเครื่องตกแต่งห้อง เช่น
ภาพวาดและดอกไม้ในแจกัน 

                                                           
6
 หิมะ พระจันทร์ ดอกไม้ : สวนญีปุ่่น (น. 37), โดย ชยัยศ อษิฎว์รพันธุ์, 2557, กรุงเทพฯ: สารคดีภาพ. 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

Humanities, Social Sciences and arts      

Volume 12 Number 5  September – October 2019     

 
 

 565  

 

 ชะโนะยุจึงมีจุดประสงค์ที่สามารถอธิบายได้อย่างเรียบง่ายคือการช าระจิตให้บริสุทธิ์โดยการผสาน
เป็นหนึ่งเดียวกับธรรมชาติ หัวใจแท้จริงของพิธีชงชาได้มีการอธิบายด้วยถ้อยค าต่างๆ เช่น ความสงบ ความเรียบ
ง่าย ความสง่างาม ความพอใจในความสันโดษอย่างเคร่งครัด และความสมถะ เมื่อมองอย่างผิวเผินครั้งแรกนั้น 
กฎเกณฑ์อันเข้มงวดของพิธีชะโนะยุอาจดูเหมือนจะยุ่งยากและพิถีพิถันเกินไป แต่แท้จริงแล้วพิธีการต่างๆ ได้รับ
การค านวณอย่างละเอียดรอบครอบเพื่อให้บรรลุถึงการเคลื่อนไหวที่บริบูรณ์ด้วยสติที่สุดเท่าที่จะท าได้ ยามเม่ือครู
ผู้เชี่ยวชาญเป็นผู้ประกอบพิธีชงชา การได้ชมจึงเป็นความเจริญใจ 
 

  
Tea master Sen Soshitsu XV in a Japanese teahouse. (ภาพซ้าย) 
Tea host Shozo Sato prepares tea during February.  (ภาพขวา) 

ที่มา:  https://education.asianart.org 
 

  หากมองในแง่ของทัศนศิลป์แล้ว ชะโนยุเป็นศิลปะที่แฝงแนวความคิดพระพุทธศาสนานิกายเซนที่
แสดงออกด้วยรูปแบบการใช้พลังสมาธิแบบกินระยะเวลาในพื้นที่จ ากัดที่มีขนาดห้องแทบไม่ถึงสิบตารางฟุตใต้
หลังคาฟางแต่เปี่ยมไปด้วยการก่อสร้างและติดตั้งอย่างมีศิลปะ 7 

ชะโนย ุ
(Chanoyu) 

การใช้พลังสมาธิในการ
สร้างสรรค์ผลงานแบบกนิ

ระยะเวลา 

การใช้พลังสมาธิในการ
สร้างสรรค์ผลงานแบบฉบัพลนั 

 
ที่มา:  https://education.asianart.org 

 
 

มี 

   
 

ไม่มี 

ตารางแสดงรูปแบบของการใชพ้ลังสมาธิในชะโนะย ุ
 

 

                                                           
7 Zen and Japanese culture (น. 211), โดย Daisetsu Zuzuki, 2553, (ชัยยศ อิษฎ์วรพันธุ,์ ผู้แปล), 2559, กรุงเทพฯ: บิ. 

https://education.asianart.org/


Humanities, Social Sciences and arts 

Volume 12 Number 5  September – October 2019     

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 566  

 

 “วิถีแห่งชานั้นสัมพันธ์กันอย่างลึกซึ้งกับวิถีแห่งเซน ไม่ใช่แค่พัฒนาการของวิธีปฏิบัติเท่านั้น แต่ใน
ด้านของจิตวิญญาณที่เป็นแก่นของพิธีเอง จิตวิญญาณนี้ในทางความรู้สึกประกอบไปด้วย ความประสานกลมกลืน 
ความเคารพ ความสะอาดบริสุทธิ์ และความสงบหรือสันติ ซึ่งเป็นวิถีแห่งชาที่จะส าเร็จสมบูรณ์ได้จ าเป็นต้องมี
องค์ประกอบทั้งสี่ และเป็นส่วนประกอบที่ขาดไม่ได้ของชีวิตแห่งความเป็นพี่นอ้งและมีระเบียบซึ่งไม่มีอะไรมากไป
กว่าชีวิตในวัดเซน...” 8  
 
 3.  การสร้างสรรค์งานหัตถศิลป์ไม้ไผ่เบบปุ (Beppu Bamboo) งานหัตถศิลป์ไม้ไผ่เบบปุอันเลื่องชื่อ
ของชาวญี่ปุ่นเป็นอีกตัวอย่างที่สะท้อนให้เห็นถึงการใช้สมาธิของพุทธศาสนานิกายเซนในชีวิตประจ าวันของคน
ญี่ปุ่น งานหัตถศิลป์ไม้ไผ่เบบปุ คืองานหัตถกรรมแบบดั้งเดิมซึ่งได้รับการยกย่องให้เป็นสมบัติแห่งชาติญี่ปุ่นอัน
แสดงถึงความอ่อนช้อยและสง่างาม วัตถุดิบที่ใช้ส่วนใหญ่เป็นไม้ไผ่พันธุ์มะดะเกะคุณภาพดี ที่มีฐานการผลิตหลัก
อยู่ในเมืองเบบปุ สถานที่ต้นก าเนิดแห่งความน่าหลงใหลของงานหัตถศิลป์ที่ประดิษฐ์ขึ้นด้วยวิธีการสาน                      
อันสลับซับซ้อนและแตกต่างกัน  
 งานหัตถศิลป์นี้มีที่มาเก่าแก่ ในต านาน “นิฮนโชกิ” บันทึกเอาไว้ว่าคร้ังที่จักรพรรดิเคะอิโคะเสด็จกลับ
จากการปราบกบฏคุมะโซะในคิวชูและแวะพักที่เบปปุ เหล่าข้าราชบริพารเห็นว่าที่นี่มีไผ่เนื้อดีจ านวนมากจึงน าไป
สานท าตะกร้าใส่ถ้วยชา งานหัตถศิลป์ไม้ไผ่นั้นมีขั้นตอนจ าเป็นมากมายก่อนจะน ามาสาน ตั้งแต่การโค่นไผ่เตรียม
เพื่อแปรรูป ตัด ไสให้บางและเหลาเรียบ รวมทั้งต้องใช้ผู้เชี่ยวชาญมีฝีมือสานไผ่ให้เป็นทรง และลวดลายที่มีความ
สลับซับซ้อนและหลากหลาย ฝีมือที่ฝึกฝนและสืบทอดมาพร้อมกับประวัติศาสตร์ การพัฒนาการเครื่องกระเบื้อง
ถ้วยชามจากยุคแรกในญี่ปุ่น ค่อยๆ เปลี่ยนรูปโฉมเป็นงานไม้ไผ่ที่มีรายละเอียดฝีมือที่สลับซับซ้อน อันเป็นจิต
วิญญาณ สมาธิและเวลา ของผู้สร้างสรรค์ 9 

  
มิโนอุระ ชิคุ (Minoura Chikuh, 1934 - ปัจจุบนั) (ภาพซ้าย) 

“Dance Flower Basket (Hanakago), 1995” Timber bamboo, rattan, and lacquer. 
ที่มา: www.thecultureconcept.com 

นาคาโตมิ ฮาจิเมะ (Nakatomi Hajime, 1974 - ปัจจบุัน) (ภาพขวา) 
“The Sound of the Moon” 2005” Bamboo (madake) and rattan. 

ที่มา: https://www.asianart.com 
                                                           

8 เร่ืองเดียวกัน, (น. 214). 
9 “The Old Bamboo : the spa resort of Beppu in Oita Prefecture is home to one of japan’s last  

remining bamboo waeaving communities” by Rob Gilhooly, 2016, Highlighting japan, October, pp. 29.  



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

Humanities, Social Sciences and arts      

Volume 12 Number 5  September – October 2019     

 
 

 567  

 

 “ต้นไผ่คือสิ่งมีชีวิตที่สวยงามส าหรับคนญี่ปุ่น ที่สามารถน ามาท าเป็นสิ่งของต่างๆ ได้สารพัดประโยชน์
แถมยังคงสภาพความงดงามไว้ได้ คนญี่ปุ่นจะทะนุถนอมต้นไผ่เหมือนลูก ถึงแม้จะต้องตัดมาก็จะมีกระบวนการที่
นุ่มนวลเพื่อรักษาสภาพไม้ และมีผ้าห่อต้นไผ่ทั้งต้นในระหว่างการขนส่ง" 10 โซโนะ โทคุโซ (พ.ศ. 2485 - ปัจจุบัน) 
ชา่งหัตถศิลป์ไม้ไผ่เมืองเบบปุ และทายาทศิลปินแห่งชาติสาขางานหัตถศิลป์ไม้ไผ่ประจ าปี พ.ศ. 2510 กล่าว 
 หากมองในแง่ของทัศนศิลป์แล้ว งานหัตถศิลป์ไม้ไผ่ เบบปุ  เป็นศิลปะที่แฝงแนวความคิด
พระพุทธศาสนานิกายเซนที่แสดงออกด้วยการใช้พลังสมาธิแบบกินระยะเวลาในการสร้างสรรค์ผลงา น               
ซึ่งผู้สร้างสรรค์จะค่อยๆ ด าเนินการสร้างสรรค์ผลงานด้วยการสานลวดลายจากวัสดุไม่ไผ่ ไปเรื่อยๆ จนเกิดเป็น
ชิ้นงานที่มีลวดลายสลับซับซ้อนและประณีต บรรจงโดยไม่ค านึงถึงระยะที่ได้ใช้ไปอย่างยาวนานส าหรับผลงานใน
แต่ละชิ้นที่ต้องการผลส าเร็จที่สมบูรณ์และความพึงพอใจของผู้สร้างสรรค์ 
 

งานหัตถศิลปไ์ม้ไผ่เบบป ุ
(Beppu bamboo) 

การใช้พลังสมาธิในการสร้างสรรค์
ผลงานแบบกินระยะเวลา 

การใช้พลังสมาธิในการสร้างสรรค์
ผลงานแบบฉับพลัน 

 
ที่มา: 

http://www.city.beppu.oita.jp 

 
 
มี 

 
 

ไม่มี 

ตารางแสดงรูปแบบของการใชพ้ลังสมาธิในงานหัตถศิลปไ์ม้ไผ่เบปป ุ
 

 4. จิตรกรรมเซน (Zen painting) ในงานจิตรกรรมญี่ปุ่นและจีนโบราณศิลปินนิยมใช้สมาธิเป็น
แนวทางในการสร้างสรรค์งานศิลปะ ในสมัยราชวงศ์ซ่ง ศิลปินเหลียง ไค (Liang k’ai ค.ศ.1140 - 1210)                
ผู้สร้างสรรค์งานจิตรกรรมที่สะท้อนพลังของสมาธิด้วยการบ าเพ็ญเพียรสมาธิอย่างแกร่งกล้าก่อนที่จะลงมือ
สร้างสรรค์ผลงานอย่างฉับพลันด้วยการตวัดฝีพู่กันลงบนกระดาษ และผืนผ้า  

 

                                                           
10 “เปิดต านานหัตถศิลป์ไม้ไผ่จากเมืองเบปปุ” การบรรยายโดย ยะ อาเบะ และ โซโนะ โทคุโซ, 2553, ห้องออดิทอเรียม  

ศูนย์สร้างสรรค์งานออกแบบ (TCDC) 30 มกราคม 2553. 



Humanities, Social Sciences and arts 

Volume 12 Number 5  September – October 2019     

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 568  

 

 
เหลียง ไค (ภาพซา้ย) 

ภาพฮุ่ยเหนิงฉีกพระสูตร 
ภาพม้วนแขวน เทคนิคหมึกบนกระดาษ ขนาด 72.7 X 31.8 ซม. 

นาคาฮาระ นันเท็มโบ (Nakahara Nantenbo ค.ศ.1839 - 1925) (ภาพขวา) 
ภาพพระโพธิธรรม, หมึกบนกระดาษ ขนาด 103 X 30 ซม. 

ที่มา: Silpakorn University Journal of Fine Arts Vol.5 2017,157 
   ภาพจิตรกรรมของ เหลียง ไค ได้สะท้อนภาพสภาวะความเป็นจริงทางความว่างด้วยการสร้าง
รูปทรงทางความหมายของพื้นที่ว่างลงในงาน การใช้ปลายพู่กันขนาดเล็กค่อยๆ บรรจงเรียงเส้นเก็บรายละเอียด
ในบางจุดของภาพด้วยความประณีต และในขณะเดียวกันในพื้นที่ส่วนใหญ่ของภาพกลับใช้เทคนิคการตะหวัด
พู่กันอย่างฉับพลันโดยไม่ใส่ใจในรายละเอียดใดๆ ภาพงานจึงสะท้อนให้เห็นได้ทั้งความประณีตบรรจงและความ
เด็ดเดี่ยว ฉับพลันได้ในขณะเดียวกัน 
 หากมองในแง่ของทัศนศิลป์แล้ว งานจิตรกรรมญี่ปุ่นและจีนโบราณได้แฝงแนวความคิดปรัชญา
พระพุทธศาสนานิกายเซนที่แสดงออกด้วยรูปแบบการใช้พลังสมาธิแบบฉับพลันในการสร้างสรรค์ผลงาน โดย
ศิลปินเซนมักให้ความส าคัญกับ “ความว่าง” ในการสร้างสรรค์ผลงานด้วยนัยยะทางความหมายที่ ความว่างอาจ
เป็นรูป รูปคือความว่างนั่นเอง พิเชษฐ์ เปียร์กลิ่น ได้อธิบายเกี่ยวกับวิธีการแสดงออกในงานจิตรกรรมที่สัมพันธ์
กับรากฐานทางปรัชญาไว้ดังนี้ “วิธีการแสดงออกที่สัมพันธ์กับรากฐานทางปรัชญาในงานจิตรกรรมแบบเซน
ประกอบไปด้วยความเรียบง่าย (simplicity) การข่มใจ(Restraint) ความพึงพอใจในความเปลี่ยนแปลง (A liking 
for the Weathered) ความไม่สมบูรณ์แบบ(Imperfect) และความสมถะ(Austere) ความสมมาตร
(Asymmetry) ความชื่นชมยินดีในร่องรอยแห่งการเวลา(Seeming celebration of the ravages of time) 
ความสงบเงียบ(Tranquillity) ความเป็นธรรมชาติ (Naturalness) ความสงบนิ่ง(Stillness) ความว่างเปล่า
(Emptiness) วิธีการดังกล่าวเป็นลักษณะของเซนโดยเฉพาะเร่ืองของ “ความว่าง”....” 11  

                                                           
11 “การศึกษาและวิเคราะห์เปรียบเทียบลกัษณะเหมือนจริงและนามธรรมภาพเขยีนหมึกด า : กรณีศึกษาจากนิกายเซนจนีและ

ญี่ปุ่น” (น.112), โดย พิเชษฐ์ เปียร์กลิ่น, 2560, วารสารศิลป์ พีระศรี คณะจิตรกรรมประติมากรรมและภาพพิมพ์ มหาวิทยาลัยศิลปากร, 5 (1). 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

Humanities, Social Sciences and arts      

Volume 12 Number 5  September – October 2019     

 
 

 569  

 

 
งานจิตรกรรมจีน 
(Zen painting) 

การใช้พลังสมาธิในการสร้างสรรค์
ผลงานแบบกินระยะเวลา 

การใช้พลังสมาธิในการสร้างสรรค์
ผลงานแบบฉับพลัน 

 
ที่มา: https://worldzenart.org 

 
 

ไม่มี 

 
 
มี 

ตารางแสดงรูปแบบของการใชพ้ลังสมาธิในงานงานจิตรกรรมจีน 
 

 สมาธิแบบเซนจึงเป็นสมาธิที่อยู่ในชีวิตประจ าวัน เป็นชีวิตตามธรรมดา แต่ก็ไม่ใช่ธรรมดาอย่างที่เรา
เข้าใจกัน เซนเปรียบเสมือนกับการตื่นนอน ล้างหน้า แปรงฟัน กินอาหาร อาบน้ า ล้างถ้วย ล้างชาม อันเป็น
กิจวัตรสามัญประจ าวันของมนุษย์ ด าเนินไปตามครรลองอย่างทีค่วรจะเป็นเท่านั้น และวิธีการที่เซนใช้ในการปลุก
เร้ากายใจให้สดชื่นคือ ถึงเวลาหิวก็กิน ถึงเวลาอ่อนเพลียก็ให้พักผ่อน ซึ่งเป็นท่วงท านองของธรรมชาติที่ตัวตนจะ
ด ารงอยู่ ณ ปัจจุบันขณะอย่างแท้จริงอยู่เสมอ 

แผนผังแสดงรูปแบบของพลังสมาธิในงานของศิลปินเซน 
  
  
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
เซนกับศิลปะร่วมสมัย 
 ศิลปะเซนมีวิวัฒนาการและการสืบทอดรูปแบบของการสร้างสรรค์ผลงานโดยการใช้พลังสมาธิใน
สร้างสรรค์ผลงานศิลปะมาช้านาน การเข้าถึงความว่างผ่านทางรูปทรงนั้นเป็นส่วนหนึ่งของประเพณีการค้นคว้า
ทางจิตของพระเซนหรือศิลปินเซน การวาดภาพที่เน้น “พื้นที่ว่าง” เทียบเท่ากับการปั้นถ้วยชากับการก่อสร้าง
ที่ว่างทางความหมาย เป็นการแสดงออกถึงความพยายามแสวงหาสุนทรียภาพจากพื้นที่ว่างมากกว่ารูปทรง             
โดยปล่อยให้ผู้ชมเติมเต็มความหมายจากพื้นที่ว่างนั้นด้วยตนเอง  

การใช้พลังสมาธิแบบกินระยะเวลา 
ในการสร้างสรรค์งานศิลปะ 

 

การใช้พลังสมาธิแบบฉับพลันในการ
สร้างสรรคศ์ิลปะ 

รูปแบบของ 

ผลงานศลิปะเซน 

 

   
 



Humanities, Social Sciences and arts 

Volume 12 Number 5  September – October 2019     

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 570  

 

 การสร้างสรรค์ศิลปะที่มีพื้นฐานแนวคิดแบบเซน จึงมีทั้งการใช้สมาธิที่กินระยะเวลาอย่างยาวนานใน
การสร้างสรรค์ผลงานและการฝึกปฏิบัติสมาธิให้แกร่งกล้าก่อนที่จะถ่ายทอดพลังของสมาธินั้นออกมาในงานอย่าง
ฉับพลัน  ซึ่งวิถีในการสร้างสรรค์งานดังกล่าวถูกสืบทอดกันมารุ่นแล้วรุ่นเล่า จนถึงยุคร่วมสมัยปัจจุบัน โดยศิลปิน
ต่างมีกระบวนการในการสร้างสรรค์งานที่แตกต่างกันไปตามพื้นฐานความคิดและความถนัดของแต่ละบุคคล    
แต่สองสิ่งที่ศิลปินเซนต่างได้รับตกทอดมาจนถึงปัจจุบันคือ การใช้สมาธิในการสร้างงานแบบกินระยะเวลาและ
ความฉับพลันในการถ่ายทอดพลังของสมาธิลงในผลงาน ผู้เขียนจึงขอแบ่งรูปกลุ่มของศิลปินที่มีความชัดเจนใน
การใช้สมาธิในการสร้างงานแต่ละรูปแบบ ออกเป็น 3 กลุ่มดังนี้  

 
 1. ศิลปินที่ใช้สมาธิแบบกินระยะเวลาในการสร้างสรรค์งานศิลปะ ศิลปินในกลุ่มที่ใช้สมาธิแบบกิน
ระยะเวลาในการสร้างสรรค์งาน มักจะให้ความส าคัญกับกระบวนการในการสร้างสรรค์งานเป็นหลักส าคัญ              
โดยผลที่ออกมาในด้านของรูปแบบศิลปะ (Art form) จะส่งผลอย่างมากและมีแรงปะทะ เมื่อผู้ชมเข้าใจใน
กระบวนการของการสร้างสรรค์งาน หรือรู้ที่มาที่ไปของภาพที่ปรากฏอยู่ตรงหน้า ตัวอย่างของศิลปินในกลุ่มนี้อัน
ได้แก่  วูฟกัง ไลบ์ (Wolfgang Laib) และ โมโตอิ ยามาโมโต (Motoi Yamamoto) 
  1.1 วูฟกัง ไลบ์ (Wolfgang Laib ค.ศ. 1950- ปัจจุบัน) ศิลปินชาวเยอรมัน ที่สร้างสรรค์งานด้วย
การใช้เวลายาวนานในการเก็บสะสมเกสรดอกไม้ เพื่อน ามาเป็นวัสดุในการสร้างสรรค์ผลงาน ไลบ์น าเสนอความ
ธรรมดาและเรียบง่าย โดยรายละเอียดส่วนใหญ่เป็นเรื่องของการผสมผสาน และการเสาะแสวงหาอย่างต่อเนื่อง
เพื่อน ามารวมกัน เพื่อสะท้อนให้เห็นถึงความผูกพันกันของธรรมชาติกับมนุษย์ การแสดงออกที่ตรงไปตรงมาและ
ปัจจุบันขณะในการสร้างสรรค์งานเป็นแรงขับเคลื่อน ให้งานของ ไลบ์มีพลังปะทะ ที่เป็นแรงกระตุ้นให้เกิดค าถาม 
และความอยากรู้อยากเห็น 
  ไลบ์จัดวางผลงานที่แสดงออกถึงความศรัทธา และความพยายามอย่างกินระยะเวลา                 
เป็นลักษณะเฉพาะที่ปรากฏอยู่ในงานแทบทุกชิ้น ผลงานชุด “Legacy” ผลงานที่นับได้ว่ามีชื่อเสียงที่สุด เป็นการ
กล่าวถึงมรดกจากประสบการณ์ชีวิตของศิลปิน ซึ่งศิลปินได้รับแรงบัลดาลใจจากค าสอนของอาจารย์ในลัทธิเต๋า 
ศิลปินสร้างสรรค์ผลงานด้วยวัสดุเกสรดอกไม้ซึ่ง เสื่อมสลายง่าย และใช้กระบวนการของการปฏิบัติวิปัสสนา
กรรมฐาน โดยเริ่มจากการสะสมเกสรดอกไม้ในแต่ละช่วงของฤดูใบไม้ผลิมามาหลายช่วงฤดู เพื่อน ามาสร้างเป็น
ผลงานศิลปะ 
  ศิลปินโรยผงเกสรดอกลงบนพื้นเพื่อสร้างเป็นรูปสี่เหลี่ยมผืนผ้าสีเหลืองอร่ามขนาดใหญ่และมีกลิ่น
หอมอบอวลอย่างน่าอัศจรรย์ ซึ่งผู้ศึกษาคิดว่า การสร้างสรรค์งานด้วยกระบวนการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน และ
มีกลิ่นหอมจากวัสดุเกศรของดอกไม้ซึ่งศิลปินคัดสรร มีส่วนช่วยให้ผู้ชมเกิดความรู้สึกผ่อนคลาย และรับรู้ได้ถึง
ความรู้สึกที่ศิลปินต้องการส่งผ่านจากผลงาน โดยภาพที่ปรากฏเมื่อศิลปินค่อยๆ โรยเกสรดอกไม้อย่างกิน
ระยะเวลาพลังแห่งสมาธิย่อมส่งผลกระทบต่อความรู้สึกได้อย่างล้นหลาม ในขณะเดียวกันกลิ่นหอมของเกสรก็
ส าแดงภาพแห่งความเป็นจริงจากประสบการณแ์ละการสั่งสมที่ยาวนาน 

 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

Humanities, Social Sciences and arts      

Volume 12 Number 5  September – October 2019     

 
 

 571  

 

  
ภาพตัวอย่างผลงานและกระบวนการการท างานของ วูฟกัง ไลบ์  
ที่มา: จากหนังสือ Wolfgang Laib : Durchgang, Ubergang 12 

 
ภาพกระบวนการท างานของของ วูฟกัง ไลบ ์

ภาพจาก : https://art21.org 
 

  1.2  โมโตอิ ยามาโมโต (Motoi Yamamoto ค.ศ. 1966 - ปัจจุบัน) ศิลปินชาวญี่ปุ่น ผู้สร้างสรรค์
ผลงานชุด “Return to the Sea” โดยใช้เกลือเป็นวัสดุในการสร้างงานศิลปะแนวจัดวาง ยามาโมโตวาดเส้นด้วย
เกลือจากจุดเริ่มต้นที่ละเส้นเล็กๆ ค่อยๆ ลากเป็นเส้นปะติดปะต่อ และประกอบกันขึ้นเป็นเสมือนแผนผังขนาด
ใหญ่ และเต็มพื้นที่ของการจัดแสดงผลงานในแต่ละคร้ัง ยามาโมโตสร้างสรรค์ผลงานโดยใช้พลังสมาธิที่จดจ่อและ
กินระยะเวลาอย่างยาวนาน ด้วยโครงสร้างโดยรวมบางครั้งดูคล้ายกับเส้นเรขาคณิต และบางครั้งเส้นดูมีความ
อิสระและพริ้วไหวแบบธรรมชาติ ด้วยขนาดของพื้นที่ที่มีขนาดขนาดใหญ่ และผันแปรไปตามสภาพของแต่ละ
สถานที่ในการจัดแสดงผลงาน จึงส่งผลต่อแรงปะทะและการตั้งค าถามกับผู้ชม 
 

                                                           
12 Wolfgang Laib : Durchgang, Ubergang (pp.67, 59) by Wolfgang Laib, 2000, Stuttgart: Institut fur 

Auslandsbeziehungen. 



Humanities, Social Sciences and arts 

Volume 12 Number 5  September – October 2019     

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 572  

 

 
โมโตอิ ยามาโมโต  

“Labyrinth, 2010” Salt, Diameter 12 m. 
ที่มา : https://www.yatzer.com 

 
 ยามาโมโตสร้างแผนที่ แห่งจิตที่มีพื้นที่ขนาดใหญ่ด้วยเกลือซึ่ ง เป็นวัสดุที่มีมวลขนาดเล็ก                   
แต่การเลือกใช้วัสดุเกลือของ ยามาโมโตอาจไม่ได้เป็นไปเพียงเพื่อความแปลกใหม่หรือความคิดริเริ่ม เป็นที่ทราบ
กันดีว่า ผลงานของยามาโมโต ถูกสร้างขึ้นจากเกลือ มีขนาดใหญ่และซับซ้อน เกลือซึ่งเป็นสัญลักษณ์ดั้งเดิมของ
การท าให้บริสุทธิ์ การช าระล้าง และการไว้ทุกข์ในวัฒนธรรมญี่ปุ่น ชาวญี่ปุ่นใช้เกลือในการประกอบพิธีกรรม
เกี่ยวกับศพก่อนที่จะมีการเผา ชาวญี่ปุ่นโบราณมักจะวางเกลือกองเล็กๆ ไว้ที่ทางเข้าร้านอาหารและธุรกิจอื่นๆ 
เพื่อปัดเป่าวิญญาณชั่วร้าย 13 ซึ่งผู้ศึกษาเข้าใจว่า ศิลปินตระหนักดีว่าเกลือเป็นส่วนส าคัญของสิ่งมีชีวิตมากมาย 
และอาจเป็นแร่ธาตุที่เคยถูกหมุนเวียนเข้าและออกจากสิ่งมีชีวิตหลายชีวิตและหลายแห่งทั่วโลก เกลือแต่ละเม็ด
จึงมีประวัติและวิถีของตนเอง บางสิ่งบางอย่างที่ดูเหมือนธรรมดาจึงอาจเป็นอุปมาของการจางหายไปและไม่
ยั่งยืนของชีวิตมนุษย์ การที่ผลงานได้ถูกก าหนดไว้ให้ถูกท าลายไปเมื่อสิ้นสุดช่วงเวลาของการแสดงนั้น จึงสิ่งที่
ศิลปินต้องการถ่ายทอดการหวนกลับไปแหล่งที่มา การหวนคืนสู่วัฏจักร เฉกเช่นเดียวกับทุกชีวิตที่ล้วนมีวัฏจักรที่
ต้องหวนกลับเสมอ 
   

                                                           
13 Big Art Small Art (pp. 112) by Tristan Manco, 2014, United Kingdom : Thames & Hudson. 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

Humanities, Social Sciences and arts      

Volume 12 Number 5  September – October 2019     

 
 

 573  

 

   
 
 

ภาพร่างและกระบวนการสร้างสรรค์ผลงาน ของโมโตอิ ยามาโมโต  
ภาพจาก: https://mymodernmet.com 

 
 2. ศิลปินที่ใช้พลังสมาธิในการสร้างสรรค์งานศิลปะแบบฉับพลัน ส าหรับศิลปินในกลุ่มที่ใช้พลัง
ของ ความฉับพลังในการสร้างสรรค์ผลงาน ศิลปินมักสร้างสรรค์งานด้วยการแสดงออกร่องรอยแห่งความเด็ดขาด
ของความฉับพลัน สมาธิอันแน่วแน่ แม่นย า และเด็ดเดี่ยวที่สามารถสะท้อนออกมาในผลงานได้อย่างทรงพลัง                        
ซึ่งมักพบได้บ่อยครั้งในงานจิตรกรรมหมึกจีน และญี่ปุ่นโบราณ ที่มักทิ้งร่องรอยของการตวัดพู่กันอย่างฉับพลัน 
ตัวอย่างศิลปินที่มักสร้างสรรค์งานในรูปแบบนี้เช่นศิลปิน วัง ดงหลิง (Wang Dongling) 
  2.1  วัง ดงหลิง (Wang Dongling ค.ศ. 1945 - ปัจจุบัน) ศิลปินชาวจีน ที่ใช้สมาธิแบบฉับพลัน
ในการถ่ายทอดพลังของความแม่นย า ด้วยการตวัดพู่กันจุ่มหมึกเป็นภาพตัวอักษรจีนขนาดใหญ่ลงบนผืนผ้าใบ 
งานของดงหลิง มีลักษณะเป็นนามธรรม (Abstract)  ด้วยขนาดของชิ้นที่มีขนาดใหญ่จึงส่งแรงประทะอย่าง
รุนแรงต่อการประจันหน้าของผู้ชมในในครั้งแรก การแสดงออกด้วยพลังแห่งการเคลื่อนไหวระหว่างรูปทรงใน
ชิ้นงานซึ่งมีลักษณะคล้ายตัวอักษรจีน จากรูปทรงหนึ่งไปสู่อีกรูปทรง ลื่นไหลต่อเนื่องกันไป งานจึงสะท้อนให้เห็น
ถึงพลังของความเคลื่อนไหว และสมาธิที่ฉับพลันในการสร้างงานอย่างเด็ดขาด และแม่นย า ในขณะเดียวกันกลับ
ซ่อนความกลมกลืนและความประณีตทางความรู้สึกที่แอบแฝงไว้ในงาน การปล่อยให้รูปทรงแสดงออกทางความ
ว่างและความว่างของพื้นที่บางครั้งกลับกลายเป็นรูปทรง ซึ่งเป็นลักษณะปรัชญาแนวคิดของพระพุทธศาสนา                         
ที่ศิลปินเซนมักให้ความส าคัญ การตวัดพู่กันอย่างฉับพลันไร้ร่องรอยของการระแวดระวังในความพลาดพลั้งเป็น
ลักษณะส าคัญที่บงบอกถึงความช่ าชองของศิลปิน ที่ดูเหมือนว่าการสร้างสรรค์ผลงานเป็นเรื่องง่ายและและ
ฉับพลันแต่ความฉับพลันนั้นกลับแฝงเร้นไว้ด้วยการฝึกปรือที่ใช้ระยะเวลายาวนานจนเกิดความแม่นย า ภาพที่
ปรากฏบนผลงานจึงมักสะท้อนรูปแบบที่ไร้กฎเกณฑ์แต่แฝงซ้อนเร้นไว้ซึ่งความมีระเบียบในตัวของตัวเอง 
 

https://mymodernmet.com/


Humanities, Social Sciences and arts 

Volume 12 Number 5  September – October 2019     

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 574  

 

  
หว่าง ดงหลิง  

calligraphy performance, 2015 (ภาพซ้าย)  
“Without Form, 2013” Ink on xuan paper, 181 x 97 cm. (ภาพขวา) 

ที่มา: www.inkstudio.com.cn 
 
 งานศิลปะของดงหลิง มีลักษณะที่เป็นการผสมผสานกันระหว่างความทันสมัยกับการเขียนตัวหนังสือ
จีนโบราณ และถูกถ่ายทอดผ่านการแสดงท่าทางในการสื่อความหมาย ความสงสัยในภาษาของสังคมยุคหลัง
สมัยใหม่และพลังแห่งการฝึกปรืออย่างหนักเป็นส่วนประกอบส าคัญต่อการสร้างสรรค์ผลงานของศิลปินดงหลิง  
ซึ่งดงหลิงสามารถถ่ายทอดผ่านศิลปะการแสดงสด (Performance) ที่เป็นแบบฉบับของตนเองหรือในฐานะที่เป็น
บุคคลซึ่งมีวิถีในการสร้างสรรค์ผลงานแบบดั้งเดิม ที่นับเป็นนวัตกรรมแห่งการสร้างสรรค์ผลงานของศิลปิน 
 
 3. ศิลปินที่ใช้ทั้งแบบกินระยะเวลาและความฉับพลันในการสร้างสรรค์ผลงาน ศิลปินร่วมสมัยใน
ปัจจุบันหันมาให้ความสนใจเกี่ยวกับหลักปรัชญาความเชื่อ และจิตวิญญาณตะวันออกโดยนิยมสร้างสรรค์ผลงาน
ที่มีลักษณะแฝงเร้นด้านจิตวิญญาณมากกว่าที่จะให้ความส าคัญกับรูปแบบของชิ้นงาน โดยศิลปินเซนที่นิยมใช้ทั้ง
พลังสมาธิทั้งแบบกินระยะเวลาและแบบฉับพลันในการสร้างสรรค์ผลงานนั้นมีอยู่หลายท่านแต่จะขอยกตัวอย่าง
ท่านที่มีความชัดเจนในการใช้พลังสมาธิทั้ง 2 รูปแบบมาเป็นตัวอย่างดังนี้ 
   
 

http://www.inkstudio.com.cn/


Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

Humanities, Social Sciences and arts      

Volume 12 Number 5  September – October 2019     

 
 

 575  

 

  3.1  ดักลาส ดิแอซ (Douglas Diaz ค.ศ. 1972 - ปัจจุบัน)  ศิลปินชาวอเมริกัน ที่ใช้เวลาส่วน
หนึ่งในการท าสมาธิให้เกิดพลัง ก่อนที่จะระเบิดพลังของสมาธินั้นออกมาด้วยการขีดเส้นทีละเส้นอย่างฉับพลัน
และซ้อนทับกันไปมาด้วยปากกา ดินสอไข และดินสอด า และในขณะเดียวกันก็ปล่อยให้พลังของสมาธิแบบกิน
ระยะเวลาค่อยๆ ด าเนินไปพร้อมกับการทับถมกันชั้นแล้วชั้นเล่าของน้ าหนักดินสอ และหมึกด า ลงบนกระดาษ 
และผืนผ้าใบขนาดใหญ่ โดยไม่ได้กะเกณฑ์โครงสร้าง หรือการร่างแบบของชิ้นงานไว้ล่วงหน้า การแสดงออกด้วย
พลังสมาธิอย่างฉับพลันในขณะสร้างสรรค์ผลงานของดิแอซ เปรียบเสมือนการปลดปล่อยให้จิตวิญญาณหรือจิตใต้
ส านึกได้แสดงออกด้วยพลังที่ถูกซ้อนเร้นภายใต้ขอบเขตของร่างกาย ภาพผลงานที่ปรากฏจึงอาจเรียกได้ว่า              
จิตวิญญาณเป็นน าพาให้เกิดรูปแบบและความหมายของผลงานที่อยู่บนพื้นที่แห่งความว่างและช่วงระยะเวลา  
 

 
ดักลาส ดิแอซ  

“Surrender, 2016” Installation, Variable size. 
ที่มา: http://douglasdiaz.com 

 

                  
ภาพกระบวนการสร้างสรรค์ผลงาน ดักลาส ดิแอซ  
ภาพจาก: https://vimeo.com/douglasdiaz 

 

http://douglasdiaz.com/


Humanities, Social Sciences and arts 

Volume 12 Number 5  September – October 2019     

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 576  

 

 การสร้างสรรค์ผลงาน การท าเครื่องหมายลงบนผืนผ้าใบ ด้วยดินสอด า และดินสอไข อย่างฉับพลัน 
และรุนแรง ซ้ าไปซ้ ามา ด้วยวิธีการที่ลดทอนและรูปแบบที่เรียบง่าย ซึ่งผู้ศึกษาคิดว่าเป็นสิ่งที่เชื้อเชิญให้ระลึกถึง
ความสัมพันธ์ของตนเองกับสิ่งที่อยู่นอกเหนือการควบคุมของตนเอง เพื่อพิจารณาและยอมรับ การสร้างสรรค์งาน
และกระบวนการสร้างสรรค์งานของดิแอซ จึงเป็นเสมือนการกระตุ้นให้เกิดค าถามเกี่ยวกับความมีตัวตน และ
ความคิดที่ท้าทายการยอมรับความกลัว กับความมืดที่อยู่ลึกลงไปในจิตไร้ส านึก และความพยายามที่จะสร้าง
ความสงบทางจิตวิญญาณ การส ารวจตนจึงเกิดขึ้นในรูปแบบของการวาดเส้นหลังจากการท าสมาธิแบบสั้นๆ                        
ของศิลปิน 

การใช้พลังสมาธิแบบฉับพลัน การใช้พลังสมาธิแบบกินระยะเวลา 

  
ตารางเปรียบเทียบการใช้พลังสมาธิแบบฉบัพลนัและการใช้พลงัสมาธิแบบกินระยะเวลาในผลงานชดุ 

Surrender, 2016 โดย ดักลาส ดิแอซ  
ที่มา: http://douglasdiaz.com 

 
บทสรุป 
 จากการค้นคว้าเกี่ยวกับแนวทางในการสร้างสรรค์ผลงานของศิลปินเซน ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน              
จึงอาจจะสรุปได้ว่า ศิลปินเซนอาจมีแนวทางในการสร้างสรรค์ผลงานที่แตกต่างกันไป ตามค่านิยมในแต่ละยุค
สมัย และสิ่งแวดล้อม ตลอดจนประสบการณ์ส่วนตนของศิลปินเอง สิ่งเหล่านี้ล้วนเป็นแรงขับเคลื่อน มีส่วนในการ
ผลักดันให้วิถีในการสร้างสรรค์ ของศิลปินเซนในแต่ละท่านมีแนวทางในการสร้างสรรค์ผลงานที่แตกต่างกันไป 
โดยยังมีเรื่องของการใช้พลังสมาธิในการสร้างสรรค์ผลงานที่ยังแฝงเร้น แนวทางในการใช้พลังสมาธิในการ
สร้างสรรค์ผลงานของศิลปินเซนจากผลทางการศึกษาในครั้งนี้ อาจพอสรุปได้ว่า ผลงานของศิลปินเซ นมี              
แนวทางการใช้พลังสมาธิในการสร้างสรรค์ผลงานที่สามารถแบ่งออกได้เป็น 3 รูปแบบคือ 1.) การใช้พลังสมาธิ
แบบกินระยะเวลาในการสร้างสรรค์ผลงาน 2.) การใช้พลังสมาธิแบบฉับพลันในการสร้างสรรค์ผลงาน และ                
3.) การใช้พลังสมาธิทั้งแบบกินระยะเวลาและแบบฉับพลันในการสร้างสรรค์ผลงาน  
 
 
 
 

http://douglasdiaz.com/


Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

Humanities, Social Sciences and arts      

Volume 12 Number 5  September – October 2019     

 
 

 577  

 

References 
Abe T. & Thokhuso, S. (talk. 2010) pœ  t tamna  n hatthasin mai phaic ha kmư  angbe  papu.[Japanese 
 Bamboo : Tracing the legend of craftsmanship] Auditorium: TCDC. 
Batchelor, S. (1994). The Awakening of the West. Berkeley. 
Gilhooly, R. (2016). The Old Bamboo : the spa resort of Beppu in Oita Prefecture is home to 
 one of japan’s last remining bamboo waeaving communities. Highlighting japan, 
 October, 29. 

Iwon phan, C. (trans. 2016) se  n læ watthanatham Yi  pun [Zen and Japanese culture.]By Daisetsu 
 Suzuki (2010). Bangkok: Bi. 

Iwonphan, C. (2014) hima phra c  han do   kmai : su  an Yi  pun. [Snow Moon and Flowers :Japanese 
 Garden] Bangkok: Sarakadeephap. 
Laib, W (2000). Wolfgang Laib :Durchgang, Ubergang. Stuttgart: Institut fur Auslandsbeziehungen. 
Manco,Trista (2014). Big Art Small Art. United Kingdom: Thames & Hudson. 

Piaklin, P. (2017) ka nsưksa   læ wikhro   pri  apthi  ap laksana mư  an c hing læ na  mmatham pha  pkhi  an 

 mưk dam : ko   rani   sưksa  c ha k nika  i se  n C  hi  n læ Yi  pun. [Study and comparativeanalysis 
 of realistic and abstract characteristics of black ink paintings : case studiesfrom Zen, 
 Chinese and Japanese.] Silpakorn University Journal of Fine Arts, Vol.5, 112. 
Suzuki, S. (2011). Zen Mind, Beginner’s Mind: Informal Talk on Zen Meditation and Practice              
 T. Dixon. (Ed.) Boston: Shambhala. 

Watcharamethi  W. ( 2018) cha nna thu  ai [ Cup of tea ]. nonthaburi: Sappaya 


