
Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

Humanities, Social Sciences and arts      

Volume 12 Number 6  November – December 2019     

 
 

 1705  
 

“ไทด ำ” ชำติพันธุ์ร่วมสมยั 
 

“Tai Dam” Contemporary Ethnic 
 

อารีย์  น ้าใจด ี(Aree Namjaidee)* 
พิชญาภา ยืนยาว (Pitchayapa Yuenyaw)** 

 

บทคัดย่อ  
 ไทด้าเป็นกลุ่มชนกลุ่มน้อยที่อาศัยอยู่ในประเทศไทย ที่เคยตั งถิ่นฐานที่เวียดนามโดยอาศัยอยู่ตาม
แม่น ้าแดงและแม่น ้าด้าในเวียดนามเหนือ และได้อพยพย้ายถิ่นฐานมาประเทศไทยเมื่อปี พ.ศ. 2423  ซึ่งเป็น           
คนไทยที่รู้จักกันในนาม “ไทด้า” หรือ “ลาวโซ่ง” ในปัจจุบันมีกลุ่มชาติพันธุ์ไทด้า จ้านวนกว่า 90 ล้านคนที่อาศัย
อยู่ในดินแดนของชาติอื่น ซึ่งจ้าแนกได้ถึง 80 กลุ่ม ชาติพันธุ์ไทด้าพบได้ใน 4 ประเทศ ได้แก่ จีน ลาว ไทย และ
เวียดนามตะวันออกเฉียงเหนือ พวกเขาเชื่อว่าบรรพบุรุษของพวกเขาเกิดขึ นในภูมิภาคสิบสองจุไทซึ่งเป็นบ้านเกิด
ของชาวไทด้าในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้และอพยพไปยังประเทศอ่ืนๆ เนื่องจากเกิดความขัดแย้ง หรือย้ายถิ่นฐาน
ไปยังดินแดนที่อุดมสมบูรณ์มากขึ น ท่ามกลางการอนุรักษ์แบบดั งเดิมของชาวไทด้าปัจจุบัน กลุ่มชาติพันธุ์ไทด้าที่
อาศัยอยู่ในประเทศไทยต้องการให้เรียกว่าพวกเขาว่า “ไทด้า” มากกว่า “ลาวโซ่ง” วิถีชีวิตภาษาถิ่นวัฒนธรรม
และประเพณีของพวกเขาได้รับอิทธิพลบางส่วนจากศาสนาพุทธ แต่ประเพณีและความเชื่อดั งเดิมทั งหมดยังคง
ได้รับการอนุรักษ์ไว้  ในบางประเทศมีข้อจ้ากัดในการแสดงออกของอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ของไทด้าในพื นที่
สาธารณะ ท้าให้ชาวไทด้าจ้าเป็นต้องปรับเปลี่ยนหรือเปลี่ยนสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชาติพันธุ์ตนเอง             
โดยที่ชาวไทด้าได้ยอมรับวัฒนธรรมของชาวไทยที่เปลี่ยนแปลงไปตามยุคสมัย เคารพสิทธิ ประเพณี วัฒนธรรม 
ยอมรับและปฏิบัติตามโดยไม่สูญเสียความเป็นตัวตน เช่นเดียวกับที่สังคมชาวไทยและกลุ่มชาติพันธุ์ไทด้าต่าง
ยอมรับในความแตกต่างซึ่งกันและกัน ทั งชาวไทยและชาวไทด้าจึงสามารถด้ารงชีวิตร่วมกันได้อย่างมีความสุข  
ท้าให้กลุ่มชาติพันธุ์ไทด้ายังคงไว้ซึ่งความเป็นตัวตนในสังคมของความเปลี่ยนแปลงตั งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน   
 
ค ำส ำคัญ : ไทด้า  ชาติพนัธุ์  รว่มสมัย 
 
 
 
 

                                                           

 
*
 ผู้อ้านวยการสถานศึกษา. โรงเรียนบ้านคลองตัน 

   Administrator School, Ban Klong Tun School.  Email: aree8400@gmail.com, 065-5415561 

 
**

 ผู้ช่วยศาสตราจารย  ์ดร. สาขาวิชาการบริหารการศึกษา คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภฏันครปฐม    

    Asst. Prof. Ph.D., Department of Educational Administration, Faculty of Education, Nakhon Pathom 
Rajabhat University, Email: pitchayapatom@gmail.com, pitchayapa@npru.ac.th, 086-3111816 

Received:     June            29, 2019 
Revised:      October        22, 2019 
Accepted:   December     17, 2019 



Humanities, Social Sciences and arts 

Volume 12 Number 6  November – December 2019 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 1706  

 

Abstracts 
 The Tai Dam are a minority group that reside within Thailand. These settlers were 
once Vietnamese who lived along the Red and Black River of northern Vietnam. In the 1880’s a 
group Vietnamese fled to Thailand. They are Thais known as “Tai Dam” or “Lao Song”.                 
At present, some 90 million ethnic Tai Dam people live across the region, and can be divided 
into 80 groups.  The  ethnic  Tai  Dam  group  is  found  in  four  countries:  China,  Laos,  
Thailand,  and  northeastern  Vietnam.  They  believe  that  their  ancestors  originated  in  
Sipsongchuthai  Region,  the  homeland  of  the  Tai Dam peoples in Southeast Asia and 
migrated to other countries due to conflicts or in search of better and more fertile land on 
which to settle. Amidst the traditional conservation of the Tai Dam people, the Tai Dam in 
Thailand now want to be called Tai Dam rather than Lao Song. Their way of life, dialect, 
culture and traditions are partially influenced by Buddhism, but all the original traditions and 
beliefs have been preserved. Therefore, State restrictions on the expression of ethnic identity 
in public spaces has made it necessary to select, receive, adapt, or change ethnic cultural 
symbols. Tai Dam are able to adapt their life style during Thai’ s culture in every era by 
respecting the human rights, traditions, and culture without losing their ethnical identity. While 
Thai society and Tai Dam ethnic groups can accept each other's differences. Both Thai and Tai 
Dam people can live happily together. Therefore, Tai Dam still maintains their identity during 
the society change from past to present. 
 
Keywords: Tai Dam, ethnic, contemporary   
 
บทน ำ 
 ท่ามกลางความเปลี่ยนแปลงในยุคโลกาภิวัตน์ ก่อให้เกิดการเปิดกว้างในการรวมกลุ่มทางสังคม 
เศรษฐกิจ การติดต่อสื่อสาร รวมถึงการอยู่ร่วมกันที่มีมากขึ นท้าให้ประเทศต่างๆ รวมถึงประเทศไทยที่มีคน
หลากหลายเชื อชาติ ศาสนา ทัศนคติ ความเชื่อ มาอยู่ร่วมกัน  สังคมไทยได้เปิดกว้างการรับรู้ข้อมูลข่าวสาร และ
วัฒนธรรมจากทั่วโลก แม้ว่าโลกาภิวัตน์ท้าให้การใช้ชีวิตของผู้คนในสังคมมีการปรับตัวในการรับวัฒนธรรมที่มี
ความทันสมัยมากขึ น แต่ถึงกระนั นยังมีกลุ่มคนบางกลุ่มยังคงมีวัฒนธรรมและอัตลักษณ์ที่คงไว้ในสังคม ซึ่งการอยู่
ร่วมกันต้องเปิดกว้างและท้าความเข้าใจซึ่งกันและกัน  ดังนั น หากขาดการยอมรับ การเปิดกว้างทางความคิด 
การเคารพสิทธิในการเลือกรับวัฒนธรรมที่แตกต่างจากตน ก็อาจจะก่อให้เกิดความวุ่นวาย แตกแยกขึ นได้ในสังคม
ที่มีความหลากหลายได้ นอกจากนี  แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 12 พ.ศ. 2560 – 2564             
ได้กล่าวถึงสิทธิของมนุษยชนที่ท้าให้พัฒนาการเป็นสังคมพหุวัฒนธรรมของสังคมไทยเป็นสากลมากขึ น ประเทศ
ไทยมีกฎหมายคุ้มครองกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ ให้มีสิทธิด้ารงชีวิตในสังคมตามวัฒนธรรม ประเพณี และวิถีชีวิตโดย
ได้รับความคุ้มครอง ส่งเสริมการอยู่ร่วมกันภายใต้ความหลากหลายทางวัฒนธรรม แนวคิดพหุวัฒนธรรมมุ่ง



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

Humanities, Social Sciences and arts      

Volume 12 Number 6  November – December 2019     

 
 

 1707  
 

ความคิดไปที่การถูกรวมเข้าไปในสังคมของทุกคน การเข้าใจ เคารพ และการปรับตัวในสภาพความแตกต่าง การ
ยอมกันของคนในสังคมได้ตระหนักรู้ในความได้เปรียบและเสียเปรียบของการเป็นสมาชิกของกลุ่มใดกลุ่มหนึ่งที่
ผูกติดอยู่กับลักษณะใดลักษณะหนึ่ง เช่น เชื อชาติ เพศ รสนิยมทางเพศ ศาสนาที่อยู่ (ส้านักงานคณะกรรมการ
พัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ, 2561: 5) 
 การเรียนรูค้วามเป็นชาติพันธุ์ ท้าให้เราได้เรียนรู้และให้ความส้าคัญมากขึ นกับปัญหาการเปลี่ยนแปลง
ที่เกิดขึ นภายใต้บริบทและเงื่อนไขที่แตกต่างกัน พร้อมกับท้าความเข้าใจกับพลวัตของกลุ่มชาติพันธุ์  โดยยอมรับ
ต่อการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ นกับสิทธิ ความมีตัวตน และภูมิปัญญาของกลุ่มชาติพันธุ์อย่างเท่าเทียมกัน เพื่อการ
ด้ารงชีวิตอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขอย่างแท้จริง เกือบทุกประเทศในโลกนี จะมีประชากรที่ประกอบด้วยกลุ่มชาติ
พันธุ์อย่างหลากหลาย เนื่องจากมีประวัติศาสตร์ของความสัมพันธ์ ซึ่งท้าให้เกิดการแลกเปลี่ยนและการผสมผสาน
กันทางวัฒนธรรมกันมานาน การอยู่ร่วมกันของกลุ่มชนชาติก็ไม่ได้ก่อให้เกิดความขัดแย้งเสมอไป การไม่รังเกียจ
เดียดฉันท์  ไม่เอาเปรียบ ไม่ดูถูกเหยียดหยาม การยอมรับซึ่งกันและกัน พบว่าในบางสังคมจะมีการผสมผสานกัน
ทางวัฒนธรรมได้อย่างดี ขณะที่ในอีกหลายสังคมอยู่ร่วมกันได้ แม้ว่าจะคงความแตกต่างของแต่ละชาติพันธุ์เอาไว้ 
แสดงให้เห็นว่าสังคมนั นๆ ได้เคารพสิทธิของความแตกต่างทางชาติพันธุ์อย่างเท่าเทียมกัน ที่จริงแล้วสังคมหนึ่ง
สามารถเคารพในความแตกต่างได้อย่างหลากหลาย นอกจากชาติพันธุ์แล้วก็อาจจะเคารพความแตกต่างในทาง
วัฒนธรรมของท้องถิ่น ความแตกต่างในความรู้ และความแตกต่างในความเชื่อ  เป็นต้น ความแตกต่างอย่าง
หลากหลายที่เกิดขึ นนี เราเรียกว่า “พหุสังคม” ซึ่งมักจะเกิดขึ นได้อย่างแท้จริงเมื่อสังคมนั นๆ ได้พัฒนาความเป็น
ประชาธิปไตยมากขึ น  (ประไพ วิริยะพันธุ์, 2559)   
 
ควำมหมำยของกลุ่มชำติพันธุ์ 
 พจนานุกรมศัพท์สังคมวิทยา ฉบับราชบัณฑิตยสถาน (2554)  ให้ความหมาย ชาติพันธุ์ (ethnos)          
ว่าหมายถึง กลุ่มที่มีพันธะเก่ียวข้องกัน และที่แสดงเอกลักษณ์ออกมา โดยการผูกพันลักษณาการของเชื อชาติและ
สัญชาติเข้าด้วยกัน  และพจนานุกรมศัพท์สังคมวิทยาให้ความหมาย ชาติพันธุ์วิทยา (ethnology) ว่า หมายถึง 
“การพินิจศึกษาเชิงวิทยาศาสตร์ ที่เกี่ยวกับวัฒนธรรมปัจจุบัน หรือวัฒนธรรมเดิม ที่สูญหายไปของกลุ่ม
มนุษยชาติทั งหลายในโลกชาติพันธุ์วิทยา อาจหมายถึง มานุษยวิทยาวัฒนธรรมก็ได้” กลุ่มชาติพันธุ์                 
(ethnic group) เป็นความคิดที่นักมานุษยวิทยาใช้ในการจ้าแนกกลุ่มชนต่างๆ ซึ่งแพร่หลายในสาขาวิชา
มานุษยวิทยา ก่อนหน้านี นักมานุษยวิทยาให้ความส้าคัญกับการจ้าแนกแบบแผนพฤติกรรมมนุษย์หรือที่นัก
มานุษยวิทยาเรียกว่า “วัฒนธรรม” มากกว่าการจ้าแนกตัวกลุ่มชนเอง การปรากฏตัวและการแพร่หลายของมโน
ทัศน์ “กลุ่มชาติพันธุ์” หรือ “ethnic group” อาจ ไม่มีค้าอธิบายที่ชัดเจนนัก แต่สันนิษฐานได้ว่าเชื่อมโยงกับ
กระแสความเคลื่อนไหวของนักมานุษยวิทยาและนักสังคมศาสตร์อื่นๆ ในเรื่องสิทธิมนุษยชน เพราะนัก
มานุษยวิทยาบางท่าน เช่น Ashley Montague  A. Montague ได้ให้ข้อคิดเห็นว่า มโนทัศน์ “กลุ่มชาติพันธุ์” 
น่าจะเป็นค้าที่มีประโยชน์ในการจ้าแนกกลุ่มชนได้อย่างถูกต้องมากขึ น เพราะเป็นค้าใหม่และสามารถเข้าใจได้
ชัดเจนมากกว่า ค้าว่า “ชนชาติ” (ฉวีวรรณ ประจวบเหมาะ, 2551: 7)  
 



Humanities, Social Sciences and arts 

Volume 12 Number 6  November – December 2019 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 1708  

 

 ชาวไทด้า หรือชาวไทยทรงด้า เป็นอีกหนึ่งกลุ่มชาติพันธุ์ที่อาศัยอยู่ในสังคมไทยที่รับวัฒนธรรมของ
การเปลี่ยนแปลงในโลกโลกาภิวัตน ์ความทันสมัยท้าให้เกิดการเปลี่ยนแปลงอัตลักษณ์ ชาติพันธุ์ของตนไปบ้าง แต่
ยังคงไว้ซึ่งความเป็นตัวตน บทความนี ได้น้ากรณีศึกษาชาวไทด้ามาอธิบายการคงอยู่ในการแสดงออกอัตลักษณ์
ชาติพันธุ์ ซึ่งผู้เขียนได้น้าเสนอให้เห็นว่า การแสดงอัตลักษณ์ที่คงอยู่นี เกิดจากปฏิสัมพันธ์ของความสัมพันธ์กลุ่ม
ชนชาติพันธุ์ไทด้าที่ยังคงเหนียวแน่น และสืบต่อชั่วลูกชั่วหลาน เป็นความสัมพันธ์ที่ชาวไทด้าไม่อาจปฏิเสธที่จะ
ด้ารงไว้ได้ การแสดงออกอัตลักษณ์วัฒนธรรมของชาวไทด้า โดยผู้เขียนได้มีโอกาสในการอยู่ร่วมกับกลุ่มชนชาติ
พันธุ์ ไทด้า ได้ ซึมซับวัฒนธรรม ประเพณี ความเชื่อ การด้ารงชีวิตที่แตกต่างในสังคมไทย ได้มองเห็นถึงการ
ปรับตัวในการอยู่ร่วมกันกับโลกยุคปัจจุบันที่ผสมผสานความเป็นอัตลักษณ์ของตนเข้ากับวัฒนธรรมที่เปลีย่นแปลง
ไปได้อย่างน่ายกย่อง   
 “ไทด ำ” กับวัฒนธรรมร่วมสมัย 
 บทความนี จะกล่าวถึงกลุ่มชาติพันธุ์ไทด้าที่มีถิ่นฐานเดิมอยู่บริเวณสิบสองจุไทหรือสิบสองเจ้าไท โดยที่ 
มน อุดมเวช  (2547) ได้อ้างบทสัมภาษณ์ เพชรตะบอง ไพศูนย์ (สัมภาษณ์) เมื่อปี พ.ศ. 2543 อธิบายค้าว่า “จุ” 
แปลว่า “เมือง” และค้าว่า“เจ้า” หมายถึง “หมู่” ส่วนค้าว่า “โซ่ง” เช่นเดียวกับพิเชฐ สายพันธ์  (2551: 84) 
อ้างจากเอกสารความโตเมือง ที่เขียนด้วยภาษาไทด้าดั งเดิม อธิบายสอดคล้องกันว่า “โซ่ง” เป็นชื่อเรียกหน่วย
ของการปกครองทางสังคมที่อยู่รอบนอกของศูนย์กลางที่มีชื่อเรียกว่า“เชียง” ตามระบบการปกครองจารีตของคน
ไทด้าดั งเดิม หรือกล่าวอีกนัยหนึ่ง คนไทด้ากลุ่มที่คนไทยเรียกว่า โซ่ง คือกลุ่มคนที่อาศัยอยู่เมืองรอบๆ นอกของ
เมืองศูนย์กลางอ้านาจนั นเอง และค้าว่า “ลาวโซ่ง” เป็นค้าที่คนไทย (สยามในขณะนั น) เรียกตามคนลาวหลวง
พระบางที่ท้าหน้าที่กวาดต้อนผู้คนมาให้สยามอีกทีหนึ่ง เนื่องจากสยามไม่รู้จักไทด้า สยามจึงเรียกกลุ่มนี ว่าเป็น
ลาวตามกลุ่มคนลาวหลวงพระบาง โดยแยกแยะให้ต่างจากลาวกลุ่มอื่นว่าเป็นลาวโซ่ง ซึ่งหากพิจารณาค้าว่า 
“ลาว” จะเห็นได้ว่าเป็นค้าที่ใช้เรียกผู้คนกลุ่มต่างๆ ที่อาศัยอยูใ่นประเทศลาว เช่น “ลาวพวน” คือกลุ่ม คนลาวที่
อยู่เมืองพวน แขวงเชียงขวาง “ลาวเวียง” หมายถึงกลุ่มคนที่เมืองเวียงจันทน์ หรือ “ลาวครั่ง” ก็มีลักษณะ
เช่นเดียวกันคือผู้คนที่อาศัยอยู่บริเวณเมืองภูครัง จึงเรียกว่าลาวภูครัง ต่อมากลายเป็นลาวครั่ง เป็นต้น หรือแม้แต่
ผู้คนในประเทศลาวด้วยกันเอง ยังคงมีค้าเรียกคนกลุ่มต่างๆ ตามลักษณะพื นที่ที่อยู่อาศัย เช่น “ลาวลุ่ม” 
หมายถึง กลุ่มคนที่ตั งบ้านเรือนในเขตที่ราบ “ลาวเทิง” หมายถึงกลุ่มของผู้คนที่อาศัยอยู่ในพื นที่ราบสูง หรือค้า
ว่า “ลาวสูง” หมายถึงกลุ่มของผู้คนที่อยู่เขตภูเขาสูง ดังนั นจะเห็นได้ว่า ค้าว่า “ลาว” จึงหมายถึงผู้คนที่เป็น
ประชากรของประเทศลาว หากแต่มีส่วนขยายค้าเรียกตามถิ่นที่อยู่ในแง่ของเมืองที่ตั ง (locality) และ/หรือภูมิ
ทัศน์นิเวศ (ecological landscape) การที่เรียกกลุ่มชาติพันธุ์ โดยเติมค้าว่า “ไทย” น้าหน้า ไม่ว่าจะเป็น           
ไทยพวน” หรือ “ไทยทรงด้า” จึงเป็นเรื่องที่ ชูศักดิ์ วิทยาภัค (2548: 150) เรียกว่าเป็น “สิ่งที่สร้างทาง
การเมือง” ทั งสิ น “ไทด้า” กับ “ไทยทรงด้า” เป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่ใช้เรียกได้เหมือนกัน สอบถามจาก ผู้มีความรู้
ด้านไทด้าถึงความเหมือน ความต่างในการเรียกกลุ่มคน “ไทด้า” หมายถึงชาติพันธุ์กลุ่มไทด้าที่มีอยู่ทั่วโลก              
เป็นกลุ่มก้อนใหญ่ แต่ถ้าไทด้าที่อยู่ในประเทศไทยนั น จะเรียกว่า “ไทด้า” หรือเรียกว่า “ไทยทรงด้า” ก็ไม่ได้ผิด
อะไร (ณัฐวุฒิ ทองดอนเอ, 2562: สัมภาษณ์)  



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

Humanities, Social Sciences and arts      

Volume 12 Number 6  November – December 2019     

 
 

 1709  
 

 ต้านานที่เล่าขานสืบต่อกันมาเรื่องเล่าของชาวไทด้านั น ท้าให้ทราบถึงประวัติความเป็นมา ถิ่นก้าเนิด
ของชาวไทด้าที่มาอาศัยอยู่ในประเทศไทย ดังนั นจึงพบงานวิชาการหลายชิ นที่กล่าวถึงความพยายามกลับไปยังถิ่น
มาตุภูมิเดิมของคนไทด้า ไม่ว่าจะเป็นการหลบหนีจากสังกัดมูลนาย หรืออธิบายการพบการกระจายตัวของชาวไท
ด้าที่ตั งถิ่นฐานกระจายตัวอยู่ในหลายจังหวัดของประเทศไทย โดยกล่าวว่าเป็นความพยายามเดินทางกลับไปยัง
เมืองแถน แต่จ้าทางไม่ได้จึงต้องปักหลักตั งบ้านเรือน ณ บริเวณนั น (บังอร ปิยะพันธุ์ 2541 ; สมรักษ์ ชัยสิงห์
กานานนท์ 2550; มยุรี วัดแก้ว 2521) หรือแม้แต่พิธีกรรมการบอกทางคนตายของชาวไทด้า เพื่อให้ผู้ตาย
เดินทางกลับไปยังเมืองแถน ที่เชื่อว่าเป็นถิ่นที่อยู่ดั งเดิมของชาวไทด้า เรื่องราวต่างๆ เหล่านี เป็นต้านานที่อยู่ใน
ความทรงจ้าร่วมกันที่ยังคงได้รับการถ่ายทอดอย่างต่อเนื่อง และเป็นการตอกย ้าอุดมการณ์ของความเป็นชาติพันธุ์
ของตน ซึ่งส่งผลต่อการสร้างอัตลักษณ์ที่สัมพันธ์กับความเป็นตัวตนของชาติพันธุ์ของชาวไทด้า 
 “ไทด ำ” ควำมเป็นอันหนึ่งอันเดียวบนควำมแตกต่ำงทำงวัฒนธรรม 
 พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2554 (ราชบัณฑิตยสถาน, 2554) ให้ความหมาย 
“วัฒนธรรม”ว่า สิ่งที่ท้าความเจริญงอกงามให้แก่หมู่คณะ เช่น วัฒนธรรมไทย วัฒนธรรมในการแต่งกาย วิถีชีวิต
ของหมู่คณะ เช่น วัฒนธรรมพื นบ้าน วัฒนธรรมชาวเขา 
 พระยาอนุมานราชธน (2532: 50) ได้กล่าวถึง วัฒนธรรมจ้าแนกออกได้เป็น 2 ประเภทคือ วัฒนธรรม
ทางวัตถุ ได้แก่ สิ่งที่มนุษย์สร้างขึ นเพื่อตอบสนองความจ้าเป็นในการด้ารงชีวิต เช่น เครื่องมือ เครื่องใช้ ซึ่งมีการ
ผลิตสืบทอดกันมา จนเป็นความเจริญก้าวหน้า ส่วนอีกประเภทคือ วัฒนธรรมทางจิตใจ ได้แก่ แนวคิด ปรัชญา 
ทัศนคติ ค่านิยม ซึ่งสิ่งเหล่านี มีผลต่อสติปัญญาของมนุษย์ ซึ่งจะออกมาในรูปของคุณธรรม จริยธรรม มาตรฐาน
ทางสุนทรียภาพ และขนบธรรมเนียม ประเพณี ตลอดจนความเชื่อ นักมานุษยวิทยา Tylor, Edward (1920) 
เคยอธิบายว่าวัฒนธรรม หรืออารยธรรม คือความซับซ้อนที่ประกอบด้วยความรู้ ความเชื่อ ศิลปะ ศีลธรรม 
กฎหมาย ขนบธรรมเนียม ประเพณี นิสัย พฤติกรรม และความสามารถต่างๆ ที่มนุษย์จะพึงมีและใช้เพื่อ
ด้ารงชีวิตในสังคมชาวไทด้า หรือลาวโซ่ง มีวัฒนธรรม ประเพณี และพิธีกรรมที่ผูกพันกับความเชื่อค่อนข้างมาก 
รูปแบบ รายละเอียดจะแตกต่างกันไปตามท้องถิ่น ซึ่งโดยทั่วไปแล้ว สังคมของลาวโซ่ง จะแบ่งออกเป็น 2 กลุ่ม 
คือ กลุ่มผู้ท้าว หรือกลุ่มชนชั นสูง เป็นการสืบสกุลจากเจ้านายผู้ปกครองในแคว้นสิบสองปันนา อีกกลุ่มเป็นชน
ผู้น้อยหรือผู้สืบสกุลจากประชาชนหรือคนทั่วไปรูปแบบของวัฒนธรรมประเพณีดั งเดิมจะแตกต่างกันระหว่าง               
2 กลุ่มในอดีตจนถงึปัจจุบันยังมีความแตกต่างกันอยู่ โดยเฉพาะความเชื่อ คณะกรรมาธิการโลกว่าด้วยวัฒนธรรม
และการพัฒนา (The World Commission on Culture and Development) ได้น้าเสนอรายงานเรื่อง            
ความหลากหลายทางวัฒนธรรม (Our Creation Diversity) ต่อที่ประชุมสมัยสามัญของยูเนสโก เมื่อตุลาคม 
2538 ว่า วัฒนธรรม เป็นปัจจัยในการถ่ายทอดพฤติกรรม และพลังแห่งการเปลี่ยนแปลง สร้างสรรค์ เสรีภาพ 
และความเป็นผู้ตื่นตัวต่อความแปลกใหม่ที่เกิดขึ นในวิถีชีวิตอยู่เสมอ และว่าวัฒนธรรม คือ พลังจิตส้านึก อ้านาจ 
ความรู้และความหลากหลายส้าหรับชมุชนและสงัคม ดังนั น ปัญหาท้าทายมนุษยชาติปัจจุบัน คือ การปรับวิถีชีวิต
ให้สอดคล้องกับสังคมและสิ่งแวดล้อมในปัจจุบัน และที่ก้าลังจะเปลี่ยนไปในอนาคต โดยเฉพาะการปรับแนวคิด
ใหม่ พฤติกรรมใหม่ การจัดระเบียบสังคมใหม่ และการส่งเสริมแนวทางการพัฒนาทั งหลายบนพื นฐานมิติทาง
วัฒนธรรม (ส้านักงานคณะกรรมการการวัฒนธรรมแห่งชาติ กระทรวงวัฒนธรรม, ออนไลน์, สืบค้นเมื่อ                   
26 มิถุนายน 2562) 



Humanities, Social Sciences and arts 

Volume 12 Number 6  November – December 2019 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 1710  

 

 จากประสบการณ์การท้างานร่วมกันกับชาวไทด้า หรือ ไทยทรงด้า ในที่นี ผู้เขียนขอเรียกชาวไทยทรง
ด้าว่า “ไทด้า” จากความคุ้นชิน ชุมชนไทด้าที่ผู้เขียนเคยท้างานสัมพันธ์กับกลุ่มไทด้าในภาคกลางของประเทศ
ไทย ต้าบลสระพัฒนา จังหวัดนครปฐม ในช่วงปี พ.ศ. 2560 – 2562  ท้าให้มีโอกาสได้ศึกษา เรียนรู้วิถีชีวิต 
วัฒนธรรมประเพณี ความเชื่อ และได้มีโอกาสเข้าร่วมงานและกิจกรรมของชาวไทด้า ซึ่งถือเป็นงานประจ้าปี
ส้าคัญที่ชาวไทด้าจัดสืบเนื่องเป็นประจ้าทุกปี การคลุกคลี เรียนรู้ลักษณะการด้าเนินชีวิต ประเพณี วัฒนธรรม 
ความเชื่อ กับบุคคลที่เป็นชาติพันธุ์ไทด้า ข้อมูลที่น้าเสนอในบทความนี ได้จากการสังเกตอย่างมีส่วนร่วม การ
พูดคุย และการสนทนาอย่างไม่เป็นทางการ  การใช้ชีวิตอยู่ร่วมกันกับชาวไทด้า ท้าให้ทราบถึงสภาพความเป็นอยู่
บนพื นฐานของความแตกต่างทางวัฒนธรรมที่ยังคงสืบต่อกันมาอย่างน่าชื่นชม 
 พิธีกรรม ควำมเชื่อ 
 ชาวไทด้ามีความเชื่อที่เกี่ยวข้องกับผีบรรพบุรุษมาช้านาน ทั งที่บริเวณบ้านเรือนที่อยู่อาศัยและพื นที่ 
ไร่นา ด้วยชาวไทด้ามีความเชื่อว่าสิ่งเหนือธรรมชาติเหล่านี สามารถปกป้องคุ้มครองให้ตนและสมาชิกในครอบครัว
อยู่ด้วยความสุขสวัสดิ์  เจริญรุ่งเรือง แคล้วคลาดจากภัยอันตรายต่างๆ จ้าเป็นต้องมีการเซ่นไหว้ บวงสรวงด้วย
เครื่องบูชาต่างๆ ซึ่งจริงๆ แล้ว ตามความเชื่อของชาวไทด้านั น “ผี” ที่อยู่ในบ้านเรือนก็คือบรรพบุรุษของ
ครอบครวัชาวไทด้า การเซ่นไหว้ บวงสรวง เป็นการท้าบุญให้กับญาติ บรรพบุรุษ เช่นเดียวกับกลุ่มคนไทยที่จะใส่
บาตร กรวดน ้า อุทิศส่วนบุญให้กับบรรพบุรุษ ซึ่งในปัจจุบันมีการสืบสานวัฒนธรรม ประเพณี ความเชื่อนี ให้เห็น
อยู่ในทุกที่ที่กลุ่มชนชาติพันธุ์ไทด้าอาศัยอยู่ 
 ประเพณีกำรเสนเฮือน (เสนเรือน)  พิธีกรรมเซ่นไหว้ผีเรือนของชาวไทด้า หรือ ลาวโซ่ง ผีเรือนที่ชาว
ไทด้า หรือลาวโซ่งนับถืออยู่อย่างเคร่งครัดคือ บรรพบุรุษที่เสียชีวิตไปแล้ว โดยเฉพาะ พ่อ แม่ ปู่ ย่า ตา ยาย 
ลูกหลานจะอัญเชิญวิญญาณบรรพบุรุษที่ตายไปแล้วให้ขึ นเรือน ในห้องกะล้อห่องซึ่งเป็นห้องเล็กๆ อยู่มุมในขวา
สุดของตัวเรือน ผู้เป็นลูกจะเขียนชื่อใส่ในบัญชีผีประจ้าบ้าน เรียกว่า “ปั๊บผีเรือน” และจะท้าพิธีเลี ยงผีเรือน 
เรียกว่า “พิธีเสนเรือน” ในทุกๆ 3 - 5 ปี เพื่อเป็นการแสดงออกถึงความกตัญญูของลูกหลานเป็นการระลึกถึง
พระคุณของบรรพบุรุษผู้ล่วงลับไปแล้ว และเป็นการบอกกล่าวให้ผีบรรพบุรุษ ช่วยปกปอ้งคุม้ครองลูกหลานให้อยู่
เย็นเป็นสุข สุขภาพแข็งแรงไม่มีโรคภัยเบียดเบียน ผีบรรพบุรุษจะเป็นผีที่ดีที่ตายในบ้าน หรือเจ็บป่วยแก่ชราตาย
ไม่ใช่ผทีี่ตายจากอุบัติเหตุ หรือ  ผีตายโหง ภายในห้องกะล้อห่องจะไม่มีเถ้ากระดูก จะมีแต่เพียงแก้วน ้า และถ้วย
ชามวางไว้ส้าหรับใส่อาหารมาเซ่นไหว้ทุกๆ 10 วัน  ข้างฝาบ้านจะเจาะเป็นรูกลม ส้าหรับให้หมอเสนทิ งอาหารที่
เซ่นผีเรือนลงใต้ถุนเรือน ซึ่งมีความเชื่อว่า   ผีเรือนจะมากินเคร่ืองเซ่น ชาวไทด้าจะไม่ท้าพิธีในเดือน 5 เพราะเป็น
ช่วงแล้ง ข้าวปลาอาหารไม่อุดมสมบูรณ์ ในเดือน 9 เดือน 10 มีความเชื่อว่าผีเรือนไปเฝ้าแถน (แถน คือเทวดาที่
ชาวไทด้าเคารพนับถือ) และเมื่อถึงก้าหนดพิธีแลว้ไม่ท้าพิธีอาจจะมีเร่ืองเดือดร้อนต่างๆ เกิดขึ นกับครอบครัวหรือ
คนในบ้านได ้เนื่องจากผีเรือนอดอยากไม่ได้กินเคร่ือง เซ่นไหว ้การสืบสกุลของตระกูลด้วยการ “สืบผี” จะยึดถือ
เพศชายเป็นหลักเริ่มจากพ่อบ้าน คนต่อไปต้องเป็นลูกชายหรือหลานชาย ห้ามเป็นเพศหญิงโดยเด็ดขาด ประเพณี
การเสนเรือนจะมี 2 กลุ่ม คือ การเสนเรือนผู้น้อย เป็นตระกูลของคนสามัญธรรมดา และการเสนเรือนผู้ท้าว                 
เป็นตระกูลที่สืบเชื อสายมาจากเจ้าในอดีต ซึ่งในปัจจุบันพิธีการเสนเรือนนี ยังได้ด้ารงอยู่ โดยมีการเสนเรือนอยู่
เป็นระยะๆ ชาวไทด้าจะเข้าร่วมพิธีการนี  และให้ความส้าคัญเป็นอย่างยิ่ง จะสังเกตได้ว่าในหมู่บ้านไทด้าที่มีคน



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

Humanities, Social Sciences and arts      

Volume 12 Number 6  November – December 2019     

 
 

 1711  
 

ไทยอาศัยอยู่  ก็จะมีการเชื อเชิญคนเชื อสายอื่นที่มิใช่ชาวไทด้าให้เข้าร่วมพิธีกรรมนี  ซึ่งเป็นที่รู้กันส้าหรับคนใน
หมู่บ้าน หากบ้านใดจัดท้าพิธีนี ก็จะมีการเข้าร่วมพิธี ถึงแม้ว่าคนที่เข้าร่วมจะไม่ได้เป็นชาวไทด้า แต่หากได้รับเชิญ
ก็จะไปให้เกียรติกับผู้เป็นเจ้าของบ้าน แสดงให้เห็นถึงความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน การยอมรับ ให้เกียรติใน       
ความเชื่อ ความศรัทธาซึ่งกันและกันในชุมชนที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม 
 ประเพณีกำรแต่งกำย : ต ำนำนผ้ำซิ่นลำยแตงโม 
 ต้านานการก้าเนิดผ้าซิ่นลายแตงโม เป็นเร่ืองราวของสตรีผู้เป็นภรรยาที่อยู่กับบ้าน และใช้เวลาว่างใน
การทอผ้า โดยใช้สีแดงย้อมเส้นยืน ซึ่งเป็นสีที่ใช้แทนหัวใจที่คิดถึงสามี ส่วนเส้นพุ่งใช้สีครามเข้าเกือบด้าแทน
ตัวเอง ใช้ทอทับเป็นเส้นขัดให้เกิดเป็นเนื อผ้า โดยซ่อนเส้นยืนสีแดงเอาไว้ เมื่อเวลานุ่งผ้าซิ่นลายแตงโมคอยสามี 
ต้องแสงแดดแวววับของเหลือบสีแดงสะท้อนออกมา เสมือนหนึ่ง เป็นสื่อสัญญาณแห่งความรักที่มีต่อกัน แม้จะ
เห็นเพยีงลางๆ ก็ตาม ที่เป็นเช่นนี ก็เพื่อปกปิดความอาย ที่เป็นคุณสมบัติของหญิงสาวชาวลาวโซ่งโดยแท้ ผ้าซิ่น
ลายแตงโม จะต้องน้ามาต่อหัวซิ่นสีครามเข้มเกือบด้า ส่วนตีนซิ่นเย็บต่อให้มีความหนา เพื่อป้องกันไม่ให้ชาย
ผ้าซิ่นขาดง่าย โดยหลักการของการทอผ้าทั่วๆ ไปเส้นยืนจะมีขนาดเล็กกว่าเส้นพุ่ง การทอผ้าแบบชาวไทด้าจึง
สามารถที่จะซ่อนสีแดงของเส้นยืนเอาไว้อย่างมิดชิด แต่ไม่สามารถจะซ่อนอณูของสีที่เหลือบเอาไว้ เมื่อเวลาต้อง
แสงแดดจะมีสีของเส้นยืนสะท้อนออกมาให้เห็นแสดงให้เห็นถึงภูมิปัญญาพื นบ้านที่ยังคงด้ารงอยู่ในยุคสมัยนี   
 ปัจจุบันชาวไทด้าในต้าบลสระพัฒนายังคงนุ่งผ้าซิ่นลายแตงโมเวลามีงาน หรือกิจกรรมของชาวไทด้า 
คนในหมู่บ้านจะพร้อมใจกันแต่งชุดไทด้า ใส่ผ้าลายแตงโม ซึ่งการอนุรักษ์วัฒนธรรมการแต่งกายแบบนี จะเห็นได้
ในสถานศึกษาของชุมชน  เช่น โรงเรียนวัดสระสี่มุม โรงเรียนบ้านสามัคคี ที่ยังคงรณรงค์ให้ครู บุคลากร รวมถึง
นักเรียนได้สวมใส่เสื อผ้า ข้าวของเครื่องใช้ของชาวไทด้า อีกทั งยังมีการส่งเสริมสนับสนุนผลิตภัณฑ์ที่ท้าจากผ้า 
หรือลวดลายต่างๆ ที่เป็นเอกลักษณ์ของชาวไทด้า รวมถึงชุมชนที่อาศัยอยู่ในละแวกหมู่บ้านต้าบลสระพัฒนา           
ก็ยังคงแต่งกายด้วยผ้าซิ่นในงานประเพณี หรืองานที่จัดขึ นตามเทศกาล ผู้เขียนเองได้น้าผ้าซิ่นลายแตงโม และ
ลายหน้าหมอนมาตัดเย็บเสื อผ้า ซึ่งผสมผสานได้อย่างลงตัว ในความทันสมัยก็ยังคงอนุรักษ์ความเป็นเอกลักษณ์
ของชาวไทด้า และได้รับค้าชื่นชมจากผู้พบเห็น  
 นอกจากนี ยังมีชาวต่างชาติที่ให้ความสนใจเยี่ยมชมศูนย์วัฒนธรรมไทด้าที่โรงเรียนวัดสระสี่มุมเป็น
ประจ้า ทุกปี ถึงแม้ชาวไทด้าจะรับเอาวัฒนธรรมสมัยใหม่เข้ามาในการด้าเนินชีวิต แต่ยังคงสืบสานความเป็น
เอกลักษณ์ของตนเองจนท้าให้ได้รับความยอมรับจากคนสมัยใหม่ได้อย่างน่าชื่นชม สิ่งที่เห็นได้ชัดเจนคือการได้รับ
รางวัลการอนุรักษ์การแต่งกายพื นบ้านจากกระทรวงวัฒนธรรมของโรงเรียนวัดสระสี่มุม ซึ่ง เป็นการแต่งกายของ
ชาวไทด้าในทุกวันพฤหัสบดีของคณะครูและนักเรียนในโรงเรียน 
 วัฒนธรรมผ้ำทอสี ลวดลำย และกำรแต่งกำย  
 ผ้าทอของชาวไทด้า เป็นผ้าทอที่สืบทอดมาจากบรรพบุรุษ เป็นผ้าที่ทอไว้ใช้เองในครอบครัวเป็นการ
ทอดว้ยมือโดยใช้กี่โบราณ มี 2 เขา (ตะกอ) ส่วนลวดลายบนผ้าทอจะใชก้ารปักและการปะผ้า เป็นรูปแบบเฉพาะ
โดยได้รบัอิทธิพลมาจากวัฒนธรรมฟุงเหงียน-คองซอน สุมาลย์ โทมัส (2525) ได้กล่าวถึงเทคนิค กรรมวิธี การทอ
ผ้าของไทยว่า กรรมวิธีการทอผ้าเป็นวิชาที่อาศัยความจ้าและความช้านาญเป็นส้าคัญ ไม่มีต้าราหรือหลักฐานอื่นๆ 
และถ่ายทอดสืบต่อกันมาโดยรักษาวิธีการท้าลวดลาย การย้อมสี และการทอแบบดั งเดิมโดยเคร่งครัด การเย็บปก 
และปะของชาวไทด้าเรียกว่าการท้าเอื่อแส่ว ค้าว่า เอื่อ คือการปักสอด เส้นด้ายให้เป็นลวดลายต่างๆ แส่ว คือ 



Humanities, Social Sciences and arts 

Volume 12 Number 6  November – December 2019 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 1712  

 

สร้อยด้า การท้าอีกแบบหนึ่งซึ่งเป็นการเยบ็ดอกรวม แล้วเรียกวา เอ่ือแส่ว ดังนั นลวดลายผ้าของชาวไทด้าจึงมีชื่อ 
เอ่ือ น้าหน้า เช่น เอ่ือแกนแตง เอ่ือตาหลวง หรือเอ่ือตานกแก้ว เอ่ือลายตีนจิ งจก ลวดลายต่างๆ เหล่านี หาดูไม่ได้
แล้ว และคนสมัยใหม่ส่วนใหญ่ก็ไม่รูจ้ักชาวไทด้า การปักปะลวดลายต่างๆ นั น ใช้ลวดลายเดิมแต่วัสดุจะเปลี่ยนไป
ตามสภาพแวดล้อมแต่ละท้องที่ ลวดลายเดิมจะมีลักษณะเป็นรูปเรขาคณิต การท้าลวดลายจะเริ่มจากการ            
คัทเวิร์คกระจกติดกับผ้า บางท้องที่จะใช้เลื่อมแทนแต่ราคาจะลดลง ลวดลายที่เป็นพื นฐานคือ ลายดอกพรม 
จากนั นตัดผ้าเป็นรูปทรงเรขาคณิต เช่น เป็นรูปสามเหลี่ยม รูปสี่เหลี่ยมจัตุรัส และรูปสี่เหลี่ยมผืนผ้า จากนั นใช้              
ผ้าฝ้าย 4 สี คือ สีแดง สีสม สีเขียว และสีขาวในการจัดวางให้เกิดลายดอกลักษณะต่างๆ แตกต่างกันไป มีชื่อ
เรียกแต่ละลายเป็นเอกลักษณ์ เช่น ลายดอกเต้า ลายดอกจันทร์ ลายดอกบัว ลายดอกนะโห่ง ลายหางนกอีแซว 
การน้าดอกแต่ละดอกมาประกอบท้าหน้าหมอน “หมอนลาว” มีลักษณะเป็นหมอนลูกสี่ เหลี่ยมจัตุรัส                 
ในยุคปัจจุบันมีการน้าลายดังกล่าวมาท้าเป็นลายข้าวของเครื่องใช้ในชีวิตประจ้าวันอย่างหลากหลาย โดยมีชื่อ
เรียกติดปากว่า “ลายหน้าหมอน” นอกจากนี ยังใช้ลายดันในการท้าขอบที่นอนเรียกว่าขอบฟูกและท้าขอบ             
ผ้าหยั่น (มุ้งด้า) เพื่อใช้ในพิธีแต่งงาน โดยฝ่ายเจ้าสาวจะต้องท้าให้เสร็จภายในวันเดียว และใช้ตกแต่งเสื อฮีชาย 
เสื อฮีหญิง  ในการท้าลวดลายหน้าหมอน ผ้าเปียว (ผา้สไบ) ลายประกอบตัวเสื อฮี ได้แก่ ลายขอกูด ลายดอกเต้า 
(ลายดอกน ้าเตา้) และลายดอกผักแว่น (เรณู  เหมือนจันทร์เชย, 2542)  
 ปัจจุบันลายผ้าดังกล่าวของชาวไทด้า เป็นที่ชื่นชอบของกลุ่มอนุรักษ์นิยม กลุ่มคนที่เห็นคุณค่า             
โดยแสดงออกด้วยการสวมใส่เสื อผ้าที่ตกแต่งด้วยลายหน้าหมอน ปัจจุบันสถานศึกษาในชุมชนที่มีชาวไทด้าอาศัย
อยู่ก็มีการรณรงค์ให้อนุรักษ์เอกลักษณ์ของลายผ้าต่างๆ นี ไว้ในรูปแบบของการประดับข้าวของเครื่องใช้ใน
ชีวิตประจ้าวันด้วยลวดลายเหล่านี  ซึ่งผู้เขียนเองมีของใช้หลายอย่างที่เป็นอัตลักษณ์ของชาวไทด้าด้วยความชื่น
ชอบ ชื่นชม และยินดีสืบสานเอกลักษณ์นี ต่อไปด้วยความเต็มใจ 
 ประเพณี : งำนประจ ำปีไทยทรงด ำ หรือประเพณีไทด ำ 
 งานประเพณีไทยทรงด้า เป็นวันที่มีงานกิจกรรมสืบสานวัฒนธรรมประเพณีของชาวไทด้า แต่จะเรียก
กันว่างานประจ้าปีไทยทรงด้า ชาวไทด้าในต้าบลสระพัฒนาจะจัดงานในวันที่ 13 เมษายน ของทุกปี ซึ่งอยู่ในช่วง
เทศกาลสงกรานต์ของไทย ถือว่าเป็นงานประจ้าปีของชาวไทด้าและชาวไทยที่มีร่วมกัน โดยได้รับความร่วมมือ
จากวัด ผู้น้าชุมชน หมู่บ้านต่างๆ ในละแวกใกล้เคียงเป็นแนวร่วมสนับสนุนให้เกิดการจัดงานขึ น ตลอดทั งเดือน
เมษายนของปีจะมีงานไทยทรงด้าจัดขึ นแทบทุกวัน กระจายไปตามอ้าเภอและจังหวัดต่างๆ ที่มีชาวไทด้าอาศัยอยู่ 
ขั นตอนการเปิดงานซึ่งเป็นขั นตอน พิธีการของทุกที่จะเป็นเรื่องของการถวายเครื่องสักการะต่อหน้าพระบรม
สาทิสลักษณ์พระเจ้าอยู่หัวขนาดใหญ่ที่สามารถมองเห็นได้แต่ไกล การร่วมร้องเพลงสดุดีมหาราชาที่ทุกคนบนเวที 
และด้านล่างจะร่วมร้องเพลงด้วยสีหน้าเบิกบาน เป็นภาพที่พบได้ทุกที่ในงานประจ้าปีไทยทรงด้า ภาพเหล่านี บ่ง
บอกถึงการประกาศความเป็นพลเมืองไทย ที่มีศักดิ์ศรีเช่นเดียวกับคนอื่นๆ เป็นกลไกหนึ่งของการยอมรับการมี
ส่วนร่วมของกลุ่มชาติพันธุ์ในประเทศไทย การยอมรับขนบธรรมเนียมประเพณีของไทย ยึดถือ ปฏิบัติ แสดงออก
ถึงความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกับชนชาวไทย ในวันที่มีงานประเพณีจะมีผู้ร่วมงานเป็นจ้านวนมาก ทั งชาวไทด้าใน
หมู่บ้าน ชาวไทด้าที่อยู่ท้องที่จังหวัดอื่น ไม่ว่าจะเป็นเชื อสายไทด้าหรือไม่ ต่างก็แต่งกายด้วยชุดไทด้า เสื อผ้าสีโทน
เข้มบ้างเข้าร่วมงานและร่วมฟ้อนร้า ยิ่งไปกว่านั นในระยะหลังหลายหมู่บ้านที่มีการจัดงานยังมีการจัดนิทรรศการ



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

Humanities, Social Sciences and arts      

Volume 12 Number 6  November – December 2019     

 
 

 1713  
 

ความเป็นมาของชาวไทด้า และวิถีชีวิตในอดีต การแสดงภาพเก่าเล่าเรื่อง การน้าข้าวของเครื่องใช้ในอดีตออกมา 
จัดแสดงให้ความรู้มีการใช้สื่อสัญลักษณ์ความเป็นไทด้า ไม่ว่าจะเป็นภาพเรือนไทด้า ภาพเรือนในอดีต หรือเรือน
ไทด้าจ้าลอง ข้าวของเครื่องใช้ของชาวไทด้า ลวดลายผ้าปักที่เป็นแบบอย่างเฉพาะของชาวไทด้า ตัวอักษรไทด้า 
มาใช้ตกแต่งเวทีและตามสถานที่ต่างๆ ในงาน  
 การแสดงออกของชาวไทด้าแฝงไปด้วยนัยของความเป็นมนุษย์ที่มีศักดิ์ศรีเหมือนกัน ไม่ว่าจะเป็นคนที่
มีพ่อแมเ่ป็นคนเชื อสายใด หากเกิดในเมืองไทย เรียนหนังสือไทย อ่าน พูด และใช้ภาษาไทยเป็นภาษาหลัก และที่
ส้าคัญทุกคนต่างมีศูนย์รวมดวงใจ ณ ที่แห่งเดียวกัน คือ ความเป็นพสกนิกรของในหลวงองค์เดียวกัน นี่เป็นอีก
หนึ่งของการแสดงออกในการอยู่ร่วมกันของชนกลุ่มชาติพันธุ์กับสังคมไทย การยอมรับซึ่งกันและกันเป็นสิ่งที่ท้า
ให้เห็นได้ว่าชาวไทด้าเคารพขนบธรรมเนียมประเพณี ความรัก ความศรัทธาของคนไทย สามารถปรับตัวใช้ชีวิต
ร่วมกันกับสังคมที่มีคนส่วนใหญ่ในยุคสมัยที่เปลี่ยนแปลง และความเป็นตัวตนของชาวไทด้านั นก็มิได้สูญหายไป
สังคมสมัยใหม่เช่นกัน แต่กลับได้รับการยอมรับจากสังคมไทยที่น้าเอาวัฒนธรรม เอกลักษณ์ของชาวไทด้ามาปรับ
ใช้ เผยแพร่ และช่วยกันอนุรักษ์สืบทอดกันต่อไป  
 ประเพณ ี: งำนศพ   
 เมื่อมีคนในครอบครัวเดียวกันเสียชีวิต ญาติพี่น้องชาวไทด้าจะหยุดท้างานทุกอย่างเพื่อไว้ทุกข์และมา
จัดงานศพโดยช่วยกันอาบน ้าศพ ซึ่งจะอาบเหมือนอาบน ้าคนปกติ ไม่ได้รดน ้าที่มือเหมือนประเพณีของไทย            
เสร็จแล้วแต่งตัวศพด้วยเสื อผ้าใหม่ชั นในสวมทับด้วยเสื อฮีประจ้าตัวของผู้ตาย ชาวไทด้าจะมีเสื อฮีประจ้าตัวคน
ละหนึ่งตัวโดยใช้งานทั งสองด้านของตัวเสื อ ด้านที่มีลวดลายน้อย จะใช้ในพิธีงานมงคลส่วนด้านที่มีลวดลายมากๆ            
จะใช้ในพิธีงานศพ เมื่อจัดศพตามพิธีกรรมแล้วน้าศพใส่โลง จากนั นใส่เสื อฮีกลับด้านในที่มีลายมากออกข้างนอก 
คลุมโลงผู้ตายอีกที่หนึ่งเสื อฮีที่ใช้ต้องเป็นเสื อฮีของผู้หญิงเทา่นั น จากนั นก็จะประกอบตามพิธีกรรม ในพิธีจะมีการ
โกนหัวลูกชายผู้ตายแล้วจึงน้าไปฝัง หรือเผาที่ป่าช้า การแต่งกาย ลูกหลานของผู้ตายจะใส่เสื อขาวเรียกว่า             
“เสื อต๊ก” และโพกหัวด้วยผ้า ส่วนหมอบอกทางในการน้าศพไปป่าช้า เรียกวา “เขย”  ต้องแต่งกายด้วยเสื อผ้าสี
ด้า สวมหมวก มีผ้าขาวและผ้าไหมยาวประมาณ 1 วา คาดเอว ถ้าเป็นผ้าไหมแพรสีแดงก็คาดไว้ที่หมวก             
การวางโลงศพถ้าเป็นผู้ชายให้วางใต้ขื่อในห้องกะล้อห่อง ถ้าเป็นผู้หญิงให้วางใต้ขื่อบ้านแต่อยู่นอกห้อง มีไม้ไผ่ยาว
ประมาณ 1 เมตร แขวนไว้เหนือโลงด้านศีรษะส้าหรับวางของที่ จะให้ผู้ตาย เช่น ผ้าไหมแพร ผ้าขาว ผ้าดิบ                
ที่ปลายเท้าศพจะวางอาหาร 1 ส้ารับ ไก่ดิบวางบนพานอีกทีหนึ่งเรียกว่า “พานงายย้อ” ถ้าศพอยู่ในบ้านจะไม่มี
พิธีสวด มีการจุดไฟไว้ข้างห้องผีตลอดเวลาจนกว่าจะน้าศพไปเผา ผู้ที่ท้าพิธีคือหมอบอกทางเรียกว่า เขย จะ
แตง่ตัวด้วยชุดด้า สวมหมวก มีผ้าขาวคาดเอว ถ้าเป็นผ้าแพรสีแดงจะคาดไว้ที่หมวก มีมีดหมอ 1 เล่ม และต้ารา
บอกทางญาติผู้ตายเชิญแขกรับประทานอาหาร เสร็จแล้วจึงให้เขยท้าพิธีบอกให้ผู้ตายกินงายย้อ (อาหารในพาน) 
เขยจะใช้มีดปักกระดานหันทางด้านคมออกโดยเขยจะนั่งอยู่ด้านปลายเท้าของผู้ตาย จะบอกทางให้แก่วิญญาณ
ของผู้ตายไปป่าแฮว (ป่าช้า) จากนั นจึงหัน “ขอน” หรือโลงศพไว้ตรงกลางเรือนให้ด้านศีรษะไปทางกะล้อห่อง 
เพื่อท้าพิธีซ้อนขวัญ เป็นการเรียกขวัญของญาติผู้ตายให้กลับคืนมาโดยผู้ที่ท้าพิธีจะถือสวิงเดินน้าหน้าตามด้วย
ญาติผีเดียวกันเดินวนรอบโลงศพจากซ้ายไปขวารวม 3 รอบ ก่อนที่จะน้าศพไปป่าช้า หลังจากเผาศพแล้ว ญาติจะ
เก็บกระดูกใส่ในถุงผ้าไหมสีเหลือง ใส่เงินลงไปในถุงมัดปากถุงเอาไปใสในโกศที่บ้าน ปัจจุบันนิยมเอาศพไปเผาที่



Humanities, Social Sciences and arts 

Volume 12 Number 6  November – December 2019 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 1714  

 

วัดไทย เหมือนประเพณีความเป็นอยูข่องไทย มีการโกนผมไฟหน้าศพเหมือนกัน แต่ชาวไทด้ามีความเชื่อว่าถ้าโกน
ผมหน้าศพเรียกวา “เสียผม”  เป็นการเรียกขวัญไม่ให้ตามไปอยู่กับผู้ตาย  
 ผู้เขียนในฐานะคนไทยที่เคยเข้าร่วมในพิธีงานศพของชาวไทด้านั น รู้สึกตระหนักถึงความกตัญญู
กตเวทีต่อบรรพบุรุษของชาวไทด้า ว่าไม่ได้แตกต่างกับชาวไทย หากต่างกันแต่วิถีและวิธีการแสดงออกทาง
วัฒนธรรมที่แตกต่างกันเพียงเท่านั น เมื่อยุคสมัยที่เปลี่ยนแปลงไป ชาวไทด้ายังคงด้าเนินชีวิตตามวิถีของตน
เหมือนเดิม แต่มีการยอมรับความเปลี่ยนแปลงของสังคมยุคใหม่ ปรับตัวเข้ากับประเพณีอันดีงามของสังคมไทย 
การยอมรับวัฒนธรรมในการอยู่ร่วมกันต่อคนไทยเช่นนี ท้าให้ความเป็นตัวตนของชาวไทด้า จึงได้รับการยอมรับ
จากสังคมไทยได้อย่างไม่มีข้อโต้แย้งเช่นกัน 
 ประเพณ ี: กำรละเล่น   
 การละเล่นของชาวไทด้าจะเริ่มในหลังฤดูเก็บเกี่ยวประมาณเดือน 5 เดือน 6 ของทุกปี เป็นการให้
หนุ่มสาวได้สร้างความสัมพันธ์ที่ใกล้ชิดกันมากขึ น ชาวไทด้าได้พักผ่อนจากความเหนื่อยล้าหลังจากงานหลักในฤดู
เพาะปลูก มีการเล่นคอน ฟ้อนแคน อันเป็นการละเล่นพื นบ้านมาแต่โบราณ ในปัจจุบันสภาพสังคมเปลี่ยนไปไม่มี
การเลน่คอน ฟ้อนแคน เล่นลูกช่วงอีกแล้ว เหลือแต่รูปแบบลูกช่วงสิ่งของที่ใช้เล่น เป็นตัวแทนของวัฒนธรรมเดิม
ไว้เท่านั น ปัจจุบันนิยมการฟ้อนร้าในงานของชาวไทด้าที่จัดขึ นระดับต้าบลเท่านั น การเล่นคอน ฟ้อนแคนนั น  
เริ่มจากเล่นเพลงแคน การเล่นเพลงแคน หมอแคนจะเดินเป่าแคน หนุ่มสาวจะออกมาร้าแคนเป็นคู่มีหมอร้ามา
ร้องเพลง เกี ยวสาว ฝ่ายหญิงจะออกมาร้องโต้ตอบสลับกันไปมา ผู้ที่อยู่รอบนอกจะตบมือตามจังหวะท้าให้เกิด
ความสนุกสนานครึกครื น จากนั นก็มาจับกลุ่มกันเล่นลูกช่วงซึ่งเป็นเครื่องเล่นที่ท้าด้วยผ้าลายดอกหลายสี ภายใน
ยัดด้วยเม็ดนุ่น หรือเม็ดมะขาม มีพู่ผ้าสีต่างๆ ยาวประมาณ 29-30 เซนติเมตร อีกด้านหนึ่งมีเชือกส้าหรับจับ
เหวี่ยงในการเล่นลูกช่วง จะแบ่งกลุ่มคนเล่นเป็น 2 ฝ่าย คือฝ่ายชาย 10 คน และฝ่ายหญิง 10 คน ยืนเรียงแถว
หน้ากระดานห่างกัน 15 เมตร เริ่มการเล่นจากฝ่ายชายจะจับ ลูกช่วงเหวี่ยงเป็นวงกลมแล้วโยนไปที่ฝ่ายหญิง            
ถ้าฝ่ายหญิงรับได้จะเหวี่ยงโยนกลับไปที่ฝ่ายชาย กลับไปกลับมา ถ้ารับไม่ได้จะมีการเจรจาต่อรองหรือลงโทษ            
พอเป็นที่สนุกสนาน แล้วกลับไปจับกลุ่มร้องเพลงร่ายร้าเล่นเพลงแคนต่อไป  
 ถึงแม้ว่าปัจจุบันการละเล่นของชาวไทด้า อาจจะถูกลืมเลือนไปบ้างตามกาลสมัยที่เปลี่ยนแปลงไป  
แต่การอนุรักษ์ไว้ซึ่งประเพณียังคงอยู่ในรูปของการสืบสานผ่านทางสถานศึกษา เช่น โรงเรียนวัดสระสี่มุม 
โรงเรียนบ้านสามัคคี กิจกรรมการละเล่นนี ยังคงมีให้เห็นได้บ้างในงานประจ้าปีไทยทรงด้า หรือประเพณีไทด้า              
ซึ่งจัดขึ นในช่วงเทศกาลสงกรานต์ เป็นเทศกาลที่มีทั งคนไทย และคนไทด้าเข้าร่วมกิจกรรมกันอย่างสนุกสนาน 
แสดงให้เห็นถึงความรัก ความสามัคคี ความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน จึงท้าให้ประเพณีการละเล่นนี ยังคงสืบทอด
ต่อๆ กันมา และได้รับการยอมรับในหมู่คนไทยด้วยเช่นกัน 
 ภำษำ ตัวอักษรของชำวไทด ำ  
 ชาวไทด้า หรือ ชาวโซ่ง จะมีภาษาเป็นเอกลักษณ์ของตนเอง ณัฐวุฒิ ทองดอนเอ (2562, สัมภาษณ์) 
กล่าวว่า ภาษาไทด้า มีการประดิษฐ์อักษรขึ นมาใช้เอง “มีพยัญชนะ 35 ตัว มีสระและเครื่องหมายต่างๆ 18 รูป 
อักษรไทด้าจัดอยู่ในตระกูลภาษาไทยกลุ่มตะวันตกเฉียงใต้ เช่นเดียวกับภาษาไทย และภาษาลาว มีลักษณะนี วิธี
เขียนเป็นค้าและข้อความ จะวางสระไว้รอบพยัญชนะ คือวางข้างหน้าบ้าง ข้างหลังบ้าง ข้างล่างบ้าง  นอกจากมี
การใช้อักษรไทด้าเป็นของตนเองแล้ว ชาวไทด้ายังมีการประดิษฐ์ปฏิทินขึ นใช้เอง โดยก้าหนดวันในปฏิทินเป็น



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

Humanities, Social Sciences and arts      

Volume 12 Number 6  November – December 2019     

 
 

 1715  
 

รอบละ 10 วัน มีชื่อเรียกวันต่างๆ และมีรูปแบบการเขียนเป็นอักษร การก้าหนดวันต่างๆ ดังกล่าวชาวไทด้าใช้
ก้าหนดฤกษ์ยามในการไถนา เกี่ยวข้าว แต่งงาน เสนเรือน พิธีปลงศพและพิธีกรรมอื่นๆ ในวิถีชีวิตในปัจจุบันมี
สมาคมที่สอนภาษาไทด้าที่ยังคงอยู่ด้วยการจัดสอนภาษา การแข่งขันด้านภาษาไทด้า โดยสมาคมไทด้าที่จัดตั งขึ น
เพื่ออนุรักษ์ภาษาและวัฒนธรรมไทด้า  
 จะเห็นได้ว่าการสอนภาษาไทด้านั น นับวันจะถูกลืมเลือนไปตามกาลเวลา หากชาวไทด้าเองไม่ตื่นตัว
ในการอนุรักษ์ด้านการอ่าน เขียน ภาษาไทด้า เยาวชนไทด้ารุ่นใหม่บางคนไม่สามารถพูดภาษาไทด้าได้ หากแต่มี
กลุ่มคนที่ยังคงเห็นคุณค่าของภาษาไทด้า จึงท้าให้เกิดการสานต่อในรูปแบบการบรรจุวิชาไว้สอนในโรงเรียน เช่น 
โรงเรียนวัดสระสี่มุม  โดยได้รับการสนับสนุนจากครูอาจารย์ที่เป็นชาวไทด้า มีชมรมที่คอยให้การสนับสนุนกลุ่ม
ชาติพันธุ์ไทด้าที่เข้าร่วมกันอย่างต่อเนื่องเสมอมา การจัดการแข่งขันการอ่าน มีการเรียบเรียงตัวอักษร การอ่าน 
การเขียนภาษาไทด้าในโรงเรียนที่มีการเรียนร่วมทั งกลุ่มคนไทยและกลุ่มนักเรียนชาติพันธุ์ไทด้า  ท้าให้เกิดการ
เรียนรู้ร่วมกัน จึงท้าให้ภาษาไทด้านี ยังคงอยู่และสืบทอดกันมาจนปัจจุบัน 
 
บทสรุป   
 การอยู่ร่วมกันในสังคมโลกที่ก้าลังเปลี่ยนไปอย่างรวดเร็วนี  ความทันสมัยท้าให้วัฒนธรรมอันดีงามของ
แต่ละชนชาติถูกกลืนไปกับโลกแห่งความเปลี่ยนแปลง เมื่อมีความทันสมัยเข้ามาทดแทน ส่งผลให้ความคิด           
ความเชื่อ เจตคติ ค่านิยมดั งเดิมที่ดีงามถูกลืมไปกับการปรับตัวของคนในสังคม จะเห็นได้ว่าสิ่งที่จะท้าให้เกิดการ
คงอยู่คือการยอมรับความแตกต่างของกันและกัน การเคารพในความคิด ความเชื่อ เป็นการเคารพสิทธิต่อกันด้วย
ความเสมอภาค จะส่งผลให้การอยู่ร่วมกันได้อย่างความสงบสุข การยอมรับ ความเข้าใจ และการปรับตัว เป็นสิ่ง
ส้าคัญยิ่งเช่นกัน ดังที่ เบญจมาศ รื่นสวัสดิ์ (2553: 11) กล่าวว่า วิถีการด้าเนินชีวิต (The way of life) ของคนใน
สังคม นับตั งแต่วิธีกินวิธีอยู่ วิธีแต่งกาย วิธีท้างาน วิธีพักผ่อน วิธีแสดงอารมณ์ วิธีสื่อความ โดยแนวทางการ
แสดงออกถึงวิถีชีวิตนั นเร่ิมมาจากเอกชนหรือคณะบุคคลท้าเป็นตัวแบบ แล้วต่อมาคนส่วนใหญ่ก็ปฏิบัติสืบต่อกัน
มา กลุ่มชาติพันธุ์ไทด้าเป็นกลุ่มชนหนึ่งในสังคมไทยที่มีการด้าเนินชีวิตด้วยขนบธรรมเนียม ประเพณี วัฒนธรรม 
ความเชื่อ และการด้าเนินชีวิตมีสภาพความเป็นอยู่ที่แตกต่างไปจากคนในสังคมไทย แต่ถึงกระนั นการด้ารงอยู่ของ
วัฒนธรรมต่างๆ ก็ยังคงถูกสานต่อจากชนกลุ่มไทด้าที่อาศัยในประเทศไทยจวบจนปัจจุบัน การคงอยู่ของ
ขนบธรรมเนียม ประเพณีที่แตกต่างของชนชาติพันธุ์  ไทด้านี  เป็นตัวบ่งชี ให้เห็นถึงการปรับตัวยอมรับซึ่งกันและ
กันของสังคมไทย ชาวไทด้ายอมรับวัฒนธรรม ประเพณี ความเชื่อ และปฏิบัติตามครรลองของไทยด้ วยความ
เคารพในวิถีของคนไทย เฉกเช่นเดียวกับกลุ่มคนไทยที่อาศัยอยู่ร่วมกันกับชาวไทด้าด้วยการปรับตัวให้เข้ากับ
สังคมชาวไทด้า เคารพในวัฒนธรรมของกันและกัน จึงท้าให้สิ่งดีงามทั งสองชนชาติสามารถสืบทอดมาจนถึง
ปัจจุบัน การยอมรับความแตกต่างและความหลากหลายจึงเป็นที่มาที่ท้าให้“ไทด้า” เป็น “ชาติพันธุ์ร่วมสมัย” 
จากอดีตจนถึงปัจจุบัน   
 
 
 
 



Humanities, Social Sciences and arts 

Volume 12 Number 6  November – December 2019 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

 1716  

 

Reference 
Chaisingkananont, S. (2007). phithi  kam ki  eokap khwa  mta  i cho   ng klum cha  ttiphan so  ng. [Death 

 rituals of the Chong Song ethnic group.], Bangkok: bo   risat nangsư   di   wan. 

Muenjanchoey, R. (2013). thun watthanatham phư  a ka  nphatthana   klum cha  ttiphan Thai song 

 dam nai c hangwat Nakho   n Pathom. [Cultural capital for the development of Thai 
 ethnic groups His Highness in Nakhon Pathom province.], Doctor of Philosophy 
 Program Department of Development Studies Faculty of Education Silpakorn 
 University. 

Office of the National Cultural Commission Ministry of Culture. (2019). khwa  mma i næ  okhit læ 

 praden ki  eokap watthanatham. [Meanings, concepts and issues related to "culture".], 
 Retrieved on June 26, 2019 from http://www.openbase.in.th/node/5954. 

Office of the National Economics and Social Development Council. (2018). phæ  n phatthana   

 se  tthakit læ sangkhom hæ  ng cha  t chabap thi   sipso   ng Pho   .So   . so   ngphanha  ro   ihoksip 

 so   ngphanha  ro   ihoksipsi  . [National Economic and Social Development Plan No. 12 
 2017 - 2021], Bangkok: Office of the National Economics and Social Development 
 Council. 

Piyaphan, B. (1998). La  o nai krung Rattanako  sin. [The Lao in Early Bangkok.], Bangkok: Office of 
 Research Funds and the Foundation for the Social Sciences and Humanities 
 Textbook Project. 

Prachuabmoh. C. (2012). rat cha t læ cha ttiphan ka  n c hamnæ  k klum cha  ttiphan : panha   læ 

 kho   sanœ  næ  . [State, nation, and ethnicity Ethnic group classification: problems and 
 recommendations.], Office of Academic Promotion and Support, Chiangmai, 
 Department of Social Development and Welfare Ministry of Social Development and 
 Human Security. 

Praya Anumarnrartchaton. (1989). rư  ang ru  am ki  eokap watthanatham. [A collection of stories 

 about culture.], 5th edition, Bangkok: mæ  kha  pha  ng. 
Royal Institute Dictionary. (2011). Watthanatham. [Culture.], Retrieved on June 26, 2019 from 
 http://www.royin.go.th/dictionary/. 

Ruensawat, B. (2000). withi   chi wit cha o Phu  thai tambon pho  n ʻamphœ   kham mu  ang c  hangwat 

 ka n sin. [Thai people's way of life, Phon Sub-district, Kham Muang District, Kalasin 
 Province.], journal Interdisciplinary Research: Graduate Studies. 4, 2 (April-June):              
 79-86. 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

Humanities, Social Sciences and arts      

Volume 12 Number 6  November – December 2019     

 
 

 1717  
 

Saipan, P. (2008). Tai Dam thai kha  o thai lư  ang : ʻattalak pœ  t ʻattalak pit. [Black Thai, White 
 Thai, Yellow Thai: Open Identity Closed identity.], Bangkok: Textbook Project 
 Foundation Social Sciences and Humanities. 

Thomas, S. (1982). pha  phư  n mư  ang. [Local cloth], Bangkok: Thai Case Studies Institute 
 Thammasat University. 

Tongdon-A, N. (2019). sampha  t do  i phu  khi  an. [Interview by writer.], Nakhon Pathom: June 26, 
 2019. 
Tylor, E. (1920). Primitive Culture. Vol 1. New York: J.P. Putnam’s Sons. 

Udomwech, M. (2004). prawattisa  t Tai Dam nai prathe  t Thai. [khamu het hai Thaihetna.], The 
 history of Tai Dam in Thailand. Faculty of Humanities and Social Sciences, 
 Phetchaburi Rajabhat University. 

Watkaew, M. (1978). ka  nsưksa   khro  ngsa ng sangkhom kho   ng cha  o so  ng. [A study of the social 
 structure of the Song people.], Master of Arts Degree in Social Development, 
 Graduate School Kasetsart University. 

Wiriyapan P. (2016). phahulak tha  ng sangkhom watthanatham. [Pluralism in society and 
 culture], Retrieved on June 26, 2019 from http://lek- prapai.org/home/view.php?id 
 =444. 

Wittayapak, C. (2005). “khamu het hai Thaihetna ”. [khamu het hai Thaihetna.], Journal for 
 Social Sciences Research, Chiangmai University. 17, 1 (January-June): 138-172. 
 
 
 
 
 


