
ฉบับมนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 7  ฉบับที่ 3  เดือนกันยายน – ธันวาคม 2557 

 
 

1388  
 

การใช้สัญลักษณ์ภาพแทนร่างกายในงานศิลปกรรมของพินรี  สัณฑ์พิทักษ์ และวัชราพร อยู่ดี* 
 

The Study of Body as Symbolic Representtations in Art 
by Pinaree Sanpitak and Watchaporn Yoodee 

 
ปุณณดา สายยศ** 

 
บทคัดย่อ 
 ในกระบวนการสร้างสรรค์งานศิลปะ ร่างกายมนุษย์เป็นจุดก าเนิดแห่งแรงบันดาลใจส าคัญ เปรียบได้
กับวัตถุพื้นฐานที่บ่งบอกถึงสภาวะการด ารงอยู่ของมนุษย์ นอกเหนือจากคุณสมบัติทางกาย ภาพ ร่างกายยังมี
ความหมายในมิติทางสังคม ศาสนา ปรัชญาและการเมือง แฝงอยู่มากมาย จากเดิมหลักการการสอนแนวสถาบัน 
ก่อให้เกิดการสร้างสรรค์ศิลปะในการวาดเส้น ตามแบบอุดมคติ เน้นการแทนค่าสิ่งที่เป็นสากลสร้างธรรมชาติให้มี
ลักษณะสอดคล้องกับหลักการเรขาคณิต เน้นรูปทรง ส าคัญตามโครงสร้างภายในหลักกายวิภาคที่มีแบบแผนที่สืบ
ทอดมาจนปัจจุบัน  แต่ต่อมาความหมาย ของการสร้างสรรค์งานศิลปะขยายออกไปอย่างกว้างขวางท าให้เกิดภาพ
เสนอของร่างกายที่เปลี่ยน แปลง  ไปทั้งด้านแนวคิด เทคนิค และรูปแบบในการน าเสนอ 
 นับตั้งแต่อดีตจวบจนปัจจุบันวงการศิลปะมีการสร้างสรรค์ผลงานศิลปะที่น าเสนอภาพ ที่เกี่ยวข้องกับ
มนุษย์หรือร่างกายมนุษย์รวมทั้งสัญลักษณ์ต่างๆที่เกี่ยวข้องมาใช้เพื่อสื่อสารถึง แนวความคิด อารมณ์ ความรู้สึก
นึกคิด ของตัวศิลปินที่มีต่อสิ่งต่างๆ รอบตัว เรื่องราวที่เกี่ยวข้อง กับวิถีชิวิตประจ าวัน อากัปกิริยา ท่าทางต่างๆ 
ขึ้นอยู่กับความตั้งใจของศิลปินเป็นส าคัญ ที่ต้องการถ่ายทอดร่างกายมนุษย์ ออกมาในลักษณะแง่มุมใด ทั้งยัง
สามารถสะท้อนความคิด หรือเหตุการณ์ ในบริบททางสังคมและวัฒนธรรมของการเกิดผลงานในขณะนั้นอีกด้วย  
สิ่งที่สะท้อน กลับมา นอกจากความงดงามและอารมณ์ความรู้สึกของงานสร้างสรรค์แล้ว ยังคงมาพร้ อมกับ 
ความหมายทางสังคมวัฒนธรรม  
 ผู้วิจัยจึงสนใจศึกษาวิเคราะห์ตีความเก่ียวกับของการใช้สัญลักษณ์ภาพแทนร่างกาย รวมทั้งสัญลักษณ์
ต่างๆ ในการสร้างสรรค์งานศิลปะของศิลปินหญิง ที่สะท้อนความรู้สึกนึกคิด และน าเสนอมุมมองของผู้หญิงเป็น
ส าคัญ  โดยคัดเลือก ผลงานของศิลปินหญิง 2 คน คือ พินรี สัณฑ์พิทักษ์  ที่มีลักษณะของการใช้สัญลักษณ์ภาพ
แทนร่างกายเด่นชัด  ศิลปินได้น าชิ้นส่วนส าคัญ ของเรือนร่างผู้หญิง เต้านม ล าตัว มาน าเสนอในภาพลักษณ์ที่
ต่างกันด้วยรูปทรงนามธรรม  และวัชราพร อยู่ดี กับงานจิตรกรรมไทยประยุกต์ที่น าเสนอภาพร่างกายแทนตัว
ศิลปินเอง เพื่อแสดงความผูกพันของแม่ ผู้สูญเสียลูกขณะตั้งครรภ์  
 การน าเสนอสัญลักษณ์ภาพแทนร่างกายในกระบวนการท างานสร้างสรรค์ของศิลปินหญิง  มุ่งเน้นการ
วิเคราะห์ ความหมายในเชิงสังคมวัฒนธรรม  ในการสื่อสารผ่านสัญลักษณ์ร่างกาย โดยวิเคราะห์ถึงการพัฒนาการ
ของการสร้างสรรค์ ที่เกี่ยวข้องกับกระบวนการการสร้างตัวตน และประเด็นของความปรารถนาที่เก็บกดอยู่ใน

                                                      
*บทความนี้เรียบเรียงขึ้นจากเนื้อหาส่วนหนึ่งของวิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปมหาบัณฑิต สาขาทฤษฎีศิลป์ บัณฑิตวิทยาลัย 

มหาวิทยาลัยศิลปากร ปีการศึกษา 2557 เร่ือง การใช้สัญลักษณ์ภาพแทนร่างกายในงานศิลปกรรมของพินรี สัณฑ์พิทักษ์ และวัชราพร อยู่ดี 
โดยมี ผศ.ดร.ชัยยศ  อิษฏ์วรพันธุ์ เป็นอาจารย์ที่ปรึกษาวิทยานิพนธ์ 

**ปุณณดา สายยศ นักศึกษาปริญญาศิลปมหาบัณฑิต สาขาทฤษฎีศิลป์ คณะจิตรกรรมประติมากรรมและภาพพิมพ์ มหาวิทยาลัย
ศิลปากร, aoypoonnada@gmail.com 



วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 7  ฉบับที ่3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2557 ฉบับมนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

 
 

 1389 
 

ระดับจิตใต้ส านึก  โดยไม่จ ากัดขอบเขตการรับรู้ ตามแต่จินตนาการของผู้ดู  เพื่อท้าทายสภาวะการท างานของจิต
ไร้ส านึก ผ่านสัญลักษณ์ ในงานศิลปกรรม 
ค าส าคัญ: : สัญลักษณ์, ภาพแทนร่างกาย, จิตวิเคราะห ์
 
Abstract 
 The human body is an important source of inspiration in the artistic practice. It 
basically signifies human existence rather than physic property. It also has the concealed issue 
such social, religious, philosophical and political. Since drawing of art academic has idealized 
the natural form, focused on the anatomy fundamental. The meaning of art creation has 
widely expanded to representing the transform of body with the new concept, technique and 
style.  
 From past to the present, the creation of artwork has related to the human or 
human body and symbols to communicating the emotional and feeling idea of artist 
experience for example everyday life subjects, mannerisms and gestures. It is important that 
the artist intentionally presents the subject of human body in different ways. They represent 
the idea and issue of social event and cultural context, to reflect their aesthetic and emotion 
in the meaning of culture and social.  
 This study interests to analyze of the symbol of human body representing of the 
woman artists that communicate their perceptions and perspectives. Two woman artists have 
chosen; Pinnaree Sanpitak uses the symbol to representing distinctly woman body such torso 
and breasts; Wajcharaporn Yudee’s Thai contemporary painting represents the artist’s body to 
explore the passion and grief of woman who lost baby during pregnant. 
 The visual presentation of the body in the artwork of women artists concentrate to 
analyze the meaning of social and culture through human body. By analyzing the 
development of creativity, it has related to the process of creating the identity subjects and 
issues of desire suppressed in the subconscious. Without limiting the perception as the 
imagination of the viewer to challenge the condition of the unconscious through symbols in 
artwork. 
Key words:  Human Body, Symbolic, Psychoanalysis, Unconscious  
 
บทน า  
 ร่างกายของมนุษย์เปรียบได้กับวัตถุพื้นฐานที่บ่งบอกถึงการด ารงอยู่ของมนุษย์ ร่างกายเป็นสิ่งที่เรา  
คุ้นชินในมโนทัศน์ของการดูแลรักษาร่างกายอย่างไร ให้แข็งแรง สวยงาม ในมิติเชิงสุขภาพ ความงาม การแพทย์ 
แต่ร่างกายไม่ได้มีความหมายเพียง แค่นั้น ร่างที่เราคุ้นเคยยังมีความหมายในมิติทางสังคม ศาสนา ปรัชญา และ
การเมืองที่แฝงเร้นอยู่อีกด้วย 



ฉบับมนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 7  ฉบับที่ 3  เดือนกันยายน – ธันวาคม 2557 

 
 

1390  
 

 ในกระบวนการสร้างสรรค์งานศิลปะ  ร่างกายมนุษย์เป็นจุดก าเนิดแห่งแรงบันดาลใจส าคัญ  ในยุค
คลาสสิคการแทนค่า รูปทรงของมนุษย์ เป็นไปตามมาตรฐานความเชื่อตามหลักปรัชญา ที่เป็นอุดมคติเชื่อมโยง
กับกฏเกณฑ์สัดส่วนที่ลงตัว ปรากฏในการสร้างงานจิตรกรรม ประติมากรรม ปรัชญาดังกล่าวเสนอว่าไม่มีร่างกาย
มนุษย์ผู้ใดที่จะมีสัดส่วนทีเ่พียบพร้อม แต่ศิลปินสามารถท าให้เกิด ความสมบูรณ์ของความเป็นทั้งหมดได้ จากการ
เลือกสรรค์ ศิลปินเท่านั้นจะเป็นผู้เข้าถึง กฏแห่งความงาม (law of beauty) ซึ่งประกอบด้วยความสัมพันธ์ทาง
เรขาคณิตที่สมดุลกลมกลืน เป็นการสะท้อนแนวคิดการ แทนคุณค่าความจริงที่เป็นอุดมคติตามแบบอย่างของเพล
โตนั่นเอง† 
 จากหลักการการสอนแนวสถาบัน ก่อให้เกิดการสร้างสรรค์ศิลปะในการวาดเส้นตาม แบบอุดมคติ 
เน้นการแทนค่าสิ่งที่ เป็นสากล สร้างธรรมชาติให้มีลักษณะสอดคล้อง กับหลักการ เรขาคณิต  เน้นรูปทรงส าคัญ
ที่เป็นโครงสร้างภายในตามหลักกายวิภาค แนวทางการสร้างภาพ ใบหน้าและล าตัว จึงมีแบบแผนที่ฝึกฝนตาม
แบบอย่างดังกล่าวและสืบทอดมาจนปัจจุบัน แต่ต่อมาความหมายของการสร้างสรรค์  งานศิลปะขยายออกไป
อย่างกว้างขวาง ท าให้เกิดภาพเสนอ ของร่างกาย ที่เปลี่ยนแปลงไปทั้งด้านแนวคิด เทคนิค หรือรูปแบบในการ
น าเสนอ 

 ส าหรับศิลปกรรมไทยในช่วงต้นการสร้างงานที่เกี่ยวกับร่างกายของมนุษย์ จึงปรากฏในรูปลักษณ์ 
แบบจิตรกรรม ไทยฝาผนังที่เป็นรูปทรงอุดมคติ ส่วนงานประติมากรรมจะเป็นในส่วนของการสร้าง รูปหล่อ
พระพุทธรูป ซึ่งคงลักษณะความงาม แบบอุดมคติเช่นกัน และเริ่มเปลี่ยนแปลง ในช่วงสมัย รัชการที่ 3 และ 4 
ประเทศไทยได้มีการเปิดรับสัมพันธไมตรีกับ ต่างประเทศ ท าให้เกิดการติดต่อค้าขาย การหลั่งไหล ของอารย
ธรรม วิทยาการความรู้ การศึกษา รวมถึงวัฒนธรรม ตะวันตก เข้ามาสู่ ประเทศไทย ต่อมาเมื่อในรัชกาลที่ 5 
พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว เสด็จเยือนยุโรป ทรงได้รับแนวคิดตะวันตก และโปรดให้น าสถาปนิก 
จิตรกร ประติมากรชาวยุโรปหลายคนเข้ามา สร้างสรรค์สถาปัตยกรรม และงานศิลปกรรมในประเทศไทย เกิด
การเขียนภาพเหมือน ของพระมหากษัตริย์จากศิลปินไทยและเทศ การสร้างพระบรมรูปทรงม้า จึงท าให้การท า
ภาพเหมือน แพร่หลายต่อเนื่อง ด้วยการเปลี่ยนแปลงดังกล่าว น าไปสู่การเรียนรู้แนวคิดแบบตะวันตก มีการจัดตั้ง 
โรงเรียนประณีตศิลปกรรม ในปี พ.ศ.2477 โดยศาสตราจารย์ศิลป์ พีระศรี และเปลี่ยนชื่อเป็นโรงเรียน ศิลปากร
ในเวลาต่อมา ในสมัยรัชการที่ 8 จึงได้ยกฐานะเป็นมหาวิทยาลัยศิลปากร ปี พ.ศ. 2486‡ 
 นับจากนั้นเป็นต้นมา วงการศิลปไทยจึงเข้าสู่ความร่วมสมัย ศิลปินมีรูปแบบการสร้างสรรค์งาน ที่
หลากหลาย ทั้งแนวคิด  เทคนิคกรรมวิธีสร้างสรรค์ ซึ่งส่งผลจากประวัติศาสตร์การเปลี่ยนแปลง ของวงการ
ศิลปกรรมไทยที่ได้กล่าวมาแล้ว โดยเฉพาะในประเด็นของการน าภาพเสนอ ของร่างกาย มาใช้ในงานศิลปะ 
ปรากฏในงานจิตรกรรม งานประติมากรรมอนุสาวรีย์พระมหากษัตริย์  อนุสาวรีย์ประชาธิปไตย ภาพบุคคลส าคัญ 
ภาพเหมือนในงานจิตรกรรม โดยในช่วงต้นเน้นเรือนร่าง ที่มีความสมจริงตามธรรมชาติ  อาทิ ผู้หญิงเปลือย
ผลงานของแสวง สงฆ์มั่งมี ที่แสดงถึงความงาม ในเรือนร่างของมนุษย์  ต่อมาปรากฏลักษณะของงานที่แตกต่าง
กันออกไป อาทิเช่น งานขลุ่ยทิพย์ (2492) ของ เขียน ยิ้มศิริ ที่ใช้รูปทรงประติมากรรมที่มีเอกลักษณ์แบบเส้นสาย

                                                      
† นรินทร์ รัตนจันทร์, การแทนค่ารูปทรงมนุษย์ตามแบบอุดมคติ : สูจิบัตนนิทรรศการศิลปกรรมใบหน้าและร่างกาย (กรุงเทพฯ :  อมรินทร์, 
2543), หน้า 45 – 53. 
‡ วิโชค มุกดามณี, ศิลปกรรมจากใบหน้าและร่างกาย พ.ศ.2367-2543, สูจิบัตรนิทรรศการศิลปกรรม ใบหน้าและร่างกาย  (กรุงเทพฯ :  
อมรินทร์, 2543), หน้า 8 – 11. 



วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 7  ฉบับที ่3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2557 ฉบับมนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

 
 

 1391 
 

ลายไทย ที่มีความอ่อนช้อยในลักษณะสามมิติ หรืองานของ เฟื้อ หริพิทักษ์ ที่ลดทอนรูปทรงหญิงสาวเปลือย จนมี
ลักษณะของงานนามธรรม ที่ให้ความส าคัญกับรูปทรงและสี ในงานชื่อน้ าเงินเขียว (2499) หรืองานชาวนาไทย 
(2498) ของชลูด นิ่มเสมอ ที่สะท้อนให้เห็นถึงอิทธิพลของศิลปินตะวันตก อย่างโกแกง งานของมีเซียม ยิบอิน
ซอย เป็นต้น 
 จะเห็นได้ว่า นับตั้งแต่อดีตกาลจวบจนปัจจุบัน วงการศิลปะเองก็ได้มีการสร้างสรรค์ ผลงานศิลปะ ที่
น าเอาภาพเสนอที่เกี่ยวข้องกับมนุษย์หรือร่างกายมนุษย์ รวมทั้งสัญลักษณ์ต่างๆ ที่เก่ียวข้อง มาเป็นใช้เพื่อสื่อสาร
ถึงแนวความคิด ความรู้สึกนึกคิดของตัวศิลปินที่มีต่อสิ่งต่างๆ รอบๆ ตัว เรื่องราวที่เกี่ยวข้องกับวิถีชิวิตประจ าวัน 
อากัปกิริยา ท่าทางกิจกรรมต่างๆ ลักษณะกายวิภาค เรื่องราวในเทพนิยายปรัมปรา เรื่องราวเกี่ยวกับศาสนา 
ภาพเทพดา ภาพผู้ชายผู้หญิง ภาพเหมือนตัวเอง ภาพบุคคลที่รัก ภาพบุคคลสูงศักดิ์ อาจจะพูดได้ว่า คงไม่มี
ช่วงเวลาไหนของประวัติศาสตร์ศิลป์ ที่ภาพเสนอของความเป็นร่างกายมนุษย์ จะไม่ได้ปรากฏออกมา แต่ทั้งนั้น
ทั้งนี้ ย่อมขึ้นอยู่กับ ความตั้งใจของศิลปินเป็นส าคัญที่จะต้องการ ถ่ายทอดร่างกายมนุษย์ ออกมาในลักษณะ 
แง่มุมใด ด้วยรูปแบบและเทคนิคใด อีกทั้งยังสามารถสะท้อนความคิด หรือเหตุการณ์ในบริบททางสังคม และ
วัฒนธรรมในขณะนั้นอีกด้วย เม่ือเราหันกลับไปมองผลงานศิลปกรรมในอดีต สิ่งที่สะท้อนกลับมา นอกจากความ
งดงาม อารมณ์ความรู้สึกของภาพแล้ว ยังคงมาพร้อมกับความหมายทางสังคมวัฒนธรรม  
 ในประเด็นปัญหาการวิจัยที่เกี่ยวกับของการใช้สัญลักษณ์ภาพแทนร่างกาย รวมทั้งสัญลักษณ์ ต่างๆ 
ในการสร้างสรรค์งานศิลปะของศิลปินหญิง หรือถ้าเทียบกับศิลปินชาย จะพบข้อแตกต่างกัน ไม่น้อย ซึ่งน่าจะ
เป็นผลมาจากความเป็นปัจเจกของแต่ละบุคคล ที่เกิดจากการสั่งสม ประสบการณ์ การเรียนรู้ ความรู้สึกนึกคิด 
บริบททางสังคมที่แวดล้อมตัวศิลปินเอง ที่จะสร้างสรรค์งานศิลปกรรม ที่สะท้อนความ รู้สึกนึกคิด และน าเสนอ
มุมมองของผู้หญิง เป็นที่น่าสนใจว่า ศิลปินหญิงเหล่านั้น มีการน าเสนอแนวคิด ในการสร้างสรรค์งานศิลปะผ่าน
สัญลักษณ์อย่างไร 
 โดยเฉพาะอย่างยิ่งงานของศิลปินหญิงในช่วงสามสิบปีที่ผ่านมาที่มีลักษณะการใช้สัญลักษณ์ภาพแทน
ที่มาจากร่างกายแสดงเพศสภาพของตนเองอย่างเด่นชัด ในงานของ พินรี สัณฑ์พิทักษ์ ที่ดึงเอาชิ้นส่วนของเรือน
ร่างผู้หญิง อาทิ นม ล าตัว ลักษณะชีวภาพภายใน โดยตัดทอนให้หลงเหลือ เพียงสัญลักษณ์ที่สื่อถึงลักษณะของ
อวัยวะเหล่านั้น น าเสนอในภาพลักษณ์ ที่ต่างกัน เช่น เต้านม ที่มีรูปทรงเป็นสามเหลี่ยม จัดวางในลักษณะของ
ภาชนะทรงกลวง คว่ าบ้าง หงายบ้าง ในงานจิตรกรรม หรือสร้างด้วยวัสดุอื่น หรือวัชราพร อยู่ดีกับงานจิตรกรรม
ไทยร่วมสมัย ที่น าเสนอภาพร่างกาย เหมือนจริง ที่แสดงความผูกพันของแม่ที่สูญเสียลูกขณะตั้งครรภ์ 
 จะเห็นได้ว่าในประเด็นของความเป็นหญิง การเข้าสู่สถานะของความเป็นแม่ ส่งผลต่อการสร้างสรรค์
งานทัศนศิลป์ของศิลปินหญิงในสังคมไทยเสมอมา  จุมพิตา วัฒนวิจารณ์ ได้น าเสนอผลงานวิทยานิพนธ์ ในชุด 13 
เมษายน 2554 เป็นผลงานที่สร้างจากประสบการณ์ ความรู้สึกของการเป็นแม่ การเปลี่ยนแปลงทางสรีระ ความ
ผูกพัน ความรักทะนุถนอม สิ่งที่เกิดมาใหม่โดยแสดงสัญญะ ที่เชื่อมโยงความรักเปรียบดั่งเนื้อแก้วที่บอบบางต้อง
รักษาและเฝ้าระวัง§ 
 จากตัวอย่างเบี้องต้นจะพบว่า การน าเสนอสัญลักษณ์ภาพแทนร่างกาย ในกระบวนการท างาน 

                                                      
§ จุมพิตา  วัฒนวิจารณ์ (2557) “ความรัก ความผูกพัน สถานะภาพที่แปรเปลี่ยน” วารสารวิชาการ Veridian E-Journal ปีที่ 

7, ฉบับที่ 2  พฤษภาคม - สิงหาคม 2557 : หน้า 1413 – 1424. 



ฉบับมนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 7  ฉบับที่ 3  เดือนกันยายน – ธันวาคม 2557 

 
 

1392  
 

สร้างสรรค์ของศิลปินหญิง ปรากฏการเลือกใช้สัญลักษณ์ที่เกี่ยวข้องกับการเป็นเพศสภาพ โดยสื่อสาร ผ่านทาง
ร่างกายที่บ่งบอกสรีระ ความเป็นเพศหญิงชัดเจน เป็นไปในลักษณะของการใช้ร่างกายทั้งตัว  และเป็นชิ้นส่วน 
ภาพเสนอร่างกายของศิลปิน และการลดทอนลงจน เหลือเพียงสัญลักษณ์ ที่สามารถรับรู้ ได้โดยจินตนาการของผู้
ดู ว่าสื่อสารถึงสิ่งใด โดยไม่จ ากัดขอบเขตการรับรู้ และสิ่งนี้ยังสะท้อนถึงการท างาน ของสภาวะจิตไร้ส านึก ของผู้
สร้างสรรค์และผู้ดูอีกด้วย  
 จากกรอบแนวคิดเบื้องต้นในทฤษฎีจิตวิเคราะห์ของฌาคส์ ลากอง (Jacques Lacan)  ** เชื่อว่า
ปัจเจกบุคคล ได้รับการ หล่อหลอม จากระบบภาษาและสัญลักษณ์ อันเป็นที่มาของการเกิดภาพลักษณ์ และ
สะท้อนตัวตน บางส่วนของปัจเจกบุคคล ศิลปินและงานศิลปกรรมล้วนแต่เป็นส่วนหนึ่ง  ของผลิตผลทางสังคม 
ดังนั้นลักษณะการเลือกใช้สัญลักษณ์ จึงเก่ียวข้องกับการท างานของสภาวะจิตไร้ส านึก ซึ่งเป็นสภาวะ การท างาน
ของจิตที่มีผลต่อพฤติกรรมของมนุษย์มากที่สุด  เนื่องจากในกระบวนการสร้างสรรค์ งานศิลปะ เป็นเรื่องของการ
ใช้ภาษาภาพ สี รูปทรง หรือหากเป็นสื่ออื่นๆ ก็จะเป็นเรื่องของเสียง แสง ท่าทาง ภาพเคลื่อนไหว สิ่งเหล่านี้คือ
ส่วนหนึ่งของการเลือก ใช้สัญลักษณ์ที่ศิลปินเลือก มาเพื่อใช้สื่อ ความหมาย ที่แสดงถึงความเป็นปัจเจกชน และ
ส่วนหนึ่งเป็นผลมาจากการหล่อหลอม ประสบการณ์ การเลี้ยงดู ภายใต้บริบทของวัฒนธรรมไทย รวมทั้งอิทธิพล
ต่างๆ ที่แวดล้อม ตัวศิลปินผู้สร้างสรรค์ 
 จากตัวอย่างวิทยานิพนธ์ของ ขวัญชัย สินปรุ ได้ท าการศึกษาเร่ืองรูปลักษณ์ของนรกภูมิ ผ่านการสร้าง
งานศิลปกรรมสองมิติเพื่อน าเสนอแนวความคิด ความรู้สึก ความเชื่อต่อเรื่องราวของนรกภูมิ  โดยน ารูปลักษณ์
เร่ืองราวตามความเชื่อทางศาสนาผสมผสานเข้ากับจินตนาการส่วนตัว เพื่อสะท้อน ความทุกข์ทรมานจากการท า
อกุศลกรรมทางกาย วาจา ใจ ของมนุษย์ที่ไม่มีวันจบสิ้น††  
 แนวคิดดังกล่าวสะท้อนให้เห็นถึงอิทธิพลทางศาสนา ที่หล่อหลอมปัจเจกบุคคลขึ้นมา ดังนั้นงานศิลปะ 
ที่สร้างจากศิลปินย่อมสะท้อนให้เห็นถึงอิทธิพลทางสังคมวัฒนธรรมที่มีผลกระทบต่อตัวศิลปินและ 
งานศิลปะอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ 
 โดยงานวิจัยชิ้นนี้ มุ่งเน้นการศึกษาวิเคราะห์ถึงความหมายเชิงสัญลักษณ์ของภาพแทนร่างกาย ที่
ปรากฏในงานสร้างสรรค์ของศิลปินหญิงในขอบข่ายของทฤษฎีจิตวิเคราะห์ซึ่งจะขออธิบายโดยสังเขปดังนี้   
 ทฤษฎีจิตวิเคราะห์นับว่าเป็นอีกแนวทางการศึกษาเพื่อวิเคราะห์ตีความสัญลักษณ์ที่เกี่ยวข้องกับ
ร่างกายที่ส าคัญในโลกของประวัติศาสตร์และทฤษฎีศิลปะ นักวิชาการกลุ่มสตรีศึกษาในช่วงทศวรรษ 1970 ได้
ทดลองใช้กรอบแนวคิดของจิตวิเคราะห์ทั้งของ ซิกมุนด์ ฟรอยด์ (Sigmind Freud) และฌาคส์ ลากอง (Jacques 
Lacan) เพื่อท าการศึกษางานศิลปะและได้สร้างคุณูปการท าให้เห็น ว่ากระบวนการทาง จิตไร้ส านึกท างาน
เช่นเดียวกับโครงสร้างของภาษา‡‡สมจริงตามค าประกาศของลากอง  
 การใช้สัญญะในภาษาเหล่านี้สะท้อนความสัมพันธ์เชิงสังคม ซึ่งมาจากการหล่อหลอมในภาวะ ที่
แตกต่างกัน ไปตามแต่ละบุคคล  และมีความสัมพันธ์กับความเป็นเพศอย่างลึกซึ้ง ความเป็นเพศ ซึ่งการคือความ

                                                      
** ยศ สันตสมบัติ, ฟรอยด์และพัฒนาการของจิตวิเคราะห์ : จากความฝันสู่ทฤษฎีสังคม, (กรุงเทพ: ส านักพิมพ์

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2542) หน้า 99 - 105 
†† ขวัญชัย  สินปรุ (2557) “รูปลักษณ์ของนรกภูมิ” วารสารวิชาการ Veridian E-Journal ปีที่ 7, ฉบับที่ 1 มกราคม - 

เมษายน 2557 :  หน้า 745 – 758. 
‡‡ ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร, แนะน าสกุลความคิดหลังโครงสร้างนิยม, (กรุงเทพ : ส านักพิมพ์สมมติ, 2554), หน้า 76 



วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 7  ฉบับที ่3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2557 ฉบับมนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

 
 

 1393 
 

เป็นชาย ความเป็นหญิง ที่มักมีข้อถกเถียงถึงความเหลื่อมล้ า ความไม่เท่าเทียมกัน ทฤษฎีจิตวิเคราะห์ได้ถูกน าเข้า
มาใช้ในการอธิบาย ถึงการพัฒนาการความเป็นหญิงความเป็นชาย ที่น าไปสู่ความเป็นรองของผู้หญิง โดยเชื่อว่า
การจะท าความเข้าใจประเด็นนี้นั้น จ าเป็นจะต้อง ท าความเข้าใจในระดับจิตใจ จิตวิเคราะห์จึงเป็นแนวคิดส าคัญ 
ในการท าความเข้าใจต่อพัฒนาการ ทางจิตดังกล่าว§§ 
 จิตวิเคราะห์ในทัศนะของลากองยังเป็นศาสตร์และศิลป์ที่ว่าด้วยการตีความ (Interpretation)*** ซึ่งมี
จุดร่วมเดียวกับสัญวิทยา (Semiology) เนื่องจากปรากฏการณ์ทางจิตส่วนใหญ่ ไม่สามารถแสดงออกมา ของ
มนุษย์เป็นสิ่งที่ไม่พึงปรารถนา ในสังคมอารยะ ดังนั้นความปรารถนาต่างๆ ในจิตไร้ส านึกจึงถูกซ่อนเร้น ให้มิดชิด 
และหากต้องการแสดงออกมา ต้องท าการแปลงรูป แปลงร่างให้ผ่านการเซ็นเซอร์ จาก Superego ส านึกซึ่งเป็น
มาตรฐานจากการขัดเกลาของสังคมให้ได้  
 ลากองได้กลับไปตีความความคิดเร่ืองจิตไร้ส านึกของฟรอยด์ โดยให้ความส าคัญกับภาษา มากกว่าสิ่ง
เร้า หรือแรงกระตุ้นจากภายนอก  ส าหรับลากองจิตไร้ส านึกไม่ใช่สัญชาตญาณ หรือภาพหลอน แต่คือที่อยู่ของ
สัญลักษณ์ ส่วนสัญลักษณ์ในความหมายของลากอง คือ ระบบกฏเกณฑ์ ที่ก าหนดความหมาย ให้กับองค์ประกอบ
ต่างๆ ในระบบนั้น สัญลักษณ์ของลากอง จึงท าหน้าที่คล้ายกับ หลักไวยกรณ์ของภาษา หรือรหัสของสัญวิทยา 
คือเป็นตัวก าหนดความหมาย หรือรูปของสัญญะ 
 สาระส าคัญของความคิดด้านจิตวิเคราะห์ของลากองต่อมาคือ ระเบียบการสร้างตัวตน ของมนุษย์ 
ประกอบไปด้วย The Imaginary  The Symbolic และ The Real††† 
 ในการสร้างตัวตนในทัศนะของลากอง ที่ประกอบด้วยระเบียบ 3 ชุด ได้แก่ The Imaginary เป็น
ขั้นตอนของภาพสะท้อนในกระจกเงา (The mirror stage) เป็นขั้นตอนของการท า ความเข้าใจตัวเอง ผ่านการ
จ้องมองคนอื่น/ความเป็นอื่น  (The other/The otherness) The Symbolic เป็นขั้นตอนการแลก เปลี่ยน
เชิงสัญญะที่ถูกควบคุมโดยความเป็นอื่น ในการวิเคราะห์ของลากอง จากภาพลักษณ์เข้าสู่การ ให้ความส าคัญของ
ภาษาในการสร้างตัวตน เป็นประเด็นเรื่องของความปรารถนาที่จะเป็นที่ยอมรับ (Recognition) เป็น
ความสัมพันธ์ระหว่าง อัตบุคคลกับความเป็นอื่น ในทางกลับกัน หากถูกปฏิเสธ ก็จะรู้สึกเจ็บปวด และน าไปสู่การ
ก้าวร้าว แบบต่างๆ และ The Real  คือสิ่งที่คนในสังคมยอมรับว่าจริง แต่ไม่ใช่ความจริงที่อยู่ภายนอก แต่จริงใน
การรับรู้ของอัตบุคคลพร้อมกับท าหน้าที่เชื่อมโยงอัตบุคคล กับโลกรอบตัว เป็นสิ่งที่อยู่นอกเหนือไปจาก
ภาพลักษณ์และสัญลักษณ์ คืออยู่นอกระบบของการสร้าง ความหมาย ระเบียบทั้งสามชุด เป็นเรื่องของการท า
หน้าที่มากกว่าองค์ประกอบ ที่มีปฏิสัมพันธ์กัน แยกออกจากกันไม่ได้ แต่มีความเป็นเอกพจน์ (Singularity)  

 ในประเด็นนี้เมื่อน ามาเป็นแนวคิดวิเคราะห์การท างานของจิตไร้ส านึก มีส่วนสอดคล้อง ใน
กระบวนการ สร้างสรรค์งานศิลปกรรมอยู่ไม่น้อย ในการใช้ภาษาที่เกิดจากตัวศิลปินผ่านสัญลักษณ์ ในงาน
ศิลปกรรมจะปรากฏ มาเป็นภาษาของภาพ สีสัน รูปทรง หรือสัญลักษณ์และอาจเกิดผลลัพท์ ของภาษาเหล่านั้น 
ที่นอกเหนือจากการควบคุม ของศิลปินได้ เช่น การปรากฏของรูปสัญญะ แห่งความ ปรารถนา ซึ่งเกี่ยวข้อง

                                                      
§§ ยศ สันตสมบัติ, ฟรอยด์และพัฒนาการของจิตวิเคราะห์ : จากความฝันสู่ทฤษฎีสังคม, (กรุงเทพ: ส านักพิมพ์

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2542) หน้า 106 - 110 
***  ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร, แนะน าสกุลความคิดหลังโครงสร้างนิยม : Introducing post structuralism. (กรุงเทพฯ : 

ส านักพิมพ์สมมติ, 2554), หน้า  70 – 72. 
††† อ้างแล้ว, หน้า  65 – 69. 



ฉบับมนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 7  ฉบับที่ 3  เดือนกันยายน – ธันวาคม 2557 

 
 

1394  
 

เชื่อมโยงกับเรื่องเพศของมนุษย์ ความปรารถนาที่ซ่อนเร้น อยู่ภายในจิตไร้ส านึก จะกระตุ้นการท างานของจิตไร้
ส านึกของผู้ดูไปพร้อมๆ กัน อาจจะน ามา ซึ่งความหมายที่แตกต่างออกไป ตามแต่จินตนาการ หรือสภาวะจิตไร้
ส านึกของแต่ละบุคคล ขึ้นอยู่กับการมีปฏิสัมพันธ์ระหว่างสัญลักษณ์ ที่ปรากฏ นอกเหนือความตั้งใจของผู้
สร้างสรรค์ กับจินตภาพ ของผู้ดูในการรับรู้โดยสภาวะของจิตไร้ส านึก 
 งานศิลปะซึ่งเป็นอีกหนึ่งในวาทกรรมที่มนุษย์สร้างขึ้น รวมทั้งปัยจัยทางด้านสังคมวัฒนธรรมอื่นๆ  
กระแสแนวคิดใหม่ๆ การเปลี่ยนแปลงและพัฒนาการทางวิทยาศาสตร์ เทคโนโลยี การสื่อสาร สิ่งเหล่านี้  เปรียบ
ได้กับการเข้าสู่โลกของสัญลักษณ์ใน ทัศนะของลากอง และมีส่วน ในการที่มนุษย์ท าความเข้าใจโลก และอธิบาย
โดยผ่านกลไกของภาษา ดังนั้นภาษาของงานศิลปะ ที่ถูกสื่อสารออกมา ย่อมไม่สามารถหลุดพ้นจาก ระบบของ
สัญลักษณ์ที่ก่อร่างสร้างโดยสังคมได้ จึงเป็นที่น่าสนใจว่า ศิลปินหญิงซึ่งเปรียบได้กับผลิตผล ของสังคม และงาน
ศิลปะที่สร้างสรรค์ ก็เป็นวาทกรรมที่เกิดข้ึนในสังคมนั้น มีการท างานที่สอดคล้อง กับกระบวนการท างานของจิต 
ในกรอบทฤษฎีจิตวิเคราะห์ และมีความสัมพันธ์กับบริบทแวดล้อม ทางสังคมวัฒนธรรมอย่างไร 
 งานวิจัยชิ้นนี้ จึงใช้แนวคิดจากกรอบทฤษฎีจิตวิเคราะห์ของลากองเป็นแกนส าคัญ ในการท าความ 
เข้าใจการท างาน ของจิตไร้ส านึกโดยผ่านระบบสญัลักษณ์ และภาษาที่เชื่อว่า อัตบุคคลได้ท าความเข้าใจ เก่ียวกับ
ตัวเอง และเชื่อมโยงตัวเองกับสิ่งอื่นบุคคลอื่น การสร้างงานศิลปะ ของศิลปินคือส่วนหนึ่ง ของการอยู่ในระบบ
สัญลักษณ์หรือภาษา ดังนั้นงานวิจัยจึงมุ่งวิเคราะห์ตีความ สัญลักษณ์ โดยพิจารณาประเด็น การสร้างตัวตน/
ภาพลักษณ์ (Subject) เมื่อเข้าสู่โลกของสัญลักษณ์ (Symbolic order) การกลัวการถูกตอน เชิงสัญลักษณ์ในกฏ
ระเบียบของพ่อ (Law of the father) คือ การเข้าสู่กฎระเบียบ ทางสังคม รวมถึงการเกิด ปมอิดิปุส เกี่ยวข้อง 
กับประเด็น ความปรารถนา (Desire) ในแง่มุมของลากอง ที่จะเก่ียวข้องกับความเป็นรอง ทางเพศ การขาด การ
เจ็บปวด เป็นต้น 
 การวิจัยครั้งนี้จะส่งผลให้เข้าใจถึงกระบวนการการใช้สัญลักษณ์ของศิลปินหญิงภายในบริบททาง
สังคมวัฒนธรรมที่แตกต่างกันไป และสะท้อนให้เห็นถึงการท างานของจิตไร้ส านึก ที่มีผลต่อการ  ใช้สัญลักษณ์ 
ภาพแทนร่างกาย รวมทั้งสัญลักษณ์อื่นๆ ที่เก่ียวข้องในการตีความความหมาย อย่างไรก็ตาม การตีความ ดังกล่าว
อาจอยู่ภายใต้ข้อจ ากัด คือขึ้นอยู่กับศิลปินและผู้วิจัยเป็นส าคัญ ซึ่งต่างเป็นอัตบุคคล ที่อยู่ท่ามกลางระบบ
สัญลักษณ์และภาษาที่หลากหลาย และมีความสัมพันธ์กับ โครงสร้างทางสังคมวัฒนธรรม ที่ล้อมรอบอย่างแนบ
แน่น 
  
วัตถุประสงค์ของการศึกษา 
 1. เพื่อศึกษาวิเคราะห์ตีความการใช้สัญลักษณ์ภาพแทนร่างกายในงานศิลปกรรมของพินรี สัณฑ์
พิทักษ์ และวัชราพร อยู่ดี 
 2. เพื่อศึกษาวิเคราะห์ความสัมพันธ์ของสัญลักษณ์ ภาพแทนร่างกายที่ศิลปินหญิง เลือกใช้ในงาน
ศิลปกรรม กับบริบททางสังคมวัฒนธรรม 
 
วิธีการวิจัย  
 1. เก็บรวบรวมข้อมูลและศึกษาผลงานศิลปกรรมของ พินรี สัณฑ์พิทักษ์ และวัชราพร อยู่ดี จาก
ภาพถ่าย สูจิบัตร อินเตอร์เนต โดยคัดเลือกสัญลักษณ์ที่เกี่ยวข้องกับภาพแทนร่างกาย เก็บรวบรวม  ข้อมูล



วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 7  ฉบับที ่3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2557 ฉบับมนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

 
 

 1395 
 

ภาคสนาม จากการสัมภาษณ์   
 2. กรอบทฤษฎีจิตวิเคราะห์ของลากอง เป็นเครื่องมือการวิเคราะห์ตีความ การใช้สัญลักษณ์ ภาพ
แทนร่างกาย  
 3. น าแนวคิดทฤษฎีที่เก่ียวข้อง เพื่อใช้สนับสนุนในการวิเคราะห์ข้อมูล  
 4. ท าการวิเคราะห์ โดยน าเอาผลการวิจัยแบบพรรณนา (Description Research) มาสู่รูปแบบ การ
วิเคราะห์ (Analytical Research) สรุป และอภิปรายผล  
 5. น าเสนอรูปเล่มวิทยานิพนธ์ 
 
สรุปผลการวิจัย 
 วัตถุประสงค์ในการท าวิทยานิพนธ์ครั้งนี้ ผู้วิจัยมุ่งศึกษาวิเคราะห์ตีความการใช้สัญลักษณ์  ภาพแทน
ร่างกาย ในงานศิลปกรรมของพินรี สัณฑ์พิทักษ์ และวัชราพร อยู่ดี โดยศึกษาเฉพาะ ชิ้นงาน สร้างสรรค์ที่มีการใช้
สัญลักษณ์ของร่างกาย รวมไปถึงศึกษาย้อนกลับไปที่ผลงานในอดีต เพื่อวิเคราะห์ ให้เห็นถึงการพัฒนาการทาง
ความคิดสร้างสรรค์ของศิลปิน ในช่วงเวลาที่ผ่านมา ในการน าสัญลักษณ์ เกี่ยวกับร่างกาย หรือสิ่งอื่นมาใช้ในงาน
สร้างสรรค์ และความหมาย สัญลักษณ์ดังกล่าว ยังมีความ เกี่ยวข้องกับกระบวนการสร้างตัวตน (The Subject) 
และสะท้อน ให้เห็นถึงความปรารถนา (Desire) ที่ถูกเก็บไว้ในลักษณะ ของก้อนภูเขาน้ าแข็ง ที่แสดงให้เห็นถึง
พื้นที่ภายในจิตไร้ส านึกที่จมอยู่ใต้น้ า จากพื้นฐานแนวคิดทฤษฎีจิตวิเคราะห์ของฟรอยด์ และแนวคิดทฤษฎีจิต
วิเคราะห์ของลากอง เป็นแกนกลาง ส าคัญในการตีความสัญลักษณ์ที่ใช้  เชื่อมโยงความหมายกับสัญลักษณ์ อื่นๆ  
ที่ปรากฏในงานศิลปกรรม ในประเด็นของการสร้างตัวตน และความปรารถนา ที่เก็บกดเอาไว้ เมื่อเข้าสู่ระบบ
ภาษา และสัญลักษณ์ ซึ่งเป็นสิ่งส าคัญในการหล่อหลอมปัจเจกบุคคล ให้เป็นไปตามคุณค่าตามความคาดหวัง  
ค่านิยม จารีต ขนบธรรมเนียม ประเพณี อันพึงประสงค์ของสังคม 
 1. ภาพรวมการใช้สัญลักษณ์ภาพแทนร่างกาย 
  ในงานศิลปกรรมของพินรี สัณฑ์พิทักษ์ ในช่วงต้นศิลปินเริ่มสร้างสรรค์งาน จากความสงสัย ใคร่รู้
ในตัวตน ในความเป็นหญิง ร่างกาย จิตใจ สัญลักษณ์ในงานจึงมีลักษณะ ที่แสดงความสับสน คลุมเคลือ ไม่แน่ใจ 
ปรากฏผ่านรูปทรงร่างกายที่ไม่ครบถ้วน เช่น กิ่งก้านที่ถูกตัดของล าต้น  รูปทรงผลไม้ที่คล้ายเต้านม  ภาพตัดของ
ผลกีวีที่ดูราวกับอวัยวะเพศหญิง  ชื่อของผลงาน ที่มีความหมายนัยยะถึงความสับสน คลุมเครือในความเป็นไป
ของความเป็นหญิง เรียกร้องให้ส ารวจผ่านชิ้นงานศิลปกรรมของเธอ 

 

ภาพที่ 1  ผลงานศิลปกรรมของพินรี สัณฑ์พิทักษ์ ในช่วงต้น 



ฉบับมนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 7  ฉบับที่ 3  เดือนกันยายน – ธันวาคม 2557 

 
 

1396  
 

  ต่อมาศิลปินได้เปลี่ยนสถานะจากหญิงสาวธรรมดา เป็นมารดาของบุตร ศิลปินเริ่มมุ่งเน้น  ท า
ความเข้าใจ ในอวัยวะที่ส าคัญอย่างเด่นชัด คือ เต้านม (Breast)  ที่ท าหน้าที่ใหม่ในการ ให้อาหาร น้ านมแก่ทารก  
จึงปรากฏรูปทรงอวัยวะชิ้นนี้ในงานศิลปกรรมที่สร้างสรรค์จากวัสดุหลากหลาย   ประติมากรรม จากกระดาษสา  
เซรามิค อะลูมิเนียม โลหะ เทียน ผ้าใยแก้ว ผ้าไหม การเป่าแก้ว รวมไปถึงในงานจิตรกรรม ที่มีการเชื่อมโยง 
รูปทรงนามธรรมเต้านมกับสิ่งต่างๆ  จากสนใจความ เปลี่ยนแปลงทางร่างกาย รูปทรงสัดส่วน เรือนร่างที่
แปรเปลี่ยน ความสวยงามของทรวดทรง ถูกเปรียบได้กับประติมากรรมหุ่นโชว์จากกระดาษสา   

 

ภาพที่ 2  ผลงานศิลปกรรมของพินรี สัณฑ์พิทักษ์ ที่เร่ิมมีการพัฒนาการน าสัญลักษณ์ของชิ้นส่วนร่างกายคือ เต้า
นม  ล าตัว มาสร้างสรรค์ในลักษณะของรูปทรงนามธรรมด้วยวัสดุต่างๆ สื่อถึงความแข็งแกร่งและบอบบาง ความ
เปลี่ยนแปลงสภาพ 

 

ภาพที่ 3  ตัวอย่างรูปทรงนามธรรมของชิ้นส่วนร่างกาย มีการอุปมาอุปมัยถึงสิ่งอื่น เก่ียวกับธรรมชาติที่แสดงการ
ก่อก าเนิด โอบอุ้ม ค้ าจุน การดูแลให้อาหาร การเจริญเติบโต ผู้ให้และผู้รับ 
  กล่าวโดยสรุป การใช้สัญลักษณ์ร่างกายในงานของพินรี  สัณฑ์พิทักษ์  มีการใช้สัญลักษณ์  แทน
ร่างกาย ในลักษณะของชิ้นส่วน เต้านม  เรือนร่างส่วนบน และส่วนล่าง โดยมีการอุปมาอุปมัย  ถึงสิ่งอื่น 
เกี่ยวข้องกับศาสนา  ปัญญาและจิต พิธีกรรม โดยมีสัญลักษณ์ของศาสนสถาน ธรรมชาติ (พืข ผลไม้ ดอกไม้ 
สัตว์)  ภูมิอากาศ (เมฆ-ฝน) รูปทรงภาชนะเต้านม ถูกสื่อถึงการให้และการรับ เป็นอาหาร  การค้ าจุน (ต้นไม้) 



วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 7  ฉบับที ่3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2557 ฉบับมนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

 
 

 1397 
 

โอบอุ้ม เลี้ยงดูชีวิต  (ปลา-น้ า) สะท้อนโลกทัศน์ของศิลปินในการมองโลก เข้าสู่การภาวนา การท าความ เข้าใจ
ตัวตน  ความเข้าใจในความเป็นหญิง ยอมรับการเปลี่ยนแปลง ทางกายภาพ เมื่อต้องท าหน้าที่มารดา ความ
สับสนลังเลใจ  การรู้สึกถึงสิ่งที่ได้รับและสูญเสีย  แสดงให้เห็นถึงในสภาวะที่แม้จะเต็มไปด้วยความสับสน แต่ก็
ยังคงเชื่อและศรัทธาในคุณค่าสูงสุด ความดีงาม ในการเป็นผู้ให้ชีวิต เป็นมารดา การภาวนา  ทางจิตวิญญาณ 
ปรากฏถึงการให้คุณค่า ด้วยความดีงาม สีเงินสีทอง สรวงสวรรค์ การสักการะ หรืออุปมาอุปมัยถึงสิ่งศักดิ์สิทธิ์ 

 

ภาพที่ 4  ตัวอย่างผลงานศิลปกรรมบางส่วนที่สะท้อนแนวคิดทางศาสนา การให้คุณค่า สิ่งที่ดีงาม การภาวนาจิต 
เพื่อท าความเข้าใจสภาวะที่เปลี่ยนแปลงของสรรพสิ่ง ร่างกายและจิตวิญญาณ 
  ในงานศิลปกรรมของ วัชราพร อยู่ดี  ในผลงานช่วงต้น ศิลปินมีความประทับใจ ในความงาม ของ
ตัวนาง ในวรรณคดีไทย  เส้นสายลายไทยในจิตรกรรมฝาผนัง เรื่องราวของคนใกล้ชิด ธรรมชาติ สิ่งแวดล้อม 
ต้นไม้ ดอกไม้และสัตว์ มุ่งเน้นไปที่ความ สวยงามในมิติของพื้นผิว โดยการพัฒนาเทคนิค ในเรื่องของพื้นผิว
เฉพาะที่สร้างจากเยื่อกระดาษผสมสี และต่อมาเมื่อเกิดภาวะวิกฤติ ศิลปินต้องสูญเสีย  บุตรสาววัยแรกเกิด เป็น
การสูญเสียที่ยิ่งใหญ่ ท าให้จมอยู่ในความเศร้า และได้สร้างงาน ในชุดนิทรรศการ Beautiful Sadness ขึ้นมาเพื่อ
เยียวยาสภาวะจิตใจของตนเอง โดยได้มองย้อนกลับ เข้าไปในความรู้สึกภายใน โดยใช้ศิลปะท าให้เข้าใจสัจธรรม
ชีวิต และซาบซึ้งในความสุขสงบแห่งธรรม 

 

ภาพที่ 5  ผลงานศิลปกรรมในช่วงแรกของวัชราพร อยู่ดี เก่ียวข้องกับความทรงจ า สิ่งแวดล้อม สัตว์ ธรรมชาติที่
ส่งผลต่อรูปแบบการสร้างสรรค์ของศิลปิน 



ฉบับมนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 7  ฉบับที่ 3  เดือนกันยายน – ธันวาคม 2557 

 
 

1398  
 

 

ภาพที่ 6 ตัวอย่างผลงานศิลปกรรมที่สร้างสรรค์ข้ึนภายหลังการสูญเสียบุตรีของศิลปิน 
  กล่าวโดยสรุป  การใช้สัญลักษณะร่างกายในผลงานจิตรกรรมชุดนี้ของ วัชราพร อยู่ดี มีการใช้
สัญลักษณ์แทนร่างกายในลักษณะที่มีความเหมือนจริง อยู่ในสภาวะที่ดูกึ่งฝันกึ่งจริง มีลักษณะของความเป็นโลก
สมมุติ  แสดงภาพแทนร่างกายของตัวศิลปินเอง ในลักษณะของหญิงมีครรภ์ และเปลือยกาย เต็มตัว และครึ่งตัว 
เพื่อแทนความหมายทางความคิดความรู้สึกเฉพาะของตัวศิลปิน นอกเหนือจากรูปทรงเหมือนจริงสตรีตั้งครรภ์  
ปรากฏรูปทรงทารกในถุงน้ าคร่ า  รูปทรงแมว แทนส่วนหนึ่งของตัวตนในผลงานในอดีต  รูปทรงธรรมชาติของพืช 
ดอกกล้วยไม้ ดอกหางนกยูงสีแดง เลือดและความผูกพัน ดอกบัว ฝักบัวแห้งแทนรังไข่ที่ปกป้องเมล็ดอ่อน รูปทรง
นกกระดาษโอริกามิ ในวัฒนธรรมญี่ปุ่นแทนความหวัง เส้นสายโลหิตที่แตกแขนง การโอบอุ้มทารกในรูปทรงถุง
น้ าคร่ า ศิลปินสื่อแทนความผูกพัน ความห่วงหาอาทรทารกน้อย การเฝ้าคอย รอด้วยความหวัง  นอกจากนี้  ยัง
ปรากฏรูปทรงของนางฟ้าเทวดา สะท้อนถึงคติความเชื่อในสิ่งศักดิ์สิทธ์ หรือปาฏิหารย์แบบคติไทย ในชุดงาน
สร้างสรรค์ชุดนี้ จึงเป็นเสมือนภาพแทนความรู้สึกของความเศร้า ที่เกิดจากการสูญเสีย บุตรสาว เพื่อสื่อถึงความ
ผูกพัน ความหวังสุดท้าย การวิงวอนเทพยาดาให้ช่วยปกปักรักษา ทารกน้อยในครรภ์  สาเหตุแห่งการสูญเสีย คือ
การบกพร่องของรก ที่เป็นเสมือนตัวกลาง ที่จะถ่ายเท สารอาหาร สายโลหิตไปยังตัวอ่อน ศิลปินจึงท าการศึกษา
รูปลักษณะทางกายภาพ ของรกอย่างจริงจัง และน าเสนอในรูปทรงที่งดงาม  แทนความรู้สึก ความผูกพันที่มีต่อ
ของการสูญเสีย คร้ังส าคัญคร้ังนั้น 
 2. ประเด็นการสร้างตัวตน (The subject)   
  ในกรอบแนวคิดทฤษฎีจิตวิเคราะห์ การสร้างตัวตนในทัศนะของลากอง ‡‡‡ ที่ประกอบด้วย
ระเบียบ 
 3 ชุด ได้แก่ The Imaginary เป็นขั้นตอนของภาพสะท้อนในกระจกเงา (The mirror stage) เป็นขั้นตอน ของ
การท าความเข้าใจ ตัวเองผ่านการจ้องมองคนอื่น/ความเป็นอื่น (The other/The otherness) The Symbolic 
เป็นขั้นตอนการแลกเปลี่ยน เชิงสัญญะที่ถูกควบคุมโดยความเป็นอื่น ในการวิเคราะห์ ของลากองจากภาพลักษณ์ 
เข้าสู่การให้ความส าคัญ ของภาษาในการสร้างตัวตน   ส่วนประเด็นเรื่องของ ความปรารถนาที่จะเป็นที่ยอมรับ 

                                                      
‡‡‡ ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร, แนะน าสกุลความคิดหลังโครงสร้างนิยม : Introducing post structuralism. (กรุงเทพฯ : 

ส านักพิมพ์สมมติ, 2554), หน้า  65 – 76. 



วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 7  ฉบับที ่3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2557 ฉบับมนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

 
 

 1399 
 

(Recognition) เป็นความสัมพันธ์ระหว่าง อัตบุคคลกับความเป็นอื่น ในทางกลับกัน หากถูกปฏิเสธก็จะรู้สึก
เจ็บปวด และน าไปสู่การก้าวร้าว แบบต่างๆ และในขั้นตอน The Real  คือสิ่งที่คนในสังคมยอมรับว่าจริง แต่
ไม่ใช่ความจริงที่อยู่ภายนอก แต่จริงในการรับรู้ของอัตบุคคล ซึ่งก็คือตัวศิลปิน  พร้อมกับท าหน้าที่เชื่อมโยงความ
เป็นอัตบุคคล ของตนกับโลกรอบตัว เป็นสิ่งที่อยู่นอกเหนือ ไปจากภาพลักษณ์และสัญลักษณ์ คืออยู่นอกระบบ 
ของการสร้างความหมาย เป็นสิ่งที่รับรู้อยู่ภายใน ในที่นี้บางสิ่งที่ปรารถนา (Desies)  อาจจะเป็นเพียง การ
สะท้อนผ่านสัญลักษณ์บางอย่าง ที่เล็ดลอด ผ่านการเซ็นเซอร์ทางจิตส านึก Ego ประสานกับ การท างานของ 
Super Ego  ส านึกที่เกิดจาก กระบวนการขัดเกลาทางสังคมแล้ว  ท าให้สามารถ ปรากฎในรูปแบบของ
สัญลักษณ์ในงานศิลปกรรม  ที่สะท้อนสัญชาตญาตดิบ (ID) บางส่วนที่มีนัย เกี่ยวข้องกับความเป็นเพศ ความ
รุนแรง ก้าวร้าว ในบางสัญลักษณ์จึงมีความหมายซับซ้อน ที่เชื่อมโยงจิตไร้ส านึก ที่ถูกปกปิดในระดับลึก ของการ
พัฒนาการทางจิตของมนุษย์ 
  กระบวนการการสร้างตัวตน (The subject) จากแนวคิดที่ว่าเมื่อมนุษย์ เข้าสู่ระบบ ของภาษา 
และสัญลักษณ์ คือการเรียนรู้สิ่งต่างๆ  หลังจากออกสู่ภายนอกครรภ์มารดา  ในขั้นตอนของ The mirrer stage  
เปรียบได้กับ การมองเข้าไปในกระจก สะท้อนถึงความเป็นอื่น การท าความรู้จัก ตัวตนโดยผ่าน การจ้องมองคน
อื่น/ความเป็นอื่น (The other/The otherness) §§§ 
  โดยปรากฏลักษณะของกระบวนการเพื่อเข้าสู่ระบบสัญลักษณ์ ซึ่งก็คือความเป็นสังคม-วัฒนธรรม 
ที่ล้อมรอบตัวศิลปินนั่นเอง อันได้แก่มายาคติต่างๆ ในเรื่องของการให้คุณค่า  ค่านิยม คุณธรรม คุณงามความดี
ต่างๆ ที่ได้รับการยอมรับและเชิดชู และมีการสืบทอดสั่งสอนมา กับสถาบันทางสังคมต่างๆ  อาทิ สถาบันทาง
ครอบครัว โรงเรียน ศาสนา หรือค่านิยมความเป็นไทย ความเป็นกุลสตรี ฯลฯ 
  ตั้งแต่งานยุคต้นๆ ของ พินรี สัณฑ์พิทักษ์  ศิลปินสงสัยใคร่รู้ในความเป็นหญิงของตน เหตุการณ์ 
การละเล่นในวัยเด็ก หน้ากากเสือ และวัว  ความอ่อนแอ การเป็นเหยื่อ เป็นความทรงจ า  ที่ติดค้างอยู่ในวัยเด็ก  
กระตุ้นให้ศิลปินพยายาม หาค าตอบในความเป็นหญิง การตั้งค าถามน ามา ซึ่งการแสวงหาค าตอบ โดยผลงาน ใน
ชุดนิทรรศการนี้จึงแสดงถึงความสับสน ปะติดปะต่อ ร่างกายโดนตัด ชิ้นส่วน พื้นผิวการแทนด้วยสัญลักษณ์ ของ
ร่างกายด้วยผลไม้  และเมื่อศิลปินต้อง เป็นมารดา โอบอุ้มดูแลบุตร อวัยวะเต้านม จึงกลายมาเป็น เสมือนสิ่งที่
เป็นตัวแทน หรืออนุสาวรย์ ส าหรับความเป็นหญิง หรือความเป็นมารดา จากประสบการณ์ ที่เปลี่ยนผ่านเข้ามา
ในชีวิต ร่างกายที่เปลี่ยนแปลงจากวัยสาว เข้าสู่การเป็นแม่ รูปทรงองค์เอว การหย่อนยาน เปลี่ยนสภาพ ความ
งดงามที่เสื่อมถอยลงไป ท าให้เธอไคร่ครวญถึงสิ่งที่มีการแลกเปลี่ยน ความเป็นหญิง ที่มีทั้งการให้และรับ   

                                                      
§§§ ยศ สันตสมบัติ, ฟรอยด์และพัฒนาการของจิตวิเคราะห์ : จากความฝันสู่ทฤษฎีสังคม, (กรุงเทพ: ส านักพิมพ์

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2542) หน้า 99- 105 



ฉบับมนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 7  ฉบับที่ 3  เดือนกันยายน – ธันวาคม 2557 

 
 

1400  
 

 

ภาพที่ 7  ผลงาน The mirrer,2009  รูปทรงนามธรรมของกระจกเต้านม ในงานศิลปกรรมของพินรี สัณฑ์
พิทักษ์และ Body Borders, 2010-2011 ความปรารถนาที่จะหลุดพ้นจากกรอบวัฒนธรรมบางอย่าง ศิลปินจึง
สร้างปีกให้กับกล่องเพื่อล่องลอย 
  ลักษณะของ The mirrer stage ยังปรากฏจริงในชิ้นงานของพินรี สัณฑ์พิทักษ์ ในรูปทรงเต้านม 
กระจกอีกด้วย สะท้อนให้เห็นถึงการเพ่งมองตัวตนโดยผ่านบางสิ่งเพื่อสะท้อน บางสิ่งออกมา การส่งผ่าน 
สัญลักษณ์ของการใช้เต้านม ในลักษณะของภาชนะ เพื่อรองรับ เพื่อยอมรับ ให้นม ให้น้ า การเติบโต ของสิ่งมีชีวิต  
การงอกของพืช  โอบอุ้มและคุ้มครองดูแล  ให้ชีวิตบังเกิด รวมถึงวัสดุที่เลือกใช้ อาทิ กระดาษที่มีความบอบบาง
แต่งดงาม มีเสน่ห์ในตัวเอง  เทียนที่หลอมละลาย ด้วยความร้อน การเปลี่ยนสภาพ วัตถุรูปทรงเต้านมใบไม้ที่
แข็งแกร่ง แต่แสดงสภานะบอบบางของใบไม้  ลักษณะของงานจิตรกรรม รูปทรงเต้านมที่บางครั้งอวบอิ่ม 
บางครั้งหย่อนยาน  ประติมากรรมรูปทรงเต้านมสามมิติอ่อนนุ่ม ที่ไวต่อปฏิกิริยาภายนอก  หรือรูปทรงเต้านมที่
ล่องลอยในกรอบแก้ว   เต้านมเป่าแก้ว แขวนในสภาวะล่องลอย  ที่แสดงถึงความย้อนแย้ง อ่อนนอกแข็งใน หรือ
ดูแข็งแกร่ง แต่สามารถแตกกระจายได้ง่าย  หวั่นไหวและอ่อนแอพอๆ กับความแข็งแรงและแข็งแกร่ง บางครั้ง
ต่อต้านและบางครั้งยอมรับ  เหล่านี้ล้วน มีนัยยะที่สะท้อนตัวตนสองด้าน หรือกล่าวได้ว่าเป็นสองด้าน ของความ
เป็นหญิงในสภาวะของจิตใต้ส านึก ที่ถูกแสดงออกมา โดยผ่านกระบวนการสร้างสรรค์งานศิลปกรรมของศิลปิน
เอง  
  จากชีวประวัติบางส่วน ศิลปินได้เดินทางไปศึกษาด้านศิลปะในมหาวิทยาลัยที่ประเทศญี่ปุ่น ญี่ปุ่น
ถือว่าเป็นดินแดน ที่มีการแพร่กระจายของศาสนาพุทธแบบนิกายเซน คือการศรัทธาในความ เป็นธรรมชาติ ทุก
สิ่งล้วนไม่จีรังแน่นอน การเรียนรู้เพื่อก าหนดจิตใจ ให้ยอมรับการเปลี่ยนแปลง การเฝ้ามองอย่างมีสติ ระลึกได้ทุก
ปัจจุบันขณะ ศิลปินได้กล่าวไว้ในการสัมภาษณ์ว่าตัวเธอเอง ก็ได้รับอิทธิพลจากประเทศที่ไปศึกษาไม่น้อย ในวัย
เด็กด้วยความที่อยู่ท่ามกลางครอบครัว ที่มีบิดามารดาเป็นแพทย์ ต้องติดตามโยกย้ายครอบครัว บ่อยครั้งทั้งใน
และนอกประเทศ   โรงพยาบาล ผู้คน เกิด แก่ เจ็บป่วย และตาย เป็นสิ่งที่ศิลปินคุ้นเคย และไม่หวาดกลัว เหล่านี้
มีเหตุผลสนับสนุนได้ว่า เหตุใดในชิ้นงานของศิลปิน จึงมีการคาบเกี่ยวกับความเชื่อทางศาสนา การเจริญภาวนา 
เจริญสติ รวมไปถึงความศรัทธาและหลงใหล ประทับใจ ในพลังของธรรมชาติ ต้นไม้ ดอกไม้ ภูมิอากาศ ลม ฝน 
เมฆ วัฎจักรชองชีวิตในธรรมชาติ   
  ในผลงานศิลปกรรมของ วัชราพร อยู่ดี  ศิลปินได้ใช้การสร้างสรรค์ผลงานชิ้นนี้ เพื่อมองกลับ เข้า
ไปในความเศร้าโศก ความทุกข์ที่จมจ่อม เพ่งพิจารณาถึงการเปลี่ยนแปลงของสรรพสิ่ง ความไม่จีรัง  ยั่งยืนของ
ชีวิต เกิดและดับ ภาพดอกบัว ฝักบัวที่เห่ียวเฉา ความหวังที่หลุดลอย สภาวะการจมดิ่ง สับสนวุ่นวาย ด้วยเพราะ
ความห่วงหาอาทรในสถานะของการเป็นมารดา ความใฝ่ฝันที่จะได้เป็นแม่อันล่มสลาย  จากรูปทรงของหญิง



วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 7  ฉบับที ่3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2557 ฉบับมนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

 
 

 1401 
 

ตั้งครรภ์ บรรยากาศของความเศร้าโศก ที่ห่อหุ้มจิตใจและร่างกาย  สะท้อนให้เห็น ถึงแนวคิดที่คาบเกี่ยวกับคติ
ทางศาสนาที่หล่อหลอมความ เป็นตัวตนของศิลปิน ผ่านรูปทรงที่เชื่อมโยง กับพิธีกรรม ความเชื่อทางศาสนา 
ดอกกล้วยไม้สีม่วง จะเป็นดอกไม้ที่พบได้ทั่วไป และน าไปบูชาพระ  สัญลักษณ์ของความดีงาม พรอันประเสริฐ  
คติความเชื่อแบบไทย รูปทรงของเทพธิดาอ านวยพร  ความประทับในในรูปทรง ของดอกหางนกยูง สีแดงสดใน
วัยเด็ก  และความเป็นหญิงที่พึงปรารถนา คือการเป็นแม่ที่เห็นเด่นชัด ในผลงานชุดนี้ ถึงแม้ไม่อาจจะเป็นได้ แต่
ชิ้นงานคงสะท้อนความคิดความฝัน ความปรารถนาที่อยู่ภายในตัวตน ของศิลปินออกมาอย่างชัดเจน  ซึ่ง
สอดคล้องกับแนวคิดของการกระบวนการ สร้างตัวตน ของความเป็นหญิง โดยการเข้าสู่ระบบคุณค่าสัญลักษณ์
สูงสุดของความเป็นหญิง  ในการเป็นมารดา ผู้ให้ก าเนิด โอบอุ้ม ดูแลเลี้ยงดู ทะนุถนอมทารกในครรภ์นั่นเอง  
 3. ประเด็นความปรารถนา (Desire)   
  กระบวนการสร้างตัวตนเพื่อแสวงหาการยอมรับ ผลักดันให้มนุษย์เข้าสู่ระบบของภาษา และ
สัญลักษณ์  เป็นส่วนหนึ่งของความปรารถนาความเป็นอื่น (The other/The otherness)  เพื่อตอบสนองสิ่งที่
คาดหวัง คุณค่า ความดีงาม ที่ถูกสร้างขึ้นเพื่อควบคุมปัจเจกบุคคล ในกรอบแนวคิด ของลากองจึงที่เชื่อว่าอัต
บุคคลไม่มีจริง มีแต่การประกอบสร้างตัวตนจากสังคม ที่เกิดจากระบบของภาษา และสัญลักษณ์เท่านั้น  
  มโนทัศน์เรื่องของความปรารถนา (Desire)**** จากพื้นฐานความคิดเบื้องต้นของลากอง มนุษย์
เกิดมาพร้อมกับความต้องการ (needs) ในปัจจัยพื้นฐานของของชีวิต แต่มนุษย์เกิดมาแล้ว แต่ยังไม่สามารถ
ช่วยเหลือตัวเองได้ ต้องอยู่ในการดูแลของมารดา ท าให้มนุษย์มีการพัฒนาทางจิต ก่อนการพัฒนาทางกาย แม่จึง
เป็นความปรารถนาของเด็ก ลากองเรียกว่า ปรารถนาในแม่ (Desire of the Mother)  เมื่อเด็กเข้าสู่วัยที่
ช่วยเหลือตัวเองได้ พ่อ หยิบยื่นกฏเกณฑ์ของ พ่อ  (Law of the Father) ให้กับเขา คือ การละทิ้งความเป็นเด็ก 
เข้าสู่กฏเกณฑ์ความมีเหตผล ระงับอารมณ์ความรู้สึกโดยเฉพาะ ความปรารถนาที่มีต่อตัวแม่ หรือญาติพี่น้องที่
เป็นผู้หญิง ปรากฎในวัฒนธรรมชนเผ่า  กระบวนการ ดังกล่าวท าให้เกิดความขัดแย้ง ขึ้นกับมนุษย์ เป็นความ
ขัดแย้งที่เกิดจากกฏของพ่อ ซึ่งลากอง หมายถึงกฏเกณฑ์ทางสังคม ที่เด็กเข้าสู่กฏด้วยภาวะจ ายอม และความ
ปรารถนาต้องห้าม ซึ่งเป็นของแม่ จะถูกซ่อนไว้ในจิตไร้ส านึก และความกลัวต่อข้อห้าม ของสิ่งเหล่านี้จะปรากฏ
ในรูปแบบของสัญลักษณ์ ที่เชื่อมโยงกับการเก็บกด ความปรารถนาภายในจิตใจ  
  จากกระบวนการการพัฒนาทางจิตที่เก่ียวข้องกับความปรารถนาดังที่กล่าวเบี้องต้น โดยใน ส่วนนี้
ผู้วิจัย มุ่งเน้นไปที่กระบวนการแปรสภาพ (metamorphosis) รวมไปถึงการอุปมาอุปมัย (metaphor)  เมื่อ
กล่าวถึงในแนวคิดจิตวิเคราะห์ของลากอง ได้กล่าวไว้ว่าลักษณะความสามารถ ในทางอุปมาอุปมัย การเปรียบ
เปรย เป็นอีกรูปแบบของการท างานในภาวะจิตไร้ส านึก ที่เชื่อมโยงกับประสบการณ์ และกลไกพัฒนาทางจิต
ของอัตบุคคลที่ผ่านการหล่อหลอมในบริบท ของสังคมวัฒนธรรม ซึ่งสะท้อน การท างานของระบบสัญลักษณ์  
  พินรี สัณฑ์พิทักษ์  น าเสนอสัญลักษณ์ของร่างกายในลักษณะรูปทรงนามธรรม เป็นส่วนๆ  เต้านม 
ล าตัวส่วนบน ล าตัวส่วนล่าง รวมไปถึงรูปทรงนามธรรมที่สื่อถึงร่างกายเป็นส่วนๆ  ในลักษณะนี้แสดง  ถึงการ
สภาวะการขาด (Lost) ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดที่ว่าด้วยเรื่อง ของกระบวนการพัฒนาการทางจิต เมื่อออกจาก
ครรภ์มารดา ทารกจะรู้สึกร่างกายถูกแยกชิ้นส่วน และเต้านมคือสุดยอดของความปรารถนา (เมื่อร้องแม่จะป้อน

                                                      
**** ยศ สันตสมบัติ, ฟรอยด์และพัฒนาการของจิตวิเคราะห์ : จากความฝันสู่ทฤษฎีสังคม, (กรุงเทพ: ส านักพิมพ์

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2542) หน้า 122 - 132 



ฉบับมนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 7  ฉบับที่ 3  เดือนกันยายน – ธันวาคม 2557 

 
 

1402  
 

นม)  ของทารกทุกคน สภาวะของการขาด (lost) จึงมีอยู่ในตัวตนของคนทุกคน และต้องการเติมเต็มความ
ปรารถนาอันนั้น ซึ่งเชื่อมโยง กับการปรารถนาความเป็นอื่น เป็นสิ่งที่ตนไม่ได้เป็น นี่เป็นสิ่งที่ผลักดันมนุษย์เข้า สู่
ระบบของภาษา และสัญลักษณ์ 
  เต้านมในชิ้นงานของพินรี สัณฑ์พิทักษ์  เต้านมเป็นวัตถุแห่งความปรารถนา ชิ้นส่วนของ ร่างกาย 
ผู้หญิงที่เต็มไป ด้วยแรงดึงดูดทางเพศ ความนุ่มนิ่ม ให้ความรู้สึกน่าสัมผัส หนุนนอน ความกลมกลึงของรูปทรง 
ขนาด ตั้งชื่องานประดุจการเชื้อเชิญให้เข้ามาสัมผัส ดูราวรูปทรง จะตอบสนองอารมณ์ปรารถนาที่ซ่อนเร้น 
ภายในของผู้เป็นเจ้าของนม การเปิดพื้นที่จินตนาการ ปลุกเร้าความรู้สึก  ของพลังผลักดันทางเพศ ไปสู่พื้นที่ของ
จิตไร้ส านึก เหนือข้ึนไปกว่าความเป็นตัวตน (The Subject) โดยผ่านระบบภาษา และสัญลักษณ์ที่นอกเหนือการ
ควบคุมของศิลปิน ความหมาย ของการเป็นเต้านม เลื่อนไหลเป็นไปเพื่อสนอง ความปรารถนาที่ไม่ได้รับการเต็ม
เติมในทัศนะของลากอง และเก่ียวพันกับความรู้สึกทางเพศ กามารมณ์  
  ศิลปินท าให้เต้านมเป็นมากกว่าเอกลักษณ์ของสิ่งใดสิ่งหนึ่ง  สื่อถึงความเป็นกลางหรือสากล ของ
สิ่งต่างๆ ที่เกี่ยวข้องโยงใยถึงความปรารถนาในเชิงจิตวิเคราะห์  เต้านมในลักษณะของการเป็น  ภาชนะรองรับ 
แสดงฐานะที่ด้อยกว่า ของผู้หญิง เป็นรอง เป็นผู้รอคอยการเติมเต็ม  ประติมากรรม  เต้านมอ่อนนุ่ม ความ
อ่อนโยนที่แสดงถึงความอ่อนแอกว่า ตุ๊กตา เป็นหมอน การเป็นของเล่น ไวต่อสัมผัส เชิญชวน  หรือสัญลักษณ์เต้า
นมเป็นสถูปเจดีย์เชื่อมโยงกับความศักดิ์สิทธิ์ในศาสนา แต่มีลักษณะคล้าย กับถุงยางอนามัย หรือองคชาตในครา
เดียว  เต้านมยังกลายเป็นผลไม้  เป็นอาหาร  เป็นแม่พิมพ์  ให้น้ า เป็นแกนยึดเกาะของพืช เป็นเรือ เป็นภาชนะ
ศักดิ์สิทธิ์  ภาชนะสักการะ  เป็นเมฆ เป็นพืช  ซึ่งสะท้อน ความเป็นหญิง ที่เป็นรองในโลกชองชายเป็นใหญ่  
  สัญลักษณ์แทนล าตัว ชิ้นส่วนบน และล่าง มีการกระบวนการแปรสภาพ (metamorphosis) รวม
ไปถึงการอุปมาอุปมัย (metaphor)  ไปถึงลักษณะของถุงยาง หรือองคชาต ที่ลักษณะเป็นท่อน ชี้ตรง เป็นการ
เชื่อมโยงไปถึงการปรากฎ สัญลักษณ์ของเจ้าโลก (the Phallus) ที่ไม่ได้หมายถึงลึงค์ แต่เป็นวัตถุในจินตนาการที่
บ่งชี้ถึงอ านาจ การสร้างกฏของพ่อ  (the Law of the Father) ในเชิงสัญลักษณ์ (Totem) ที่เป็นตัวแทนของ
อ านาจ  และกฏข้อห้าม (Taboo) ของพ่อที่ตายแล้ว  (dead father) ท าให้ พ่อ กลายเป็นสัญลักษณ์ของ 
ซุปเปอร์อีโก้ (Super Ego) ที่ลูกทุกคนยอมรับ และเชื่อถือ  ซ่ึงก็คือ แบบแผน กฏเกณฑ์ ระบบคุณค่าทางสังคมที่
ครอบครองมนุษย์ ยึดถือสืบต่อ เป็นระบบคุณค่าที่ใช้ตัดสินถูกผิด ดีเลว ความงามนั่นเอง อาทิ ความเชื่อทาง
ศาสนา ค่านิยม จารีตประเพณีต่างๆ  
  วัชราพร อยู่ดี น าเสนอสัญลักษณ์ของร่างกายในลักษณะเต็มตัว และคร่ึงตัว ด้วยรูปทรง ธรรมชาติ
เหมือนจริง แทนตัวศิลปินเอง ภาพหญิงมีครรภ์เปลือยเปล่า ในเทคนิคของการวาดเส้น (Drawing)  เพื่อแสดง
น้ าหนักอ่อนแก่ด้วยเส้นดินสอ ในการเป็นภาพร่างสื่อ ถึงการเป็นภาพวาด ที่ไม่เสร็จสมบูรณ์ เพื่อสื่อสารการเป็น
แม่ที่ไม่สามารถเป็นได้ หรือรูปทรงธรรมชาติเหมือนจริงของทารก ก็แสดงลักษณะ ของความปรารถนาที่ไม่สมหวัง
เช่นกัน ศิลปินอุปมาอุปมัยรูปทรงดอกหางนกยูงสีแดงสด เปรียบกับ เลือดและชีวิต  รูปทรงฝักบัวแห้ง อุปมาอุป
มัยถึงรังไข่ และไข่โดยปกติฝักบัวจะมีเมล็ดบัว อยู่ในเบ้า เมล็ดคือการเจริญเติบโตงอกงาม รูปทรงดอกบัว ถูก
น ามาเปรียบกับฝักแห้ง เพื่อสื่อถึงความ มีชีวิตเพิ่งผลิ ชีวิตเพิ่งเริ่มต้น  รูปทรงสายรกสื่อสายสัมพันธ์ระหว่างแม่
และลูก ตัวนางในแบบจิตรกรรม ไทย เทวดานางฟ้า ความดีงาม และพรอันประเสริฐ รูปทรงนกกระดาษยังแทน
ความหวัง ในความเชื่อว่า หากพับนกกระเรียนครบ 1,000 ตัว ความปรารถนาจะเป็นจริงได้ รูปทรงของจันทร์



วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 7  ฉบับที ่3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2557 ฉบับมนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

 
 

 1403 
 

และโลก แทนความเป็นโลกสมมุติที่ไม่อาจเป็นจริง ดวงจันทร์ที่เป็นเหมือนแสงสว่างยามชีวิตมืดมิด†††† 
  ลักษณะของสัญลักษณ์ที่ศิลปินใช้ เพื่อสื่อถึงความปรารถนาที่ไม่อาจเป็นไป ความเศร้า ความรัก 
ความผูกพัน ที่มีต่อทารกน้อยในครรภ์  อาจกล่าวได้ว่าศิลปินไม่สามารถท าหน้าที่  ของการเป็นมารดา ได้อย่าง
สมบูรณ์ เนื่องจากความผิดปกติของร่างกาย ในส่วนของรก ซึ่งเป็นสิ่งที่เชื่อมโยงระหว่างสองชีวิต ความโศกเศร้า 
ที่ไม่สามารถท าหน้าที่ความเป็นหญิง (ให้ชีวิต โอบอุ้ม ดูแล)  ส่งผลให้เธอไม่สามารถ ตอบสนองต่อแบบแผน 
คุณค่าทางสังคม ในการท าหน้าที่ ที่ยิ่งใหญ่ของการเป็นมารดา สัญลักษณ์ตัวแทน ร่างกายที่สื่อออกมา ในลักษณะ
ร่างกายเต็มตัว ของหญิงตั้งครรภ์ อยู่ในสภาวะของโลกสมมุติ ที่มีลักษณะ กึ่งจริงกึ่งความฝัน พึ่งพิงสิ่งศักดิ์สิทธิ์ 
อ้อนวอนภาวนาให้ลูกน้อยปลอดภัย  เชื่อมโยงกับความเชื่อทางศาสนา การบูชา บนบานศาลกล่าว  สอดคล้อง
กับคติความเชื่อแบบไทยที่หล่อหลอมมายาวนาน   ในการท าหน้าที่  เป็นมารดา ร่างกายผู้หญิงต้องเกิดการ
ปฏิสนธิระหว่างอสุจิและไข่ภายในมดลูก ตัวอ่อนเมื่อปฏิสนธิแล้ว จะเกาะติดกับรกเพื่อการเจริญเติบโต โดยดูด
สารอาหารจากมารดา ผ่านสายสะดือและเส้นเลือด ภายในถุงน้ าคร่ า ในกรณีที่ศิลปินไม่สามารถท าหน้าที่ได้
สมบูรณ์แบบ จึงตั้งค าถามกับความเป็นไป ของร่างกาย ค้นหาความผิดปกติ ไปพร้อมกับการท าความเข้าใจความ
ทุกข์ที่เกิดขึ้นภายในจิตใจ  การปล่อยวาง ยอมรับในการเปลี่ยนแปลงไม่จีรัง การพบแล้วพรากจาก เพื่อบรรเทา
อาการเจ็บปวด จากการสูญเสีย โดยใช้ศิลปะช่วยเยียวยาสภาพจิตใจ 
  กล่าวได้ว่า แม้สัญลักษณ์ที่ศิลปินเลือกใช้จึงมีนัยยะ ที่ต้องการถ่ายทอดความรู้สึกเฉพาะของตน ที่
เกิดจากประสบการณ์ที่หล่อหลอมความเป็นตัวตน  อย่างไรก็ดี  ความรู้สึกของการเป็นหญิง ที่มุ่งจะตอบสนอง
ความคาดหวัง การเป็นเมีย และการเป็นแม่ ก็ยังคงคุณค่าสูงสุด ที่สังคมให้การยกย่อง เชิดชู ถึงแม้ว่าในในความ
ปรารถนานั้น อาจจะไม่ได้เกิดขึ้นเพียงเพราะความต้องการส่วนตัวเท่านั้น  ยังเป็นผลที่มาจากการหล่อหลอม
คุณค่าทางสังคม ที่ส่งต่อและสืบทอดกันมายาวนานในโลกของชาย เป็นใหญ่นั่นเอง  
  การใช้สัญลักษณ์แทนร่างกายของศิลปินหญิง พินรี สัณฑ์พิทักษ์ และวัชราพร อยู่ดี แม้จะมีความ 
แตกต่างในแง่ของการน า สัญลักษณ์มาใช้  เพื่อสื่อความหมายถึงสิ่งที่ศิลปินต้องการ น าเสนอ  แต่อย่างไรก็ตาม 
การเลือกใช้สัญลักษณ์ย่อมเกิดจากปัจจัย ในการสร้าง ตัวตนในแต่ละบุคคล สภาวะแวดล้อม ประสบการณ์ ในวัย
เด็ก โลกทัศน์ที่แตกต่าง รวมไปถึง สภาวะวิกฤต หรือเหตุการณ์ ส าคัญที่ส่งผลกระทบต่อสภาพจิตใจ เหล่านี้
อาจจะยังไม่เพียงพอ ที่เราสามารถจะมองหาผลกระทบ ในจิตใจส่วนลึก  ในกรอบแนวคิดของทฤษฎีจิตวิเคราะห์ 
สภาวะจิตไร้ส านึกคือพื้นที่ของภูเขาน้ าแข็ง ในส่วนที่จมใต้น้ า มีขนาดใหญ่ เปรียบได้กับสภาวะจิตใจที่เก็บกด
อารมณ์ปรารถนา การเก็บกดอารมณ์ ทางเพศ  ความรุนแรงก้าวร้าว ที่มีในสัญชาตญาณดิบของมนุษย์  ตั้งแต่เกิด
จนวันตาย เมื่อมนุษย์ เข้าสู่โลกของ ภาษาและระบบสัญลักษณ์ และตกอยู่ภายใต้คุณค่าที่สังคมเป็นผู้ก าหนด 
ความปรารถนาเหล่านั้น จึงถูกเก็บไว้ในส่วนที่ลึกที่สุดของจิตใจ แต่งานศิลปะเปรียบได้กับสนามเด็กเล่นของจิต 
โดยศิลปินสามารถ แปลงความปรารถนาต้องห้าม (จะเกี่ยวข้องกับเพศสภาพ ความรุนแรง ก้าวร้าว) ความคิดที่
สวนกระแสสังคม เพื่อแสดงการต่อต้านและขัดขืน  การไม่ยอมรับ โดยท าให้เป็นสัญลักษณ์ ที่ผ่านการเซ็นเซอร์ใน
ระดับ ที่สังคมยอมรับได้ ในโลกของการสร้างสรรค์ศิลปะ  แท้จริงแล้วศิลปินสามารถแสดงความคิด ได้อย่าง 
อิสระเสรีจริงหรือไม่ สามารถน าเสนอสิ่งที่อยู่ภายใน ความคิดในฐานะของการเป็นอัตบุคคล ที่มีความคิด เป็นของ

                                                      
†††† วัชราพร อยู่ดี (2556) “การแปรค่าอารมณ์สู่การสร้างสรรค์งานศิลปะ กรณีศึกษาผลงานศิลปะชุด ความเศร้าอันงดงาม” 

วารสารวิจิตรศิลป์ Journal of  Fine Arts, คณะวิจิตรศิลป์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, ปีที่ 4 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2556 : หน้า 1 - 70 



ฉบับมนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 7  ฉบับที่ 3  เดือนกันยายน – ธันวาคม 2557 

 
 

1404  
 

ตัวเองอย่างสมบูรณ์จริงหรือ  หรือว่ายังคงอยู่ภายใต้กรอบคุณค่าทางสังคม วัฒนธรรม  ความเชื่อค่านิยมที่หล่อ
หลอม มาอย่างปฏิเสธไม่ได้  จากการปรากฏสัญลักษณ์ของเจ้าโลก (the Phallus) วัตถุในจินตนาการที่บ่งชี้ถึง
อ านาจ การยอมรับคุณค่า แม้คลางแคลงใจ การต่อต้านในทีแต่ก็ต้องยอมรับ  กฏของพ่อในเชิงสัญลักษณ์ ที่แม้จะ
ไม่ได้เป็นการผิดกฏหมาย แต่หากมีการขัดขืน โต้แย้ง จะน ามาซึ่ง ความรู้สึกผิด กระวนกระวาย อึดอัด คับข้องใจ 
เป็นเงื้อมเงาแห่งอ านาจที่กดทับสภาวะจิตในระดับลึก จึงต้องหวนคิดพิจารณา ถึงคุณค่าการแลกเปลี่ยน เพื่อ
เยียวยาจิตใจ ให้ยอมรับโดยสดุดี ในการยอมจ านน ต่ออุดมการณ์ของผู้ชาย และยอมรับการกดข่ีทางเพศ หรือหัน
เข้าหาสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจทางศาสนา เพื่อความสงบใจ ซึ่งเหล่านั้นก็คือโครงสร้างอ านาจในสังคมปิตุลาธิปไตย 
(Patriarchal society)  ที่ความเป็นชายครอบง าไปทุกตารางนิ้ว  ไม่เว้นแม้กระทั่งพื้นที่บนร่างกายของเราเอง 
 
เอกสารอ้างอิง 
ภาษาไทย 
ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร. แนะน าสกุลความคิดหลังโครงสร้างนิยม. สมมุติ.2554 
ยศ สันตสมบัติ, ฟรอยด์และการพัฒนาการของจิตวิเคราะห์ : จากความฝันสู่ทฤษฎีสังคม,  ธรรมศาสตร์, 

2542. 
ภาควิชาปรัชญา คณะศิลปศาสตร์, วิวัฒนาการแห่งความคิด : ภาคมนุษย์และมนุษยชาติ, จุฑาทิพย์ อุมะวิชนี 

ผู้แปล, ธรรมศาสตร์, 2551. 
อภิญญา เฟื่องฟูสกุล, อัตลักษณ์ : Identity การทบทวนทฤษฎีและกรอบแนวคิด, ส านักงานคณะกรรมการ

วิจัยแห่งชาติ, 2546. 
ศักดิ์ บวร, ฟรอยด์ ส าหรับคนอยากรู้จักเขา ฉบับการ์ตูน, หญิงสาว, 2531 
สันติรักษ์ ประเสริญสุข, สุนทรียศาสตร์และทฤษฎีสถาปัตยกรรมตะวันตกจากคลาสสิค ถึงดีคอนสตรัคชัน, 

ธรรมศาสตร,์ 2552. 
ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร, แฟร์ดิน็อง เดอ โซซูร์ กับการพัฒนาการของวิธีการหาความรู้แบบ โครงสร้างนิยม, 

บทความวารสารอักษรศาสตร์ มหาวิทยาลัยศิลปากร, ปีที่ 23 ฉบับที่ 1 มิถุนายน-พฤศจิกายน 2543. 
นภาพร หงษ์ทอง. 2547. อัตบุคคลในทัศนะของฌากส์ ลากอง, วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตร์มหาบัณฑิต สาขา

ปรัชญา มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
เอเดรียน สนอดกราส. สัญลักษณ์แห่งพระสถูป. อมรินทร.์ 2541. 
คอตติงตัน, เดวิท. ศิลปะสมัยใหม่ ความรู้ฉบับพกพา. จากเรื่อง Modern Art : A Very Short  

Introduction. จณัญญา เตรียมอนุรักษ์ แปล. กรุงเทพฯ : โอเพ่นเวิลด์ส, 2554.  
สมเกียรติ ตั้งนโม. ศิลปะในสายตาของ SIGMUND FREUD , อาร์ต เร็คคอร์ด อินไทยแลนด์ ปีที่ 1 ฉ.4  

เมษายน 2537. หน้า 43-44 
สดชื่น  ชัยประสาธน์.  จิตรกรรมและวรรณกรรมแนวเซอร์เรียลิสต์ ในประเทศไทย พ.ศ. 2507-2527. สยาม

สมาคมในพระบรมราชูปถัมภ์. 2539 หน้า 18-21. 
สมชาติ มาพันธ์ศรี. เซอร์เรียลิสม์ศิลปะเหนือจริงกับทฤษฎีจิตวิเคราะห์ของฟรอยด์ . ศิลปกรรม ปีที่ 6 ฉ.11 

พ.ศ. 2540 หน้า 67-70. 
 



วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 7  ฉบับที ่3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2557 ฉบับมนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

 
 

 1405 
 

จุมพิตา  วัฒนวิจารณ์ (2557) “ความรัก ความผูกพัน สถานะภาพที่แปรเปลี่ยน” วารสารวิชาการ Veridian E-
Journal ปีที่ 7, ฉบับที่ 2  พฤษภาคม - สิงหาคม 2557 : หน้า 1413 – 1424. 

ขวัญชัย  สินปรุ (2557) “รูปลักษณ์ของนรกภูมิ” วารสารวิชาการ Veridian E-Journal ปีที่ 7, ฉบับที่ 1 
มกราคม - เมษายน 2557 :  หน้า  745 – 758. 

วัชราพร อยู่ดี (2556) “การแปรค่าอารมณ์สู่การสร้างสรรค์งานศิลปะ กรณีศึกษาผลงานศิลปะชุด ความเศร้า
อันงดงาม” วารสารวิจิตรศิลป์ Journal of  Fine Arts, คณะวิจิตรศิลป์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, ปีที่ 
4 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2556 : หน้า  1-70.  

 
ภาษาต่างประเทศ 
Anne D’Alleva. 2012. Methods&Theories of Art History. Laurence king publishing. 
Alexandra Howson.The Body in society (An Introduction second Edition), polity Press,2013 
 
 


