
กลุ่มศลิปะและการออกแบบ Veridian  E-Journal,  SU  Vol.5  No. 3 September - December  2012   
 

64  
 

ศิลปิน  ศิลปะ วัฒนธรรม  :  การผลิตซ ้ากับการโกอินเตอร์ 
 
 

Artist, art and culture  : reproduction and go inter 
 
 

วันทนีย์ ศิริพัฒนานันทกูร** 
 
 

บทคัดย่อ 
 บทความชิ้นนี้พัฒนามาจากการศึกษาหาความรู้ “บทบาทของวัฒนธรรมไทยในงานศิลปะ ร่วม
สมัย” ซึ่งเป็นการวิจัยเชิงปฏิบัติ (Practicebased Research) เพ่ือเป็นแนวทางในการค้นคว้าหาความรู้ 
และน าเสนอผลลัพธ์ผ่านงานทัศนศิลป์ โดยเนื้อหาของการสร้างสรรค์ได้รับแรงบันดาลใจมาจากการหา 
ข้อมูลตามแหล่งข้อมูลต่างๆ อาทิ ข้อมูลเอกสาร การสัมภาษณ์ศิลปิน และผลงานศิลปะที่เป็นกรณีศึกษา 
ข้อมูลทั้งหลายนี้ได้กลายเป็นกุญแจส าคัญที่น าไปสู่การท าความเข้าใจประเด็นที่เกี่ยวกับวัฒนธรรมในงาน 
ศิลปะร่วมสมัย โดยผู้เขียน (ซึ่งเป็นหนึ่งในผู้วิจัย) สนใจในปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นในโลกศิลปะ ร่วมสมัยของ
ศิลปินไทยในเวทีนานาชาติ ซึ่งมีร่องรอยการน าเนื้อหาที่เกี่ยวกับ ‘วัฒนธรรม’ เป็นแนวทาง ในการ
สร้างสรรค์ผลงานทั้งทางกายภาพและทางแนวคิด ซึ่งความสนใจเกี่ยวกับประเด็นดังกล่าวนี้เกิดขึ้น จาก
การตั้งข้อสังเกตส่วนตัว เมื่อครั้งที่ได้ชมผลงานของทั้งศิลปินไทย ศิลปินที่มาจากทวีปเอเชีย และ ประเทศ
โลกที่สาม ผู้เขียนพบว่าศิลปินจ านวนไม่น้อยจากกลุ่มประเทศดังกล่าวมักจะน าเสนอประเด็น ที่เกี่ยวกับ 
‘วัฒนธรรม’ เฉพาะตนในแง่มุมต่างๆ ลักษณะดังกล่าวได้กระตุ้นให้ผู้เขียนเกิดค าถามที่ว่า ‘เหตุใด’ ศิลปิน
จึงต้องน าเสนอประเด็นเหล่านี้ และหากผลงานไม่ได้แสดงถึงรากทางวัฒนธรรม ศิลปิน เหล่านั้นจะยัง
ได้รับการยอมรับและมีโอกาสน าเสนอผลงานในประเทศซกีโลกตะวันตกหรือไม่ ‘อย่างไร’ 
 จากการศึกษาประเด็นที่เกี่ยวกับบทบาทของ ‘วัฒนธรรมไทย’ กับการ ‘โกอินเตอร์’ 1 ผ่านการ
ท าความเข้าใจ ความหมายของค าว่า ‘วัฒนธรรม’ และการตีความขอบเขตของค าว่า ‘วัฒนธรรมไทย’ 
และปัจจัยแวดล้อมที่ท าให้เกิดการใช้ ‘วัฒนธรรมไทย’ ซึ่งประกอบไปด้วยภาครัฐ ภาคเศรษฐกิจ และตัว
ศิลปินไทย โดยผู้เขียนได้ก าหนดขอบเขตของการศึกษาจากผลงานบางชุดของ ศิลปินไทย 2 ท่าน ได้แก่ 
สุรสีห์ กุศลวงศ์ และสาครินทร์ เครืออ่อน เป็นหลัก วิธีการศึกษาคือเลือกศึกษาผ่านตัวผลงานศิลปะ สื่อ
สิ่งพิมพ์ สื่อโสต-ทัศนะ และการสัมภาษณ์ศิลปิน นอกจากนี้ ผู้เขียนได้ท าการศึกษาเอกสารที่มีการกล่าวถึง
ผลงานของฤกษ์ฤทธิ์ ตีระวานิช ในชุดผัดไทย และ นาวิน ลาวัลย์ชัยกุล ในชุด 2nd Berlin Biennale_01 
ซึ่งเป็นการน าผ้าข้าวม้าจ านวน 5000 ผืน เป็นข้อมูลเสริม เพ่ือวิเคราะห์รูปแบบแนวคิดและกลวิธีที่ศิลปิน

                                                 

  บทความชิ้นนี้พัฒนามาจากงานวิจัย “บทบาทของวัฒนธรรมไทยในงานศิลปะร่วมสมัย” ที่ได้รับทุนสนับสนุนจาก
สถาบันวิจัยและ พัฒนา มหาวิทยาลัยศิลปากร ด าเนินการโดยศิลปะและนักวิจัย 3 คน โดยผู้เขียนเป็นหนึ่งในผู้วิจัย การวิจัยครั้งนี้เป็นการ
วิจัยเชิงปฏิบัติ (Practice-based Research) เพื่อเป็นแนวทางในการค้นคว้าหาความรู้ และน าเสนอผลลัพธ์ผ่านงานทัศนศิลป์ 

 
** อาจารย์ประจ า คณะจิตรกรรม ประติมากรรม และภาพพิมพ์ มหาวิทยาลัยศิลปากร 

 1 ค าว่า "โกอินเตอร์" เป็นค าที่อธิบายถึงการประสบความส าเร็จในอาชีพศิลปินในเวทีต่างประเทศจนได้รับการยอมรับจาก
นานาชาติ โดยย่อมาจากค าว่า go internal แต่ในบริบทสังคมไทยนิยมเรียกสั้นๆว่า "โกอินเตอร์" 



Veridian  E-Journal,  SU Vol.5 No. 3  September - December  2012   กลุ่มศลิปะและการออกแบบ 

 

 65 
 

ไทยเลือกใช้ข้อค้นพบจากการวิจัย ผู้เขียนพบว่ากระบวนการสร้างสรรค์ผลงานศิลปะร่วมสมัยของศิลปิน
ไทย มีนัยยะที่บ่งชี้ให้เห็นถึงภาวะ ของการตอบโจทย์ตามความต้องการของตลาดศิลปะ จากประเทศ
มหาอ านาจในวงการศิลปะนานาชาติ กระแสโลกาภิวัตน์ รวมไปถึงนโยบายทางวัฒนธรรมของภาครัฐ และ
ภาคเอกชน จากการศึกษาผลงาน และข้อเขียนต่างๆส่วนหนึ่งท าให้สรุปได้ว่า กระบวนการสร้างสรรค์
ผลงานเป็นไปตามกระบวนการ ผลิตซ้ าทางวัฒนธรรม ท าให้วัฒนธรรม ‘บางอย่าง’ ถูกหยิบยกขึ้นมาผลิต
ซ้ าอย่างเฟ่ืองฟู ซึ่งเป็นสิ่งที่ต้อง ตั้งค าถามต่อไปถึงผลกระทบที่เกิดขึ้นจากกระบวนการ ผลิตซ้ าดังกล่าว 
 จากผลจากการท าวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Practice-based Research) น าไปสู่ผลงานศิลปะ 
จ านวน 2 ชุด ได้แก่ “ศิลปิน...อินเตอร์?” และ “ศิลปิน...อินเตอร์? (เวอร์ชั่นเอเชีย)” อย่างไรก็ตาม 
ข้อสรุป จากผลงานดังกล่าวไม่ได้มีจุดมุ่งหมายที่จะประเมินคุณค่าผลงานของศิลปินที่ถูกน ามาเป็น
กรณีศึกษา แต่อย่างใด หากเนื้อหาที่ปรากฏภายในผลงานเป็นการมุ่งวิเคราะห์ตีความตามหลักวัฒนธรรม
ศึกษา ด้วยความคาดหวังว่าเนื้อหาของผลงานจะกระตุ้นให้ผู้ชมเกิดการคิด วิเคราะห์ และวิจารณ์ จน
สามารถ ที่จะสร้างกระบวนทัศน์ใหม่ในการคิดวิเคราะห์ผลงานศิลปะร่วมสมัยของศิลปินไทยในแง่มุมที่
หลากหลาย โดยไม่จ าเพาะต้องเป็นแง่มุมที่เป็นแนวคิดของศิลปินแต่เพียงฝ่ายเดียวแต่สามารถ เปิด
ประเด็นทั้งสิ่งที่ศิลปิน น าเสนอ และสิ่งที่ไม่ถูกน าเสนออย่างเท่าทันมากขึ้น 
ค้าส้าคัญ : การวิจัยเชิงปฏิบัติการ วัฒนธรรม วัฒนธรรมไทย การผลิตซ้ า ศิลปะ การล้อเลียน 
 
Abstract 
 This article is developed from “The Role of Thai Culture in Contemporary Art”2 

which is Practice-based Research. All contents are inspired by doing research from 
various kinds of sources, for example; documents, artist interviews and artworks being as 
case studies. All this information is the key leading to understanding relating to culture in 
contemporary art issues. In addition, the author, as one of researcher members, has an 
interest in the phenomenon happening in the world of contemporary art on the World 
Stage of Thai artists which has a tendency to present contents concerning ‘culture’ as 
the method for creative work production both physical and conceptual aspects. The 
interest of this issue is initiated from an individual observation. After having perceived 
artworks from both Thai and third world artists, it was found that several artists from 
these countries usually present issues about the individual ‘culture’ in different aspects. 
These characteristics have motivated me to post questions, Why would the artists like to 
present their individual colture? In addition, if artworks do not represent cultural roots, 

                                                 

 
2
 The Role of Thai Culture in Contemporary Art Research Project was fund by Silpakorn University 

Research and Development Institute. The project was conducted by artworks and three researchers. The author is one 
of them as well. 



กลุ่มศลิปะและการออกแบบ Veridian  E-Journal,  SU  Vol.5  No. 3 September - December  2012   
 

66  
 

will those artists still be accepted and have chances to present their works in the 
western? 
 In an attempt to understand the term ‘culture’, specifically ‘Thai culture’, the 
author is confronted with many issues such as government and economic sector and 
etc. The scope of the study is specified by using two Thai artists, Surasi Kusolwong and 
Sakarin Krue-On, as the main criteria. The study methods are learning through artworks, 
printed media, audio visual media and artist interviewing. In addition, the author did 
research on documents referring to Rirkrit Tiravanija’s Pad Thai and Navin Rawanchaikul’s 
2nd Berlin Biennale_01 created by using 5000 pieces of Pha Khao Ma as the supporting 
information in order to analyze concepts and methods artists applied to their works.     
 Research results showed that creative processes of contemporary Thai artists 
reflected in answering the demands of international art markets, national cultural 
policies and artist self. As a result of this, certain cultures are promoted and reproduce 
intensively. This raises the question which concern the future of reproduction processes 
in these societies.  
 Practice-based Research results lead to two sets of artworks, which are 
“artist…inter?” and “artist…inter? (Asian version)”. Nevertheless, the conclusion from the 
artworks does not aim to evaluate the value of artists’ works which were applied as the 
case studies. The contents in this research intended to conduct analysis and 
interpretation according to culture study principles. It is expected that the contents will 
be able to motivate audiences to think, analyze and criticize in order to create new 
analysis paradigms of Thai artists’ contemporary art creations in various aspects not 
merely artist concept specifically. They can propose efficiently different kinds of issues 
both presented by artist and not.  
 
Key words: Practice-based Research, Culture, Thai culture, Reproduction, Art and Parody 
 
บทน้า 
 การเดินหน้าเข้าสู่เวทีตลาดโลกในยุคโลกาภิวัฒน์และสารสนเทศ ประเทศไทยมักมีจุดเด่น ใน
เรื่องวัฒนธรรม เพราะประเทศไทยเป็นประเทศหนึ่งที่ถูกมองว่ามีเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่น่าสนใจ เริ่ม
ตั้งแต่ศาสนา ภาษา และวิถีชีวิตที่หลากหลายจนสามารถสร้างความแตกต่างจากวัฒนธรรมอ่ืนๆ ได้ ดังนั้น 
ในสนามการต่อสู้ด้านเศรษฐกิจกับนานาชาติ สิ่งที่ประเทศไทยมักจะน ามาใช้เป็น “จุดขาย” จึงมัก เป็น
เรื่องของวัฒนธรรม ซึ่งสามารถแบ่งออกได้เป็นสองลักษณะด้วยกัน ได้แก่ วัฒนธรรมในเชิงกายภาพ เช่น 



Veridian  E-Journal,  SU Vol.5 No. 3  September - December  2012   กลุ่มศลิปะและการออกแบบ 

 

 67 
 

อาหารการกิน การแต่งกาย และข้าวของเครื่องใช้ และวัฒนธรรมที่มีลักษณะนามธรรม เช่น อากัปกิริยา 
ความมีน้ าใจ และความอ่อนน้อมถ่อมตน 
 อย่างไรก็ตาม ตลอดระยะเวลาที่ผ่านมาวัฒนธรรมไทยที่เคยปรากฏได้เกิดการเปลี่ยนรูป จาก
เดิมที่เคย อยู่ในพ้ืนที่ทางกายภาพมองเห็นและจับต้องได้ถูกเปลี่ยนไปสู่พ้ืนที่เสมือนไร้ขอบเขต และไม่
สามารถจับต้องได้ และมีสถานะที่ผันผวนจนยากท่ีจะจ าแนกว่า ‘อะไรคือวัฒนธรรมไทย’ ‘เป็น วัฒนธรรม
ไทยได้อย่างไร’ และ ‘เป็นวัฒนธรรมไทยได้อย่างไร’ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ในทศวรรษ 1990 นานาชาติหัน
มานิยาม วัฒนธรรมแบบที่มีความหลากหลาย (cultural diversity) กล่าวคือ จากที่เคยเห็นว่า วัฒนธรรม
เป็นเรื่องของความเป็นเลิศหรือมีรากเหง้ายาวนาน กลายเป็นเรื่องของชุมชนที่ยังมีชีวิตอยู่ อย่างธรรมดา
สามัญ ซึ่งกระแสการเรียกร้องความหลายหลายทางวัฒนธรรมอย่างจริงจังมีจุดเริ่มต้นมาจาก ปฏิญญา
สากลว่าด้วยความหลากหลายขององค์การยูเนสโก เมื่อวันที่ 11 กันยายน พ.ศ.2501 จากกระแสดังกล่าว
ได้น าไปสู่การประกาศปฏิญญาว่าด้วยความหลากหลายทางวัฒนธรรม ในปี พ.ศ. 2544 โดยยูเนสโกได้เน้น
ย้ าว่า ความหลากหลายทางวัฒนธรรมเป็นมรดกร่วมของมนุษยชาติ และ “...มีความ จ าเป็นต่อมนุษย์เฉก
เช่นเดียวกับที่ความหลากหลายทางชีวภาพ จ าเป็นต่อธรรมชาติ”3 ซึ่งแนวคิดดังกล่าว ดูเหมือนจะได้รับ
การตอบรับอย่างดีจากภาครัฐ ภาคเอกชน ตลอดจนวงการศิลปะของไทย และต่างประเทศ 
 ตัวอย่างผลงานที่นับว่าได้รับการตอบรับอย่างดีในวงการศิลปะนานาชาตินั้น คงไม่พ้นที่จะต้อง 
อ้างถึงผลงาน ชุด "ผัดไทย" ปี 2533 ของฤกษ์ฤทธิ์ ตีระวานิช เขาได้ลงมือปรุงผัดไทยเองในแกลเลอรี่ใน 
นิวยอร์ก โดยแขกที่มาร่วมงานเปิดนิทรรศการครั้งนั้นไม่ได้เห็นศิลปะวัตถุใดๆ นอกจากได้ร่วมกินผัดไทย 
พูดคุย และสังสรรค์กับศิลปินและแขกคนอ่ืนๆ ที่มาร่วมงาน จากการแสดงครั้งนั้นนอกจากจะส่งผลใหเ้ขา 
กลายเป็นศิลปินแถวหน้าระดับโลกแล้ว ยังส่งผลให้นักวิจารณ์ศิลปะของไทยจ านวนหนึ่งมองว่าฤกษ์ฤทธิ์ 
ใช้เสน่ห์แบบไทยที่ท าให้ชาวต่างชาติเกิดความรู้สึกหลงใหลใน “ความเป็นอ่ืน” (exotic) และท าให้ชื่อของ 
เขา ‘โกอินเตอร์’ ในโลกของศิลปะร่วมสมัย ตัวอย่างเช่น สุธี คุณาวิชยานนท์ ศิลปิน นักวิจารณ์ และ
นักวิชาการศิลปะของไทย ได้เขียนถึงผลงานชิ้นนี้เอาไว้ว่า “อาหารไทยที่มีชื่อเสียงไปทั่วโลก และ ความ
เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่อย่างการท าอาหารเลี้ยงผู้คนฟรีๆ แบบไทยๆ ถูกน าไปน าเสนอในสังคมอื่น ที่ไม่ค่อยจะ
คุ้นเคยกับสิ่งเหล่านี้กลายเป็นสิ่งพิเศษ และแปลกน่าพิศวง ส าหรับสภาพแวดล้อมนอกเมืองไทย” (สุธี 
คุณาวิชายานนท์, 2545: 160) เช่นเดียวกับท่ี ศ. ดร. เจตนา นาควัชระ ได้เคยเขียนในประเด็น ที่ใกล้เคียง
กันเอาไว้ว่า “การที่ศิลปินไทยจะเดินเข้าสู่กระแสโลกาภิวัตน์จึงอาจจะไม่จ าเป็นที่จะต้องออกแรง กาย
แรงใจมากนัก เพราะเพียงแต่จับกระแสได้ก็ปรับตัวได้อย่างง่ายดาย กิจกรรมที่กลายเป็นงานศิลปะขึ้นมา 
อาทิ การปรุงอาหารให้คนกินเพ่ือสร้างสัมพันธภาพอันดใืนประชาคม และสร้างความเป็นมิตรต่อกัน ดังที่
วงการศิลปะตะวันตกเรียกร้องนั้น... ...การสร้างงานประเภท 'ผัดไทย' ที่โด่งดังไปในวงการตะวันตกนั้น จึง
ดูจะเป็นเรื่องของการปรับตัวทางความคิดมากกว่าการแสดงฝีมือ" (เจตนา นาควัชระ, 2546: 229-231) 
ในทางตรงกันข้าม ดร.บัณฑิต จันทร์โรจนกิจ ได้เลือกตีความศิลปะของฤกษ์ฤทธิ์ในอีกด้านหนึ่งว่า 

                                                 

 3 อ้างใน “ความหลากหลายทางวัฒนธรรม : จากหลอมรวมเป็นหนึ่งสู่ผสมผสานพันทาง” โดย ชูศักดิ์ ภทัรกุลวณิชย์ เสนอใน 
เวทีวิจัยมนษุย์ศาสตร์ไทย ครั้งที่ 3 พ.ศ. 2649 ตีพิมพ์ในนิตยสาร ฟา้เดียวกัน ปทีี่ 5 ฉบับที่ 1 มกราคม-มีนาคม 2550 หน้า 156-167 



กลุ่มศลิปะและการออกแบบ Veridian  E-Journal,  SU  Vol.5  No. 3 September - December  2012   
 

68  
 

“ผลงานของฤกษ์ฤทธิ์นั้นเป็นสะท้อนประสบการณก์ารข้ามพรมแดนชาติและวัฒนธรรมของตัวศิลปินเอง 
 และความส านึกผูกพันต่อวัฒนธรรมไทย...... ‘ผัดไทย’ ในการแสดงและจัดวางศิลปะของเขา 
นั้นแสดงให้เห็นความยืดหยุ่นและสามารถปรับตัว ได้ในกระแสโลกมากกว่าจะแสดง ‘เอกลักษณ์ชาติ’ ใน 
ความหมายดั้งเดิมและคับแคบ...”4  อย่างไรก็ตาม จากความคิดเห็นทั้งหลายดังกล่าวก็คงปฏิเสธไม่ได้ว่า 
ผลงานของฤกษ์ฤทธิ์ที่เลือกใช้ผัดไทยนี้มีประเด็นในเรื่องของวัฒนธรรม และความเป็นไทยไม่มากก็น้อย 
ดังที่ประชา สุวีรานนท์ได้เขียนไว้ว่า “...ในวงการศิลปะ มีศิลปินไทยหลายคนที่ไปโด่งดังในระดับโลกด้วย 
การน าเอาวัตถุสิ่งแบบไทยๆ... ...ฤกษ์ฤทธิ์ ตีระวานิช ซึ่งใช้ก๋วยเตี๋ยวผัดไทย... ...มีส่วนอย่างมาก ในการชี้
ให้คนหันมามองว่าของเหล่านี้ก็มีลักษณะประจ าชาติที่โดดเด่น...” (ประชา สุวีรานนท์, 2554: 18) 
 นอกจากกระแสความแรงในงานชุด “ผัดไทย” ของฤกษ์ฤทธิ์ ดูเหมือนว่าศิลปินไทยหลายคน ที่
ไปโด่งดังในระดับโลกเองก็มีการน า‘วัฒนธรรมแบบไทยๆ’มาน าเสนอในรูปของผลงานศิลปะทั้งในรูปแบบ 
ที่ตรงไปตรงมา และในลักษณะที่แฝงเร้น เช่น สุรสีห์ กุศลวงศ์ ใช้ของจากร้านโชห่วยมากระตุ้นความ 
สนใจในการบริโภควัฒนธรรมของชาวต่างชาติ สาครินทร์ เครืออ่อน เลือกน าเสนอกิจกรรมการปลูก ข้าว
บนที่นาขั้นบันได หรือ นาวิน ลาวัลย์ชัยกุล ใช้คัตเอาต์หนังไทย รถตุ๊กๆ และการ์ตูนเล่มละบาท เช่นกัน 
 อย่างไรก็ตาม ความพยายามที่จะหยิบวัตถุธรรมดาสามัญของสังคมใช้มาน าเสนอในวงการ 
ศิลปะร่วมสมัยของไทย ในด้านหนึ่งกลับกลายเป็นกระบวนการในการผลิตซ้ าทางวัฒนธรรม “ความเป็น
ไทย” โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อการ ‘โกอินเตอร’์ อาจจะไม่ใช่ทางที่จะท าให้ความเข้าใจเกี่ยวกั้บ ‘วัฒนธรรม
ไทย’ ชัดเจนแต่กลับท าให้เกิดความคลุมเครือมากขึ้น ดังที่ สายัณห์ แดงกลมได้กล่าว ไว้ว่า “...การ ‘โก
อินเตอร’์ ไม่ใช่การแลกเปลี่ยนวัฒนธรรมเพื่อความหลากหลาย แต่กลับกลายเป็นการ ‘โอนถ่ายวัฒนธรรม
เก่า / แก่ / เพ่ือหวังจะมีทางเลือกมากขึ้น พร้อมกับปลอกค า / คอว่า ‘สากล’ ทั้งๆที่ เป็นการโอนถ่าย
แบบไร้สมดุล ความหลากหลายจึงเป็นทั้งความบ่าหลาก และแทรกซึมของกระแสต่างๆ ที่พัดพาเราไปจน
รั้งไม่อยู่ ทวนกระแสไม่ได้ก้าวเลือกเพ่ือความหลากหลาย จึงล้นหลามทับพรมแดน ระหว่างสิ่งต่างๆ ความ
ก ากวม น่ากลัว ในความเชี่ยวชัดจัดเจนของการรับไว้ภายใต้ฉลากของ ‘ความหลากหลายทางวัฒนธรรม’ 
ที่แปรสภาพเป็นการถล่ม และทับถม บดบัง วัฒนธรรมต้นเค้า” (สายัณห์ แดงกลม, 2552 : 67) 

 
จากการวิจัยสู่การสร้างงานศิลปะ : ประสบการณ์จากการอ่าน การตีความ และการปฎิบัติ 
 ผลจากการวิจัยเชิงเอกสาร การสัมภาษณ์ และการสร้างผลงานศิลปะ ผู้เขียนในฐานะ ของ
ผู้สร้างจึงได้ก าหนดค าส าคัญไว้ 3 ส่วนด้วยกัน ซึ่งค าส าคัญดังกล่าวได้กลายเป็นแนวทาง ในการสร้างสรรค์ 
เพ่ือเสนอค าตอบที่ค้นพบผ่านผลงานศิลปะ ไว้ดังต่อไปนี้ 
 1. วัฒนธรรมไทย  
 2. การล้อเลียน (parody)  
 3.  เกมส์ 

                                                 

 4 อ้างถึงในบล็อก pandit ดร.บัณฑิต จันทร์โรจนกิจ http://blog.ru.ac.th/myBlog.php?mID=233&bID=434 “กวา่จะรู้สึก
ร่วมสมัย: สุนทรียศิลปการเมืองในงานศิลปะของฤกษ์ฤทธิ์ ตีระวนิช” (สืบค้นเมื่อวันที่ 4 มิถุนายน 2555) 

http://blog.ru.ac.th/myBlog.php?mID=233&bID=434


Veridian  E-Journal,  SU Vol.5 No. 3  September - December  2012   กลุ่มศลิปะและการออกแบบ 

 

 69 
 

เหตุจากวัฒนธรรม... 
 “วัฒนธรรม” มีรากศัพท์มาจากภาษาบาลี และภาษาสันสกฤต ค าว่า ‘วฒฒน’ (วัฒน) 
หมายถึง ความเจริญงอกงาม ส่วน ‘ธรม’ (ธรรม) หมายถึง ความดี ความงาม กฎระเบียบและข้อปฏิบัติ 
เมื่อ รวมกันเป็นวัฒนธรรมตามพจนานุกรมฉบับบัณฑิตยสถาน ปีพ.ศ. 2542 จึงหมายถึง ความเจริญ งอก
งาม หรือสิ่งที่ท าความเจริญงอกงามให้หมู่คณะ  ขณะที่พระยาอนุมานราชธน และพระเทพเวที (ประยุทธ์ 
ปยุตโต) ได้ให้ความหมายกับค าดังกล่าวว่า “สิ่งที่มนุษย์ผลิตหรือสร้างขึ้น มีการปรับปรุงเปลี่ยนแปลง เพ่ือ
ความงอกงามในวิถีชีวิตของส่วนรวมสามารถถ่ายทอดสืบต่อกัน ซึ่งช่วยให้มนุษย์อยู่รอด และเจริญสืบ 
ต่อไปได้”5 ความหมายดังกล่าวบางส่วนสอดคล้องกับศาสตร์ในทางมานุษยวิทยาที่ได้ให้ค าจ ากัดความว่า 
“วัฒนธรรม” หมายถึง ชีวิตที่เป็นแบบแผนการประพฤติปฏิบัติของผู้คนในสังคมที่ได้รับการสั่งสมจากรุ่น 
ต่อรุ่นผ่านวิธีการ และสัญลักษณ์ต่างๆ ทั้งที่เป็นรูปธรรมและนามธรรม อย่างไรก็ตาม การเรียนรู้ผ่าน 
สัญลักษณ์ และวิธีการที่เป็นรูปธรรมและนามธรรมก็ยังคงมีความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิด เนื่องจากสิ่ง ที่
จับต้องได้มักมีความหมายหรือระบบคุณค่าอยู่เบื้องหลังที่บ่งบอกถึงความคิดสติปัญญา ในที่นี้วัฒนธรรม 
จึงมักถูกมองว่าเป็นปัจจัยส าคัญตัวหนึ่งที่ก าหนด (determine) ภาพลักษณ์ของสังคม และการด ารง ชีวิต
ของผู้คนในสังคมผ่านภาษา ความเชื่อ และขนบธรรมเนียมประเพณี ดังนั้น นอกจากวัฒนธรรมจะเป็น 
“ความคิดร่วม” ของมนุษย์ในสังคม วัฒนธรรมยังเป็นสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้น และส่งต่อสืบทอดไปจากรุ่นสู่รุ่น 
ผ่านกระบวนการทางถ่ายทอดทางสังคมวัฒนธรรม โดยมีภาษา พิธีกรรม งานศิลปะเป็นสื่อกลางในการ 
ถ่ายทอด อีกทั้งวัฒนธรรมยังเป็น “กระบวนการ” ที่มนุษย์ใช้ก าหนดนิยามตวามหมายให้กับชีวิต และสิ่ง
ต่างๆรอบตัว ด้วยเหตุนี้สิ่งที่เรียกว่าวัฒนธรรมจึงเป็นสิ่งที่ไม่หยุดนิ่ง มีพลวัต เคลื่อนไหว และปรับตัว
เปลี่ยนแปลงตลอดเวลา (ศ.ดร.ยศ สันตสมบัติ, 2540:11-13) 
 อย่างไรก็ตาม จากบันทึกลายลักษณ์ได้ชี้ให้เห็นว่าการด าเนินงานด้านวัฒนธรรมของชาติไทย 
เริ่มต้นอย่างจริงจังเมื่อปี พ.ศ.2481 มีการเกิดขึ้นของกองวัฒนธรรมในสังกัดกรมศิลปากร และในปี 
พ.ศ.2483 รัฐบาลไทยได้ออกพระราชบัญญัติบ ารุงวัฒนธรรมแห่งชาติและความหมายของ “วัฒนธรรม” 
ว่าหมายถึง ลักษณะที่แสดงความเจริญงอกงาม ความเป็นระเบียบอันดีงาม ความกลมเกลียวก้าวหน้า ของ
ชาติ และศีลธรรมอันดีของประชาชน ทั้งนี้ได้ก าหนดให้ประชาชนชาวไทยมีหน้าที่ต้องปฏิบัติตาม 
วัฒนธรรมแห่งชาติ และต้องผดุงส่งเสริมความเจริญก้าวหน้าของชาติรักษาไว้ ซึ่งวัฒนธรรมตามประเพณีที่
ดี และช่วยปรับปรุงให้ดีขึ้นตามสมัย ต่อมาในปี พ.ศ. 2485 รัฐบาลไทยได้ออกพระราชบัญญัติบ ารุง
วัฒนธรรม แห่งชาติฉบับที่ 2 มีการเพิ่มเนื้อหาสาระส าคัญที่ก าหนดให้ประชาชนชาวไทยต้องปฏิบัติให้เกิด
เป็น ระเบียบเรียบร้อยต่างๆ ได้แก่ การแต่งกาย จรรยาบรรณ และมารยาทการปฏิบัติตน และปฏิบัติต่อ 
บ้านเมือง การด าเนินการงานอาชีพ และความนิยมความเป็นไทย จนกระทั่งปี 2495 จึงมีการสถาปนา 
กระทรวงวัฒนธรรมขึ้น โดยมีจอมพล ป. พิบูลสงคราม นายกรัฐมนตรีในขณะนั้นเป็นผู้ด ารงต าแหน่ง 
รัฐมนตรีว่าการกระทรวงวัฒนธรรม อย่างไรก็ตาม ในปี พ.ศ. 2501 กระทรวงดังกล่าวก็ถูกยุบ และถูก

                                                 

 5 อ้างใน ความหมายของวัฒนธรรม แผนแม่บทวัฒนธรรมแห่งชาติ พ.ศ. 2550-2559. กรุงเทพฯ: ส านักนโยาย และยุทธศาสตร์ 
ส านักงานปลัดกระทรวงวัฒนธรรม (ไม่ปรากฎปีทีพ่ิมพ)์. น. 2 



กลุ่มศลิปะและการออกแบบ Veridian  E-Journal,  SU  Vol.5  No. 3 September - December  2012   
 

70  
 

ก่อตั้งใหม่อยู่หลายครั้ง จนกระทั่ง ในปี พ.ศ. 2545 รัฐบาลไทยได้สถาปนากระทรวงวัฒนธรรมอีกครั้ง 
และยังคงด าเนินการอยู่จนถึงปัจจุบัน 
 ปัจจุบันกระทรวงวัฒนธรรมได้จ าแนกวัฒนธรรมออกเป็น 3 ประเภทใหญ่ คือ 
 1. วัฒนธรรมที่สัมผัสได้ (tangible culture) หมายถึงสิ่งประดิษฐ์หรือสิ่งสร้าง ที่มนุษย์ คิดค้น
ขึ้น เช่น สิ่งของเครื่องใช้ในครัวเรือน อาคารบ้านเรือน เสื้อผ้า เครื่ องประดับ ตกแต่ง ในบางกรณี
วัฒนธรรม ที่สัมผัสได้ถูกเรียกขานว่า วัฒนธรรม วัตถุ (Material culture) 
 2. วัฒนธรรมที่สัมผัสไม่ได้ (intangible culture) หรือที่เรียกว่าวัฒนธรรมที่ไม่ใช่วัตถุ 
(Nonmaterial culture) หมายถึงแบบแผนในการด าเนินชีวิต หรือประพฤติปฏิบัติอันเกิดจากความคิด 
ความเชื่อที่ปรากฏ อยู่ในรูปของการกระท า เช่น การใช้ภาษา การยึดถือศีลธรรมจารีตต่างๆ 
 3. ความหลากหลายทางวัฒนธรรม (cultural diversity) (แผนแม่บทวัฒนธรรมแห่งชาติ พศ. 
2550-2559, 5-7, 2552) 
 สิ่งที่น่าสนใจคือ แม้จะมีความพยายามที่จะให้ค าจ ากัดความและการจัดแบ่งประเภท และระดับ
ของค าว่า “วัฒนธรรม” แต่ดูเหมือนว่าค าอธิบายข้างต้นยิ่งท าให้ค าว่า “วัฒนธรรม” ล่องลอยและไม่
ชัดเจนมากขึ้น ดังที่เกษม เพ็ญภินันท์ ได้กล่าวไว้ว่า “ ‘วัฒนธรรม’ นอกจากจะเป็นค าที่เต็มไปด้วยความ
คลุมเครือ และความพร่ามัวของการนิยามความหมายแล้ว ในปัจจุบัน ‘วัฒนธรรม’ ยังเป็นค าที่ ถูกใช้กัน 
อย่างแพร่หลายเพ่ือบ่งบอกหรือขยายคุณลักษณะของ สรรพสิ่ง เช่น วัฒนธรรมแห่งชาติ (National 
Culture) ความหลากหลายทางวัฒนธรรม (Cultural Diversity) ทุนทางวัฒนธรรม (Cultural Capital) 
มรดกทางวัฒนธรรม (Cultural Heritage) เป็นต้น (เกษม เพ็ญภินันท์, 2552:11) ในแง่นี้วัฒนธรรมจึง
เป็นเรื่องที่ไม่สามารถมองแบบตายตัวได้ แต่ต้องมอง จากการปฏิบัติจริงของคนในสังคม ไม่ใช่การมองจาก
ภาพแทน (representation) ในเชิงอุดมคติ เพียงด้านเดียว เพราะสิ่งที่มากับ เรื่องของวัฒนธรรมไม่ได้เป็น
ลักษณะของคุณค่าที่ดีงามอย่างที่เชื่อกันทั่วไป ทั้งหมด ในทางตรงกันข้าม อาจจะกลายเป็นคณุค่าที่
ครอบง าความคิดของผู้คนได้ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง แนวคิดในการเปลี่ยนวัฒนธรรมให้  กลายเป็นสินค้าซึ่ง
เกาะเกี่ยวมากับกระแสโลกาภิวัตน์ (Globalization) ที่พัฒนามาจากการติดต่อสื่อสาร คมนาคม และ
เทคโนโลยีสารสนเทศ (Information Technology) ที่แสดงให้เห็นถึง การเจริญเติบโตของความสัมพันธ์
ทางเศรษฐกิจ การเมือง เทคโนโลยี และวัฒนธรรม ที่เชื่อมโยง ระหว่างปัจเจกบุคคล ชุมชน หน่วยธุรกิจ 
และรัฐบาลทั่วทั้งโลก 
 
วัฒนธรรมไทย Vs. กระแสโลกาภิวัตน์ 
 ผลกระทบจากกระแสโลกาภิวัตน์ได้ก่อให้เกิดลักษณะเฉพาะทางวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน 
ออกไป แบ่งได้เป็น 3 ประเภทใหญ่ คือ 
 1. วัฒนธรรมรวมตัว (Cultural Homogenization) สืบเนื่องจากโลกาภิวัตน์น ามาซึ่ง 
“มาตรฐาน” การยอมรับในระดับสากลจนเกิดเป็นการบีบบังคับให้วัฒนธรรมที่ด้อยกว่าเปลี่ยนตาม หรือ 
ลอกเลียนวัฒนธรรมที่เหนือกว่าในช่วงเวลานั้นด้วยความเต็มใจ 



Veridian  E-Journal,  SU Vol.5 No. 3  September - December  2012   กลุ่มศลิปะและการออกแบบ 

 

 71 
 

 2. วัฒนธรรมแตกตัว (Cultural Heterogenization) เป็นผลมาจากความคิด ความรู้สึก และ
ความเชื่อที่แปลกแยกระหว่างวัฒนธรรมจนยากที่จะประสานเข้าหากันได้ เพราะต่างฝ่ายต่างพยายาม 
ธ ารงไว้ซึ่ง “วัฒนธรรม” ของตนเองท าให้เกิดการปะทะกันถึงข้ันแตกหัก 
 3. วัฒนธรรมลูกผสม (Cultural Hybridization) เป็นการผสมผสานกลมกลืนจนยากที่ จะ
แยกส่วนใดส่วนหนึ่งออกจากกันได้ 
 นอกจากนี้ กระแสโลกาภิวัตน์ยังก่อให้เกิดปรากฏการณ์ที่ส าคัญ 2 อย่างด้วยกันคือ 
ปรากฏการณ์ ทุนผูกขาดข้ามชาติไร้พรมแดน และปรากฏการณ์วัฒนธรรมผูกขาดข้ามชาติไร้พรมแดน ซึ่ง
ปรากฏการณ์ ดังกล่าวได้ส่งผลให้เกิดปฏิกริยาตอบโต้จากชาติต่างๆ โดยเฉพาะชาติที่ตกเป็นเหยื่อจาก 
กระแสโลกาภิวัตน์ พยายามลุกขึ้นมาปกป้องวัฒนธรรมแห่งชาติจนก่อให้เกิดกระแสท้องถิ่นนิยม เห็นได้
จาก สังคมไทยที่ปัจจุบัน ภาครัฐพยายามสนับสนุนและสร้างภาพของวัฒนธรรมไทยให้กลายเป็นสินค้า 
เพ่ือที่จะต่อสู้กับกระแส วัฒนธรรมข้ามชาติ ขณะเดียวกันก็ใช้เป็นต้นทุนที่จะสร้างรายได้เข้าประเทศ ซึ่ง
ในแง่นี้กลไกของภาครัฐ ได้สร้างปัญหาให้กับความหลากหลายภายใต้กรอบความคิดที่เน้นความเป็น 
เอกภาพ วัฒนธรรมของรัฐจึงมี ลักษณะของ “การผูกขาดทางวัฒนธรรม” คือยึดติดกับวัฒนธรรมใด 
วัฒนธรรมหนึ่ง โดยเฉพาะอยา้งยิ่ง ความหวาดกลัวและความวิตกกังวลท าให้วัฒนธรรมต้องเชื่อมต่อ เข้า
กับการเมืองของรัฐ (ธเนศ วงศ์ยานาวา, 2552: 63) จากการเกิดขึ้นของกระทรวงวัฒนธรรมในปี 2545 นี้
ก็นับว่าเป็นหลักฐานที่ชี้ชัดให้เห็นถึง ความพยายามของภาครัฐในการเข้ามามีบทบาทในก าหนดทิศทาง 
ศิลปวัฒนธรรมของไทย ส่วนหนึ่งของการจัดการคือความพยายามที่จะน าเสนอความเป็นไทยผ่านงาน
ศิลปะ เช่น การเข้าร่วมน าเสนอ ผลงานศิลปะของศิลปินไทยผ่านเวทีโลกในรูปของศาลาไทย (Thai 
Pavillion) ที่เวนิสเบียนนาเล่ ประเทศอิตาลีทั้ง 4 ครั้งที่ผ่านมา เป็นต้น 
 อย่างไรก็ตาม ไม่เพียงแค่ภาครัฐเท่านั้นที่มีบทบาทในการก าหนดทิศทางเกี่ยวกับความเข้าใจ 
วัฒนธรรมไทย แต่นิทรรศการศิลปะนานาชาติต่างๆ ที่อยู่ในรูปแบบเบียนนาเล่ (Biennale) หรือเทรียนนา
เล่ (Triennale) ของประเทศต่างๆ ก็มีส่วนในการสร้างความเข้าใจค าว่าวัฒนธรรมไทยผ่านงานศิลปะของ 
ศิลปินไทย ที่ได้เข้า ร่วมแทบทุกครั้ง ซึ่งปรากฏการณ์ดังกล่าวได้สร้างกระแส “โกอินเตอร์” โดยศิลปินที่มี
ชื่อเสียง และสร้างความโดดเด่นในวงการศิลปะสากล อาทิ ฤกษ์ฤทธิ์ ตีระวานิช  สุรสีห์ กุศลวงศ์ และ
นาวิน ลาวัลย์ชัยกุล ผลงานจ านวนหนึ่งของพวกเขามักจะหยิบเอาเอกลักษณ์บางอย่าง จากวัฒนธรรมไทย 
ทั้งท่ีเป็นวัฒนธรรมเฉพาะ (specific culture) และวัฒนธรรมย่อย (sub-culture) มาใช้ เช่น การน าเสนอ
ผัดไทย ตลาดแผงลอย หรือผ้าข้าวม้า  
 ในด้านหนึ่ง การน าเอาอัตลักษณ์ของแต่ละเชื้อชาติ และวัฒนธรรม เป็นจุดขาย และเป็นแก่น
กลาง ในการสร้างงานศิลปะสามารถสร้างความนิยมชมชอบได้ง่ายในแง่ของความเป็นอ่ืน (exotic) ในอีก
ด้านหนึ่งการน าเสนอ exotic ได้กลายเป็นเงื่อนไขพ้ืนฐานของการสร้าง และจัดแสดงงาน ศิลปะร่วมสมัย 
จากศิลปินที่เป็นพวก non-western และได้กลายเป็นส่วนหนึ่งของสูตรส าเร็จ ในการน าเสนอผลงาน 
อย่างที่พบเห็นได้ในผลงานปัจจุบันจ านวนมาก 
 



กลุ่มศลิปะและการออกแบบ Veridian  E-Journal,  SU  Vol.5  No. 3 September - December  2012   
 

72  
 

...สู่การล้อเลียน (parody) 
 การล้อเลียน (parody) เป็นประเด็นส าคัญหนึ่งที่ผู้เขียนในฐานะผู้สร้างผลงานได้ใช้เป็น แกน
หลัก ในการสร้างผลงานทั้งสองชุด ซึ่งจากการศึกษาความหมายของการล้อเลียนจากเอกสารอ้างอิง ต่างๆ 
ท าให้สรุปได้ดังต่อไปนี้  
 งานล้อเลียน (Parody) มาจากค าว่า porodia ซึ่งเป็นภาษากรีกโบราณที่เริ่มใช้กันราว 400 ปี
ก่อนคริสตกาล โดยหมายถึงงานประพันธ์ประเภทหนึ่งที่เลียนแบบงานมหากาพย์ในเชิงตลกขบขัน 
ลักษณะเด่นของงาน ประเภทนี้ คือการหยิบยืมเค้าโครงแนวคิดหรือเอกลักษณ์บางอย่างของงานต้นแบบ 
มาดัดแปลงท าซ้ าในเชิง เสียดสีกวนอารมณ์ หรือท าให้เป็นเรื่องน่าขบขัน อย่างไรก็ตาม ในปัจจุบัน งาน
ล้อเลียน (parody) มีความหมายรวมถึงผลงานลอกแบบ หรือเลียนแบบเพ่ือล้อเลียนเสี ยดสี 
วิพากษ์วิจารณ์ผลงานชิ้นใดชิ้นหนึ่ง หรือแม้แต่ตัวผู้สร้างผลงานชิ้นนั้น สิ่งที่น่าสนใจคือ ค าว่า parody ยัง
มีความหมายใกล้เคียงกับค าว่า irony satire และ pastiche ซึ่งบางครั้งก่อให้เกิดความสับสน ทางด้าน
ความหมายอยู่บ่อยครั้ง โดยผู้เขียนพอสรุปค าต่างๆที่มีความหมายใกล้เคียงได้ดังต่อไปนี้  
 irony หรือ “การเย้ยหยัน” สามารถแบ่งออกเป็นกลุ่มความหมายกว้างๆ ได้ 3 ลักษณะด้วยกัน
คือ ลักษณะเย้ยหยันทางค าพูด (verbal irony) เป็นลักษณะของการกล่าวถากถาง หรือพูดจาประชด
ประชัน (sarcasm) การเยาะเย้ยของโชคชะตา (irony of fate) และการเย้ยหยัน ผ่านเทคนิคทางศิลปะ 
(irony in art)  
 satire หรือ “เสียดสี” มีรากศัพท์มาจากภาษาละติน satura ซึ่งเป็น กวีนิพนธ์ที่นิยมอย่าง มาก
ในอาณาจักรโรมัน งานประเภท satire แตกต่างจาก parody ตรงที่การล้อเลียนเสียดสีที่เกิดขึ้นมักจะ 
เป็นเรื่องทั่วๆไป หรือเป็นเรื่องกว้างๆมากกว่าจะเป็นผลงานหรือนักเขียนที่เฉพาะเจาะจง  
 pastiche หรือ “งานเลียนแบบหรือที่เรียกว่างานจ าลักษณ์” หมายถึง “การรวบรวมผลงาน
ต่างๆ อย่างละเล็กละน้อยเข้าด้วยกัน” เป็นต้น 
 โดยทั่วไปการล้อเลียน (parody) ส่วนใหญ่มักจะปรากฎให้เห็นในผลงานด้านวรรณกรรม หรือ
ที่รู้จักกันว่าวรรณกรรมล้อ อย่างไรก็ตาม ในทางทัศนศิลป์การท างานที่ล้อเลียนผลงานศิลปะชั้นครู จาก
ศิลปินรุ่นหลังก็มีปรากฏให้เห็นอยู่บ่อยครั้ง ตัวอย่างเช่น ผลงาน Mona Lisa ของ Leonardo da Vinci 
ผลงาน ชิ้นนี้ได้ถูกล้อเลียนจากศิลปินชื่อดังในรุ่นหลังจ านวนมาก เช่น ผลงานที่ชื่อ “L.H.O.O.Q.” ของ 
Marcel Duchamp และผลงานที่ชื่อ “Mona Lisa Monalisa” ของ Fernando Botero เป็นต้น ขณะที่
ในประเทศไทยเองก็มีการล้อเลียนผ่านผลงานทัศนศิลป์ให้เห็นอยู่บ้าง เช่น ผลงานจิตรกรรมที่ชื่อ “คน 
นั่ง”6 5 ของจักรพันธ์ โปษยกฤต ที่ถูกน ามาสร้างใหม่ในรูปของผลงานวิดีโอของวสันต์ เรียวกลาง เป็นต้น 

 
ว่าด้วยต้นแบบ...ต้นทางของการล้อ 
 ผลงานศิลปะที่ผู้ เขียนท าการศึกษา ได้แก่ ผลงาน "นาข้าวขั้นบันไดแห่งเมืองคาสเซิล 
(Terraced Rice Fields Art Project)” ณ นิทรรศการศิลปะนานาชาติ Documenta ครั้งที่ 12 เมื่อปี 
                                                 

 6 ผลงานชิ้นนี้ได้รับ “รางวัลเกียรตินิยมอนัดับ 2 เหรียญเงิน” จากงานแสดงงานศิลปกรรมแห่งชาติ ครั้งที่ 22 ปี 2516 



Veridian  E-Journal,  SU Vol.5 No. 3  September - December  2012   กลุ่มศลิปะและการออกแบบ 

 

 73 
 

2550 ของ สาครินทร์ เครืออ่อน และผลงาน “One Pound Turbo Market (you’ll have a good 
time)” ณ Tate Modern ปี 2549 ของ สุรสีห์ กุศลวงศ์ ซึ่งสามารถวิเคราะห์เนื้อหาของผลงานได้
ดังต่อไปนี้ 
 ผลงานชุดนาข้าวขั้นบันไดแห่งเมืองคาสเซิล (Terraced Rice Fields Art Project) เป็นการ
น าเสนอแนวคิดเกี่ยวกับแรงงานในลักษณะชุมชนและเทคนิคการเกษตรแบบดั้งเดิม โดยเป็น การท างาน
ร่วมกับอาสาสมัครชาวไทยและชาวยุโรป ในการปรับเปลี่ยนพ้ืนที่ลาดเนินเขาในสวนสาธารณะ 
Wilhelmshoehe Bergpark  ของเมืองคาสเซิล นัยส าคัญของผลงานชิ้นนี้คือความพยายามในการ
น าเสนอ วัฒนธรรม แบบชาวนาไทยในอดีตที่มีการช่วยเหลือเกื้อกูลกันผ่านกระบวนการในการลงแขก 
เพ่ือที่จะท าให้กิจกรรม ต่างๆที่ก าลังท าอยู่นั้นส าเร็จลุลว่งโดยกิจกรรมดังกล่าวนับวันจะยิ่งสูญหายไป 
เนื่องจากระบบ เศรษฐกิจที่ใช้เงินตราเป็นตัวก าหนด ดูเหมือนว่าการเชิญชวนให้อาสาสมัครชาวเยอรมันที่
สนใจสามารถ เข้ามาร่วม กิจกรรมศิลปะที่ว่าด้วยการด านาในครั้งนี้ ก็เพ่ือจะเป็นการดึงแก่นความคิดที่
ศิลปินต้องการ จะสื่อให้ออกมาผ่านประสบการณ์ของผู้เข้าร่วมแต่ละคนโดยตรง ในแง่นี้จึงดูเหมือนว่า
สาครินทร์ไม่ได้ ต้องการเพียงแค่น าเสนอวัฒนธรรมไทยเท่านั้น แต่ เขาพยายามที่จะหลอมรวมสอง
วัฒนธรรมที่แตกต่างกัน อย่างสิ้นเชิง ทั้งในแง่สังคม เศรษฐกิจ และการเมืองเข้าด้วยกัน อย่างไรก็ตาม แม้
กระบวนการในการ สร้างสรรค์ของเขาจะมีลักษณะเป็นศิลปะร่วมสมัยท่้ความส าคัญในแง่ของแนวคิด
มากกว่าทักษะฝีมือ ในเชิงช่าง แต่ผลงานชุดนี้กลับยิ่งสะท้อนแนวคิดในการน าเสนอวัฒนธรรมไทยอย่างไม่
อาจปฏิเสธได้ ดังที่เดวิด เท7 ได้ กล่าวถึงการท างานของสาครินทร์ว่า “...เป็นการท างานที่หันหน้าเข้าหา 
สุนทรียศาสตร์ประเพณีนิยม...ด้วย การอ้างอิงถึงวัฒนธรรมดั้งเดิม วัฒนธรรมพ้ืนบ้านและความเชื่อทาง 
จิตวิญญาณแบบชาวบ้านภมหลัง เช่นนี้เองที่มีความส าคัญต่อการตีความโครงการนาข้าวขั้น บันได... ...
เกษตรกรรมเข้ามาอยู่ในงานศิลปะชิ้น นี้มิใช่ในฐานะธรรมชาติแต่ในฐานะวัฒนธรรม และก็เป็นวัฒนธรรม 
ประเพณีนิยมด้วยวัฒนธรรมแบบที่ถือ กันว่าเชื่อมต่อกับจินตภาพของความเป็นชาติ ...” (เดวิด เท, 2552: 
143) 
 ขณะที่ผลงานชุด One Pound Turbo Market (you’ll have a good time)8 ปี 2549 ณ 
Tate Modern ประเทศอังกฤษของสุรสีห์ กุศลวงศ์ เป็นการจ าลองตลาดนัดแบบไทยที่มีแผงลอย มาปรับ
ประยกุต์ใช้เพ่ือ โชว์สินค้าคิทช์ (kitsch)9 แบบไทย อาทิ ของใช้พลาสติกสีสด ตุ๊กตาเป่าลมรูป การ์ตูน 
พรมเช็ดเท้าหลากสี และหมอนขวานพ้ืนบ้าน เป็นต้น สุรสีห์ได้จ าลองสถานการณ์ที่เต็มไปด้วยความ
วุ่นวาย ความสนุกสนาน ความไร้ระเบียบแบบไทยๆ เข้าไปใช้ในผลงานชุดตลาดนัดด้วยการเปิดโอกาสให้

                                                 

 7 เดวิท เท เคยเป็นทั้งนักวิจารณ์และภัณฑารักษ์อิสระทีอ่าศัยอยู่ในกรุงเทพฯ โดยเขาเคยจัดกิจกรรมศิลปะและภาพยนตร์
หลายครั้ง ปัจจบุันเดวิด เทเป็นอาจารยภ์าควิชาภาษาและวรรณคดีอังกฤษ National University of Singapore 

 8 ผลงานชิ้นนี้เป็นเพียงตัวอยา่งหนึ่งที่ศิลปินน าเสนอในลักษณะตลาดนัดเท่านั้น เพราะการน าเสนอผลงานที่จ าลองลักษณะ
ตลาดนัด ได้ถูกน าเสนอในอกีหลายครั้ง ในพื้นที ่ และชื่อผลงานที่แตกต่างกันออกไป อาท ิ Floating Air Market (one Euro)" ปี 2001 ที ่
Museum Folkwang ประเทศเยอรมัน Minimal Factory ($1 Market) / Red Bull Party (mit D.J.) ปี 2002 ที่ ArtPlace ประเทศ
อเมริกา และ 10 Sek Market ปี 2004 ที่ Malmo ประเทศสวีเดน  

 9 Kitsch เป็นค าคุณศัพท์ที่ใช้อธิบายลักษณะของผลงานศิลปะที่มักถูกมองว่ามคุีณภาพต่ า และสะท้อนให้เห็นถึงความไร้รสนิยม 



กลุ่มศลิปะและการออกแบบ Veridian  E-Journal,  SU  Vol.5  No. 3 September - December  2012   
 

74  
 

ผู้ชม สามารถซื้อสินค้าที่น าเข้าจากประเทศไทยได้ในราคาเดียวกันทั้งหมด โดยการแสดงงานที่ว่าด้วย
ตลาดนัด แต่ละชุด ศิลปินได้มีการเพ่ิมเนื้อหาทางประวัตศิาสตร์ที่มีความส าคัญของพ้ืนที่ต่างๆที่เขาได้จัด
แสดงงาน ซึ่งแสดงให้เห็นถึงความพยายามในการสร้างความเลื่อมซ้อนระหว่างชีวิตประจ าวันกับ
ประวัติศาสตร์ และบริบทแวดล้อมของแต่ละพ้ืนที่  เช่น เมื่อครั้งที่ศิลปินได้แสดงงานชุดตลาดที่ประเทศ
อเมริกา ศิลปินก็เห็นว่า “...ช้าง สีชมพู (ของไทย) ที่เห็นมีความคล้ายคลึงกับผลงานของ Jeff Koon โดย
ศิลปิน ต้องการล้อลักษณะท่ากายภาพ ไม่ใช่ล้อเลียน และล้อไปกับแนวคิดบริโภคนิยม (consumerism) 
ในวัฐจักรของพ๊อพอาร์ต10 (Pop Art)”11 เป็นต้น 
 สิ่งที่น่าสังเกตคือ การวิเคราะห์ผลงานของศิลปินทั้งสองจากนักวิจารณ์หรือนักเขียนส่วนใหญ่ 
ต่างมุ่งประเด็นไปที่เนื้อหาและแนวความคิดของผลงานมากกว่าการวิเคราะห์ในเชิงกายภาพ ส่วนหนึ่ง 
น่าจะเป็นเพราะกายภาพผลงานของศิลปินทั้งสองเป็นการจ าลองกิจกรรมที่สามารถพบเห็นได้ทั่วไป ของ
สังคมไทย ดังนั้น หากมีการกล่าวถึงลักษณะของตัวผลงานอยู่บ้างก็มักเป็นเรื่องของกลวิธีในการน าเสนอ 
มากกว่า นอกจากนี้ แนวทางที่ศิลปินทั้งสองเลือกใช้ในการน าเสนอผลงานมีความสอดคล้องกับกระแส
ศิลปะ ที่เป็นที่นิยมกันในช่วงสิบกว่าปีที่ผ่านมา ที่รู้จักในนามของศิลปะเชิงสัมพันธ์ (Relational Art) โดย
มีนิโคลาส บูริโยด์ (Nicolas Bourriaud) ภัณฑารักษ์และนักวิจารณ์ชาวฝรั่งเศสเป็นผู้ให้ค าจ ากัดความ
และ เป็นผู้เปิดประเด็นที่ว่าด้วยสุนทรียศาสตร์เชิงสัมพันธ์ (Relational Aesthetics) และท าให้ผลงาน
แนวนี้ ถูกจับตามองจากโลกทัศนศิลป์ร่วมสมัยภายในเวลาไม่นาน แก่นความคิดหลักในการสร้างงานของ
ศิลปะ เชิงสัมพันธ์คือ การมุ่งเน้นความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ผ่านการร่วมมือกันของศิลปิน ผู้ชม หรือ
อาสาสมัคร ในการสร้างปฏิบัติการทางศิลปะให้ไปสู่เป้าหมายที่ศิลปินตั้งไว้ โดยผลลัพธ์ที่เกิดขึ้นมักจะผัน
แปรไปตาม สถานการณ์ขึ้นอยู่กับปัจจัยในเรื่องของเวลาและสถานที่ที่น าเสนอผลงาน ด้วยเหตุนี้ ผลงาน
แนวศิลปะ เชิงสัมพันธ์ส่วนใหญ่จึงมักจะอยู่ในรูปของการท ากิจกรรมอย่างใดอย่างหนึ่งที่เรียกร้องให้ผู้ชมมี
ส่วนร่วม กับตัวงาน และมีปฏิสัมพันธ์กับศิลปินมากกว่าแค่การชมงานด้วยตาเท่านั้น 

 
จากเกมสู่งานศิลปะ...โลกแห่งความจริงที่ถูกย่อส่วน 
 จากการศึกษาข้อมูลเอกสารผนวก อาทิ หนังสือ บทความวิชาการ บทวิจารณ์ บทสัมภาษณ์ทั้ง
ในรูปของสื่อสิ่งพิมพ์ และสื่อออนไลน์ ประกอบกับประสบการณ์ในการชมผลงานศิลปะ ของศิลปินไทยทั้ง
จากการชมจริง และผ่านสื่อออนไลน์ ท าให้ได้พบประเด็นที่น่าสนใจ และกลายมา เป็นเนื้อหาของผลงาน
ศิลปะท่ีมีพ้ืนฐานจากการวิจัยได้ ดังต่อไปนี้ 
 
 

                                                 

 10 พ๊อพอาร์ต (Pop Art) คือความเคลื่อนไหวทางศิลปะที่เกิดขึ้นในช่วงปลายทศวรรษที่ 1950 และเบ่งบานสูงสุดในช่วง
ทศวรรษ 1960 เนื้อหาส่วนใหญอ่ิงอยู่กบัลัทธิบริโภคนยิม (consumerism) และวัฒนธรรมมวลชน (popular culture) 

 11 ข้อมูลดังกล่าวผู้เขยีนอ้างอิงมาจากการสัมภาษณ์ สุรสีห์ กุศลวงศ์ ณ ร้านสตารบ์ัคส์ คอฟฟี่ สาขาเซ็นทรัลปิ่นเกล้า 2553 



Veridian  E-Journal,  SU Vol.5 No. 3  September - December  2012   กลุ่มศลิปะและการออกแบบ 

 

 75 
 

 1. การผลิตซ้ าทางวัฒนธรรม12 ในวงการศิลปะร่วมสมัย ทั้งในแง่ของการใช้รูปสัญญะ และ 
ความหมายของสัญญะ ซึ่งนับว่าเป็นกลยุทธที่ศิลปินจ านวนมากใช้ทั้งโดยรู้ตัวและไม่รู้ตัว 
 2. การตอบโจทย์ความต้องการของการตลาด สภาพเศรษฐกิจ สังคมและการเมือง 
 ข้อค้นพบดังกล่าวท าให้ผู้เขียนในฐานะผู้สร้างผลงานเลือกที่จะน าเสนอผ่านรูปแบบของเกม 
เพราะจากการ ศึกษาท าให้พบว่าคุณลักษณะของเกมต่างๆ พบว่ามักจะมีเนื้อหาและแนวทางที่จ าลอง
ข้อมูล วิถีชวี้ต และสิ่งต่างๆ รอบตัวที่มีอยู่จริงบนโลกใบนี้เสมอ เช่น เกมกระดานอย่างเกมเศรษฐีเป็นการ
จ าลอง ระบบการเงิน การซื้อขายที่อสังหาริมทรัพย์เพ่ือการสร้างงานทุนหมุนเวียน วิดีโอเกมเดอะซิมส์ 
(the sims) ซึ่งมีหลายเวอร์ชั่นด้วยกัน และในแต่ละเวอร์ชั่นก็มีการจ าลอง วิธีชีวิตของตัวละครหนึ่งตัว 
หรือทั้งครอบครัว ที่จ าลองมาจากวิธีการใช้ชีวิตของคนในสังคม เช่น การประกอบอาชีพในแต่ละวัน การ
หาคู่เพ่ือสร้าง ครอบครัว ไปจนถึงความเสี่ยงต่อความตาย ขณะที่เกมออนไลน์แบบถาม -ตอบ (quiz 
game) จะเป็นการน าเอาประเด็นที่ก าลังได้รับความสนใจ ในขณะนั้นมาเป็นแนวทางในการสร้างค าถาม
และค าตอบ เป็นต้น ในแง่นี้สอดคล้องกับประเด็นที่โรล็องด์ บาร์ตส์ (Roland Barth) ได้เคยวิเคราะห์ของ
เล่น ฝรั่งเศสเอาไว้ได้อย่างน่าสนใจว่า “...ของเล่นฝรั่งเศสที่พบเห็นได้ทั่วไป โดยเนื้อแท้แล้วก็คือโลก ของ
ผู้ใหญ่ที่จ าลองให้เล็กลง เป็นของเลียนแบบที่ย่อส่วนจากข้าวของเครื่องใช้ต่างๆ ของผู้ใหญ่...” (โรล๊องด์ 
บาร์ตส์, 2551:53) 
 ด้วยเหตุนี้ ผลงานชุด “ศิลปิน...อินเตอร์?” จึงถูกสร้างให้มีความคล้ายคลึงกับเกม ในรูปแบบ
ต่างๆ แต่เนื้อหาของงานนั้นเป็นการจ าลอง และล้อเลียนมาจากสิ่งที่เกิดขึ้นโลกของศิลปะร่วมสมัย ใน
ปัจจุบัน โดยมุ่งเน้นการตั้งค าถามกับกลยุทธ์ (tactics) ในการใช้และการสร้างความหมายให้กับ 
“วัฒนธรรมไทย” ผ่านการน าเอาลักษณะเด่นจากผลงานศิลปินไทยท่ีเป็นกรณีศึกษา และข้อมูลเสริมต่างๆ 
เพ่ือประกอบสร้างใหม่ อย่างไรก็ตามแนวทางในการน าเสนอผลงานครั้งนี้ ดังนั้นลักษณะการล้อเลียน
ผลงาน ศิลปะที่เกิดขึ้นจึงไม่ได้มีลักษณะที่เฉพาะเจาะจงศิลปินคนใดคนหนึ่ง แต่เป็นการประมวลจากภาพ
ร่วมของ ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นมากกว่า ขณะที่รูปแบบผลงานของผู้เขียนในฐานะผู้สร้างนั้นเกิดจากการ
ปรับประยุกต์ กลวิธีในการน าเสนองานของศิลปินที่เป็นกรณีศึกษา จากรูปแบบของกิจกรรมที่ผู้ชมต้องมี
ส่วนร่วมกับศิลปิน ในการน าเสนอผลงานให้อยู่ในรูปของเกมซึ่งเปิดโอกาสให้ผู้ชมเข้าไปมีส่วนร่วมกับตัว
งานโดยที่ไม่มีตัวศิลปิน ปรากฏอยู่ในกระบวนการดังกล่าว 
 ผลงาน "ศิลปิน...อินเตอร?์” สามารถแบ่งออกได้เป็น 2 ชุดด้วยกันคือ 

 
 

                                                 

 12 การผลิตซ้ าทางวัฒนธรรม (Cultural Reproduction) เป็นแนวทางการศึกษาของนักวิชาการส านักเบอร์มิงแฮม (the 
Birmingham School) โดยสนใจวเิคราะห์กระบวนการผลิตซ้ าที่ท าให้เกิดการปรับปรนหรือเปลี่ยนแปลง มากกว่าจะดูที่ตวัผลผลิตทาง
วัฒนธรรม (Cultural Product) เพียงอย่างเดียว ดังนั้น การผลิตซ้ าดังกล่าวจึงไม่ได้เน้นความส าคัญทางการศึกษาไปที่ประเด็นใดประเด็น
หนึ่ง หากแต่สนใจในมิติของการผลิต (production) การแพร่กระจาย (distribution) และการบริโภค (consumption) ด้วยมองเพียงว่า 
พื้นที่ของสิ่งที่เรียกโดยรวมว่าเป็น “พื้นที่ของวัฒนธรรม” มิได้เป็นเพียงพื้นที่ของการผลิตซ้ าในทางผลผลิต (product) เท่านั้น แต่ยัง เป็น
พื้นที่ที่ผลิตซ้ าทั้งวัฒนธรรมและอุดมการณ์ ที่ซุกซ่อนด้วยสัญญะและความหมายที่รอการวิเคราะห์ตีความในมิติของการบริโภค วัฒนธรรม 



กลุ่มศลิปะและการออกแบบ Veridian  E-Journal,  SU  Vol.5  No. 3 September - December  2012   
 

76  
 

ผลงานชุดที่ 1 : ศิลปิน…อินเตอร์? (International Artist?)  
 

 
 

ภาพที่ 1 ชื่องาน ศิลปิน…อินเตอร์? (Installation’s view) 
 

 ผลงานชุดนี้น าเสนอในรูปแบบของเกมคอมพิวเตอร์แบบถามตอบ (quiz game) ซึ่งเป็นกระแส
นิยม ในชุมชนออนไลน์เฟซบุ๊ก (Facebook) ของไทย ในระหว่างปี 2553-2554 เนื้อหาที่พบส่วนใหญ่มี
ลักษณะของการยั่วล้อเพ่ือให้เกิดความรู้สึกขบขันมากกว่าการน าเสนอความรู้ ในเชิงวิชาการอย่างจริงจัง 
จากลักษณะดังกล่าวจึงถูกน ามาเป็นต้นแบบในการสร้างค าถามเชิงล้อเลียน เพ่ือที่จะกระตุ้นให้ผู้ชมหรือผู้
เล่นเกิด ความสงสัยและตั้งค าถามกับความหมายและแนวทางในการ สร้างสรรค์ผลงานศิลปะที่ว่าด้วย
เรื่อง ของวัฒนธรรม 
 
เกมชุดแรกนี้สามารถแบ่งลักษณะเด่นออกเป็น 3 ส่วนใหญ่ คือ 
 1. ลักษณะของค าถามและค าตอบที่ปรากฏอยู่ในเกมได้มาจากการเก็บข้อมูลเชิงเอกสาร อาทิ 
บท สัมภาษณ์ บทวิจารณ์ และบทความต่างๆ ที่เก่ียวข้องกับผลงานและตัวศิลปิน  
 2. ฉาก ฉากที่ปรากฏในเกมมีลักษณะที่ไม่บอกสถานที่ที่เฉพาะเจาะจง โดยรายละเอียดของ
ฉาก เป็นการสรุปจากชื่อของผลงาน ด้วยเหตุนี้ฉากจึงจะมีการสอดแทรกผลงานของศิลปินไทย เช่น ฉากที่
สองซึ่งเป็นฉากในพ้ืนที่ที่ดูเหมือนกับโรงภาพยนตร์ และด้านหลังของตัวละครคือภาพผลงานของ ศิลปิน
ไทยที่ดูราวกับว่าเป็นโปสเตอร์หนัง  

 
                              



Veridian  E-Journal,  SU Vol.5 No. 3  September - December  2012   กลุ่มศลิปะและการออกแบบ 

 

 77 
 

 

 
 

ภาพที่ 2  ภาพที่ปรากฏในเกมส์ 
 

 หรือฉากที่เหมือนสนามบินที่มีเครื่องบินบินผ่าน เพ่ือสื่อความ ถึงการได้เดินทางไปแสดงงานที่
ต่างประเทศ หรือที่เรียกกันว่า ‘โกอินเตอร’์  
 

                                  
 

ภาพที่ 3  ภาพที่ปรากฏในเกมส์โดยสื่อถึงการเดินทางของศิลปิน 
 
 3. ตัวละคร ประกอบไปด้วยตัวละคร 7 ตัว โดยต้นแบบได้จากศิลปิน 6 คน คนทั่วไป 1 คน 
แบ่งเป็นเพศชาย 4 คน เพศหญิง 3 คน  
 
                            
 

 
 



กลุ่มศลิปะและการออกแบบ Veridian  E-Journal,  SU  Vol.5  No. 3 September - December  2012   
 

78  
 

 

 
 

ภาพที่ 4  ตัวละครต้นแบบทั้ง 7 คน 
 

 แนวทางในการคัดเลือกต้นแบบคือ การน าเอาศิลปินไทยที่มีประสพความส าเร็จในเวทีโลกได้ 
อย่างฤกษ์ฤทธิ์ ตีระวานิช สาครินทร์ เครืออ่อน สุรสีห์ กุศลวงศ์ และนาวิน ลาวัลย์ชัยกุล สิ่งที่น่าสังเกตุคือ 
ศิลปินส่วนใหญ่ที่อ้างอิงถึงเป็นเพศชายทั้งหมด ดังนั้นเพ่ือการสร้างความหลากหลายของตัวละคร ผู้เขียน 
ในฐานะผู้สร้างจึงสร้างตัวละครที่เป็นเพศหญิงเพ่ิม ขึ้นจ านวน 3 คน ซึ่งมีต้นแบบมาจากศิลปินหญิง 2 คน 
ได้แก่ สุดสิริ ปุยอ๊อก และวันทนีย์ ศิริพัฒนานันทกรู (ตัวผู้เขียน) และบุคคลภายนอก 1 คน 
 ผลสรุป13ที่ได้จากการน าเสนอผลงานชุดนี้พบว่า ผู้ชมส่วนใหญ่ที่มีทักษะและคุ้นเคยกับ การเล่น
เกมถาม-ตอบผ่านระบบคอมพิวเตอร์ต่างก็ได้รับความสนุกสนานเพลิดเพลินจากการชม และร่วมเล่น กับ
ตัวงาน ศิลปะนับได้ว่าในระดับที่น่าพอใจ อย่างไรก็ตาม เนื่องจากผลงานชุดนี้เรียกร้องให้ผู้ชมต้องมี ส่วน
ร่วมจึงจะสามารถเข้าใจสารที่ต้องการสื่อในระดับหนึ่ง  แต่การจะเข้าถึงผลงานได้นั้นผู้ชมต้องมีความ 
ช านาญ ในการใช้ คอมพิวเตอร์ได้ ด้วยเหตุนี้เมื่อกลุ่มผู้ชมหรือผู้เล่นที่ไม่มีความคุ้นชินกับระบบปฏิบัติการ 
คอมพิวเตอร์ เมื่อต้องเผชิญหน้ากับผลงานชิ้นนี้จึงไม่สามารถที่จะเข้าถึงตัวงาน ซึ่งปัญหาดังกล่าว มักจะ
เกิดกับกลุ่มผู้ชม ที่มีอายุมากกว่า 50 ปีขึ้นไปที่ไม่ช านาญในการใช้คอมพิวเตอร์ ด้วยข้อจ ากัด ดังกล่าวจึง
ท าให้ผู้ชมบางส่วนไม่เข้าใจถึงแก่นความคิดได้แม้แต่น้อย นอกจากนี้การหยิบยืมรูปแบบ การเล่นเกมถาม-
ตอบ (quiz game) จากเฟซบุ๊กมาใช้ในการสร้างสรรค์มีลักษณะของการสื่อสารทางเดียว (one way 
communication) คือระหว่างเกมในคอมพิวเตอร์กับผู้ชม ท าให้ผู้ชมสามารถเข้าถึงตัวงาน ผ่านการเล่นได้
เพียงครั้งละคนเท่านั้น จากลักษณะเฉพาะดังกล่าวนี้ท าให้จุดมุ่งหมายที่จะกระตุ้น ให้ผู้ชมตั้งค าถามกับ
ประเด็นที่เกี่ยวกับวัฒนธรรมไทยในงานทัศนศิลป์ยังไม่เป็นผลที่น่าพอใจนัก ด้วยเหตุนี้  จึงมีการ
ปรับเปลี่ยนรูปแบบของเกมคอมพิวเตอร์ มาเป็นเกมกระดาน (board game) ซึ่งเป็นเกมที่ทุกเพศทุกวัย
สามารถเล่นได้ และกลายเป็นที่มา ของผลงานในชุด "ศิลปิน...อินเตอร?์ (เวอร์ชั่นเอเชีย)” 
                                                 

 13 ผลสรุปดังกล่าวได้จากการวิเคราะหแ์ละสังเคราะห์แบบสอบถามที่จัดท าขึ้นประกอบนิทรรศการ “วัฒนธรรม : ร าลึก ไร้
รูป ไร้เงา” ระหว่างวันที ่27 มกราคม - 19 กุมภาพันธ์ 2554 ณ หอศิลป์คณะจติรกรรม ประติมากรรม และภาพพิมพ ์มหาวิทยาลัยศิลปากร 



Veridian  E-Journal,  SU Vol.5 No. 3  September - December  2012   กลุ่มศลิปะและการออกแบบ 

 

 79 
 

จากเกมคอมพิวเตอร์สู่เกมกระดาน 
 

 ผลงานชุด : “ศิลปิน...อินเตอร?์ (เวอร์ชั่นเอเชีย)” (International Artist? Asia Version)  
 

 
 

ภาพที่ 5  “ศิลปิน...อินเตอร์? (เวอร์ชั่นเอเชีย)” 
 

 สืบเนื่องจากแนวทางการแก้ไขปัญหาข้างต้นได้พัฒนามาสู่การค้นหาต้นแบบเพ่ือสร้างภาพร่าง
ผลงานในชุดที่สอง ผู้เขียนในฐานะผู้สร้างจึงเลือกศึกษารูปแบบของเกมกระดานจ านวน 3 เกม ที่น่าจะ
กระตุ้น ให้เกิดผลลัพธ์ในการศึกษาวิจัยที่สอดคล้องกับสภาพสังคมศิลปะวัฒนธรรมร่วมสมัยแล้ว สามารถ
น ามาปรับ ใช้ในการสร้างสรรค์ ได้แก่ 
 1. เกมเศรษฐี หรือมอนอพอลี (Monopoly) เป็นเกมที่ว่าด้วยเรื่องเศรษฐกิจในด้าน 
อสังหาริมทรัพย์ เกมเศรษฐีเป็นเกมกระดานที่คิดค้นขึ้นเป็นครั้งแรกโดย Elizabeth J. Magie และจด
ลิขสิทธิ์ไว้เมื่อ พ.ศ. 2447 (ค.ศ. 1904) ในประเทศไทย โดยแผนที่ในเกมได้ถูกเปลี่ยนเป็นพ้ืนที่ ทาง
เศรษฐกิจที่ส าคัญในกรุงเทพ ผู้เล่นต้องท าการซื้อ จ านอง และประมูลที่ดิน เมื่อผู้เล่นเดินทาง ไปยังสถานที่
ที่เป็นของผู้เล่นคนอ่ืน ผู้เล่นคนนั้นต้องจ่ายค่าเช่าให้กับผู้เล่นที่เป็นเจ้าของสถานที่นั้นๆ ตามที่ระบุไว้ใน
โฉนด ผู้เล่นคนใด ที่เดินทางไปยังช่องดวงเศรษฐีหรือหีบสมบัติ ผู้เล่นคนนั้น ต้องเปิดบัตรดวงเศรษฐีหรือ
หีบสมบัติและท าตาม ค าสั่งนั้น ผู้เล่นคนใดที่หยิบได้บัตร 'ล้มละลาย' หรือไม่เหลือที่ดิน หรือไม่เหลือเงิน
ถือว่าเป็นผู้แพ้ และผู้เล่น ที่เหลือเป็นคนสุดท้ายจะถือว่าเป็นผู้ชนะ 
 2. เกม ทิกเก็ตทูไรด์ (Ticket to Ride : Europe) เป็นเกมในการสร้างทางรถไฟจ าลอง ซึ่ง
ออกแบบโดย แอลัน อาร์ มูน (Alan R. Moon) และวางจ าหน่ายในปี พ.ศ. 2547 โดยบริษัทเดยส์ ออฟ
วันเดอร์ (Days of Wonde r) ทิกเกตทูไรด์รู้จักในชื่อ Zug um Zug (ภาษาเยอรมัน) ปัจจุบันทิกเกตทู
ไรด์มีสองรุ่นคือ รุ่นแผนที่สหรัฐอเมริกา และแผนที่ทวีปยุโรปลักษณะของเกมต้องใช้ความ สามารถในการ
วางแผนเริ่มต้น เกมผู้เล่นแต่ละคนสะสมการ์ดรถไฟในแต่ละสี เพ่ือใช้ในการสร้างทางรถไฟ ระหว่างเมือง
แต่ละเมืองบนแผนที่เพ่ือสะสมแต้ม เกมจะสิ้นสุดลงเมื่อผู้เล่นคนใดคนหนึ่งไม่มีรถไฟเหลือ ในมือ และจะ
เริ่มท าการนับแต้ม ซึ่งได้จากการต่อรถไฟ และแต้มพิเศษต่างๆ จะได้รับการบวกเพ่ิม ส าหรับผู้ที่สามารถ
ต่อทางรถไฟได้ยาวที่สุด และผู้เล่นที่สามารถเชื่อมเมืองสองเมืองที่เขียนในตั๋วพิเศษท่ีผู้เล่น จับได้ในต้นเกม 



กลุ่มศลิปะและการออกแบบ Veridian  E-Journal,  SU  Vol.5  No. 3 September - December  2012   
 

80  
 

 3. เกมบันไดงู (Snakes and Ladders) เป็นเกมกระดานที่สืบทอดมาจากประเทศอินเดีย เกม 
นี้สามารถเล่นตั้งแต่สองคนขึ้นไปบนตารางช่องสี่เหลี่ยมที่มีตัวเลขก ากับ ซึ่งขนาดของตารางนั้นแตกต่าง 
กันออกไป (ปกติแล้วจะเป็น 8 x 8, 10 x 10 หรือ 12 x 12) ในบางช่องจะมี "บันได" พาดเชื่อมกัน 
ระหว่างสองช่อง และมี "งู เชื่อมระหว่างสองช่องเช่นกัน โดยบันไดและงูจ านวนหนึ่งจะพาดผ่าน แทบทั่ว
ทั้งกระดานอย่างไม่มีกฎเกณฑ์ตายตัว ซึ่งการพาดพานของทั้งบันไดและงูถือว่าเป็นตัวแปรส าคัญ ที่มีผลต่อ
การเดินหน้าหรือถอยหลัง และอาจท าให้ผู้เล่นต้องเริ่มต้นเล่นใหม่อย่างไม่มีวันจบสิ้นจนกว่าจะมีผู้ เล่นที่
สามารถเดินไปสู่จุดหมายปลายทาง จากลักษณะของเกมดังกล่าวค่อนข้างมีความสอดคล้องกับแนวคิด 
และความเชื่อของคนไทยส่วนใหญ่ที่มักเชื่อในเรื่องโชคชะตาและดวงที่อยู่เหนือความควบคุมเป็นอย่างมาก 
 จากการวิเคราะห์จุดเด่นจุดด้วยของเกมทั้งสาม เกมบันไดงูจึงกลายเป็นต้นแบบในการ สร้าง
ผลงานชุดที่สอง ด้วยเนื้อหาที่เกี่ยวกับการเดินหน้า และถอยหลัง ซึ่งขึ้นอยู่กับโชคชะตา และการอยู่เหนือ
ความควบคุมมีความสอดคล้องกับแนวความคิดในงานชุดนี้ อย่างไรก็ตาม ผลงานในชุดที่ 2 ยังคงมี
จุดประสงค์หลัก ที่ต้องการกระตุ้นให้ผู้ชมเกิดการตั้งค าถามกับแนวทางการใช้วัฒนธรรมไทย ในแง่มุม
ต่างๆ ผ่านผลงานทัศนศิลป์ จึงท าการปรับเปลี่ยนอุปสรรค และปัจจัยส่งเสริมจากรูปแบบของ ‘บันได’ 
และ ‘งู’ เป็นข้อความที่กลายเป็นเงื่อนไขต่อการก้าวไปข้างหน้าและถอยหลัง ซึ่งข้อความต่างๆ ที่ปรากฏ
เป็นการจ าลอง และล้อเลียนมาจากลักษณะของผลงานที่มักจะได้รับการเผยแพร่ในต่างประเทศ จนเป็นที่
กล่าวถึง 

 
ผลงาน ศิลปิน...อินเตอร?์ (เวอร์ชั่นเอเชีย) ประกอบด้วยส่วนส าคัญ 3 ส่วนด้วยกันคือ 
 1. ตัวละคร : ศิลปิน ซึ่งเป็นการน าตัวละครจากเกม“ศิลปิน...อินเตอร์?” ที่เป็นภาพสองมิติ มา
ปรับให้เป็นประติมากรรมขนาดเล็ก โดยผลงานชุดนี้จะมีการลดจ านวนตัวละครลงเพ่ือให้สอดคล้อง กับ
ข้อจ ากัดในแง่ของพ้ืนที่ส าหรับเกมกระดาน จากตัวละคร 7 ตัว เหลือตัวละครเพียง 5 ตัว  

                          
 

ภาพที่ 6  ประติมากรรมขนาดเล็ก ส่วนหนึ่งในงานศิลปิน…อินเตอร์ (เวอร์ชั่นเอเชีย) 
 

 2. สถานที่ : ในผลงานชุดนี้ ผู้เขียนในฐานะผู้สร้างได้เรื่องใช้ชื่อของสถาบันศิลปะที่มีชื่อเสียง ใน
ทวีปเอเชียมาเป็นเงื่อนไขในการสร้างเนื้อหา โดยมีภาพพ้ืนหลังของเกมที่อ้างอิงสีและลวดลายมาจาก 
ผ้าขาวม้าของไทย  



Veridian  E-Journal,  SU Vol.5 No. 3  September - December  2012   กลุ่มศลิปะและการออกแบบ 

 

 81 
 

 

                                      
 

ภาพที่ 7 ภาพพ้ืนกระดานลายตารางหมากรุก 
 

 3. ข้อความ (text): ปัจจัยที่นอกเหนือความควบคุมซ่ึงเป็นส่วนเสริม หรือขัดขวางไม่ให้ผู้เล่นไป
เดินหน้าไป สู่เป้าหมายได้อย่างราบรื่น 
 ความแตกต่างของเกมในชุดที่สองด้วยกันสามประการคือ ประการแรก ผู้ชมสามารถ ที่จะเลือก
เข้าร่วมเป็น ส่วนหนึ่งหรือไม่เข้าร่วมของเกมก็สามารถตีความผลงานเพ่ือท าความเข้าใจ แก่นความคิดผ่าน
กายภาพของตัวงานได้ เนื่องจากผลงานชุดนี้มีลักษณะที่เป็นงาน 3 มิติมากขึ้น และไม่จ าเป็นต้องมีความรู้
ความเข้าใจ เฉพาะทางในเชิงเทคนิคเพ่ือที่จะเข้าถึงผลงาน นอกจากนี้ ภาษายังมีส่วนอย่างมากที่จะช่วยให้
ผู้ชมที่มีความ สามารถในการอ่านสามารถเข้าใจผลงานได้ในระดับหนึ่ง ขณะเดียวกัน หากผู้ชมร่วมเล่น
เกมก็สามารถท า ได้ตั้งแต่สองคนขึ้นไป ซึ่งในแง่นี้เมื่อมีการเล่นหรือ เข้าร่วมเป็นส่วนหนึ่งของตัวงาน การ
ปรับ แก้รูปแบบ และกลวิธีในการสร้างสรรค์มาสู่รูปแบบของ เกมกระดานนี้ จุดประสงค์ที่ส าคัญคือการ
ขยายข้อจ ากัดในการเข้าถึงผลงานจากชุดแรก ผู้เขียนในฐานะ ของผู้สร้างก็คาดหวังว่าการเข้าร่วมเล่นเกม
ของผู้ชมพร้อมๆ กันหลายคนดังกล่าวอาจจะสามารถสร้าง บทสนทนาเพ่ือก่อให้เกิดค าถาม และค าตอบที่
หลากหลาย มากขึ้นผ่านการถกเถียงเกี่ยวกับความหมายของ วัฒนธรรมไทยในงานทัศนศิลป์ร่วมสมัยก็
เป็นได้ โดยสมมติฐานนี้ตั้งอยู่บนพ้ืนฐานจากรูปแบบและลักษณะ ของเกมกระดานที่เ อ้ืออ านวยให้เกิด
ปฏิสัมพันธ์ระหว่างบุคคลในระดับมนุษย์สัมผัสมนุษย์ได้มากกว่าการเล่น เกมผ่านหน้าจอคอมพิวเตอร์
เพียงล าพัง 

 
การผลิตซ้ าทางกายภาพ/การผลิตซ้ าความหมาย…สู่การผลิตซ้ าเพื่อการยั่วล้อ  
 ในทางทฤษฎีและทางปฏิบัติเราคงปฏิเสธไม่ได้ว่า ศิลปินคือส่วนหนึ่งของสังคมที่ท าหน้าที่ผลิต 
ผลงานศิลปะ ดังนั้นสิ่งที่ศิลปินกรอบความคิดในการผลิตผลงานจึงมักเป็นผลมาจากกฎเกณฑ์ระเบียบ 
แบบแผนและกรอบความรู้ชุดต่างๆ ที่เกี่ยวพันกับประเด็นทางสังคมในแง่มุมต่างๆ แม้จะมีความเชื่อว่า
ศิลปิน มีเจตจ านงเสรีของตนในการสร้างผลงานศิลปะที่แสวงหาลักษณะเฉพาะตนก็ตาม แต่พวกเขาก็ไม่



กลุ่มศลิปะและการออกแบบ Veridian  E-Journal,  SU  Vol.5  No. 3 September - December  2012   
 

82  
 

สามารถ จะเป็นอิสระโดยสิ้นเชิงจากกรอบคิดของระบบสังคมใหญ่ ผลงานศิลปะจึงกลายเป็นส่วนหนึ่งของ
การ ปฏิบัติที่มีแนวโน้มในการผลิตซ้ ากฎเกณฑ์แบบแผนที่สังคมก าหนดซึ่งถูกก าหนดจากเงื่อนไขต่างๆ ทั้ง
ทางสังคม การเมือง เศรษฐกิจ และความเชื่อ ศิลปินในฐานะที่เป็นสมาชิกในสังคมจึงเป็นส่วนหนึ่ง ในการ
ผลิตซ้ าความหมาย และการกระท าทางสังคม ท าให้ผลผลิตที่อยู่ในรูปของกิจกรรมทางศิลปะดังกล่าว 
กลายเป็นแนวทางที่เป็นตัวก าหนดโครงสร้างทางสังคมไม่มากก็น้อย ดังนั้นในส่วนของเนื้อหาทั้งสอง ของ
ผู้เขียนในฐานะของผู้สร้างจึงเลือกใช้แนวทางดังกล่าวในการวิเคราะห์ และท าความเข้าใจผลงานศิลปะ ที่
อยู่ในโลกทัศนศิลป์ ร่วมสมัยปัจจุบันพร้อมกับได้น ามาปรับใช้เพ่ือเแป็นแนวทางหลักในการสร้างสรรค์ 
ลักษณะการน าเสนอ เนื้อหาของผลงานทั้งสองชุด เป็นการน าเสนอภาพที่มักจะถูกผลิตซ้ าทางแนวคิด 
ทัศนคติในการมองวัฒนธรรมผ่านผลงานศิลปะของศิลปินไทยมาผลิตซ้ าผ่านข้อความ (text) ที่เป็นส่วน
หนึ่ง ที่ส าคัญของ ผลงานทั้งสองชุด ในแต่ละข้อความมีการน าผลงานของศิลปินมาดัดแปลงผ่านการใช้
ภาษา แล้วน ามาประกอบสร้างใหม่ โดยคาดหวังว่าการน าเสนอข้อความที่มีลักษณะยั่วล้อจะก่อให้เกิดขึ้น 
ผ่านกระบวนการในการตั้งค าถาม และการหาตอบในแง่มุมต่างๆ ตัวอย่างเช่น ค าถามในงานชุด ที่1 ข้อ 1. 
คุณคิดว่าความแปลกความ exotic หรือเปล่าที่ท าให้ศิลปินไทยได้รับการยอมรับในต่างประเทศ ข้อ 2. 
หากจะเป็นศิลปินไทยในเวทีโลกจ าเป็นต้องมีอะไร หรือข้อ 3. ถ้ามีคนคอมเมนต์ว่างานศิลปะของคุณเข้าใจ 
ยากเกินไปไม่ใช่งานเพื่อคนไทย คุณจะรู้สึกอย่างไร14 เป็นต้น เช่นเดียวกับงานชุดที่สอง ที่มีการใช้ภาษาใน
การน าเสนอความคิดที่ยั่วล้อกับลักษณะผลงานของศิลปินไทย และความเชื่อที่มีมาแต่ โบราณ โดยมี
จุดประสงค์เดียวกับงานชุดแรก แต่น าเสนอในรูปแบบที่แตกต่างออกไปคือลักษณะ ของโครงสร้างทาง
ภาษาที่ใช้จะอยู่ในรูปประโยคบอกเล่ามากกว่า ตัวอย่างเช่น งาน Asia Pacific Triennial of 
Contemporary Art ที่ Queensland คุณพาหมอผีไปท าพิธีปลุกเสกควายธนูจนโด่งดังไปทั่วทั้งวงการ 
เดินหน้าไปหมายเลข 20 หรือชวนลุงสามล้อถีบจากมหาชัยไปท าโครงการศิลปะกับชุมชนที่ฟิลิปปินส์ ด้วย
การถีบสามล้อพาคนดูกลับบ้าน ผู้ชมชอบมากพากันต่อคิวรอได้รับเชิญให้ไปแสดงต่อทั่วเอเชียใต้ ไปที่ 95 
และโปรเจคหนังกลางแปลงที่ปูซานเบียนนาเล่ เรื่อง “มนต์รักยายเมี้ยน” แป๊ก ไม่เป็นที่สนใจ คอตก หมด
ความมั่นใจ ถอยหลังกลับไปที่หมายเลข 45 เป็นต้น ผลงานทั้งสองชุดนี้ผู้เขียนใน ฐานะผู้สร้างคาดหวังว่า
ภายใต้ความขบขันอาจจะน าไปสู่การขบคิดก็เป็นได้ และการตั้งค าถามต่อตัวงาน ศิลปะต่างๆ ที่เกิดขึ้น 
แมก้ระท่ังการชมผลงานของตัวผู้เขียนในฐานะผู้สร้างเองก็ตาม 
 
บทสรุป : ค้าถาม และค้าตอบที่ไม่มีวันสิ นสุด 
 การสร้างผลงานศิลปะผ่านกระบวนการศึกษาวิจัยเพ่ือตอบโจทย์ของการวิจัยในประเด็นของ 
การผลิตซ้ าทางวัฒนธรรมที่เกิดจากแรงกดดันจากทั้งสภาพสังคม ภาครัฐ ภาคเอกชน และกระแส ความ
ต้องการทางการตลาดศิลปะจากซีกโลกตะวันตก รวมไปถึงกระแสโลกาภิวัฒน์ที่ล้วนแล้วแต่มีผลต่อ การ

                                                 

 14 ค าถามดังกล่าวเป็นเพียงตัวอย่างหนึ่งของค าถามทั้งหมด นอกจากนี้การล าดบัค าถามกับผู้ชมที่เข้ามาเล่นผลงาน ในชุดนี้จะมี
ความแตกต่างกัน เนื่องจากผู้เขียนในฐานะผู้สร้างได้ก าหนดให้เกมคอมพวิเตอร์ท าการสุ่มและมกีารเปลี่ยนค าถามและ สลับล าดับค าถาม ท า
ให้ล าดับของชุดค าถามไม่มีความแน่นอนขึ้นอยู่กบัการสุ่มของระบบคอมพิวเตอร์ 



Veridian  E-Journal,  SU Vol.5 No. 3  September - December  2012   กลุ่มศลิปะและการออกแบบ 

 

 83 
 

ก าหนดทิศทางแนวทางการปฏิบัติและวิธีคิดที่มีต่อการเผยแพรวัฒนธรรมทั้งสิ้น เพราะจากข้อมูลเอกสาร 
ได้ชี้ให้เห็นว่าสิ่งที่มากับเรื่องของวัฒนธรรมไม่ได้เป็นลักษณะของคุณค่าที่ดีงามเสมอไป ในทางตรงกันข้าม 
กลับชี้ให้เห็นว่ามีนัยยะของการครอบง าและการบิดเบือนทางความหมาย ในแง่นี้หมายความว่าวัฒนธรรม 
ที่ถูกน าเสนอผ่านสื่อต่างๆ ไม่ได้เกิดจากการเห็นความส าคัญจากสังคมโดยตรง แต่เกิดจากการที่ผู้คนใน 
สังคมได้รับข้อมูลที่เกิดจากการผลิตซ้ าจนขาดความเท่าทันในการที่จะวิเคราะห์ และวิจารณ์ หรือ หากเท่า
ทันก็เพิกเฉยต่อปรากฏการณ์ที่เกี่ยวข้องกับความเชื่อในการสืบทอดมรดกทางวัฒนธรรมผ่านศิลปะ แขนง
ต่างๆ รวมไปถึงระบบการศึกษาที่ก่อ ให้เกิดกรอบคิดและรสนิยมซึ่งเป็นมาตรฐานที่ถูกก าหนด โดยสังคม 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อวัฒนธรรมได้ถูกท าให้กลายเป็นสินค้าเห็นได้จากภาพของวัฒนธรรมไทย ที่ถูกน าไป
ขายเพ่ือการท่องเที่ยว ซึ่งกลายเป็นการสร้างภาพลักษณ์ที่ถูกแช่แข็งจนท าให้มองเห็นวัฒนธรรม แต่เพียง
ภาพทางกายภาพ และสื่อความหมายแบบทางเดียวเท่านั้น ด้วยเหตุนี้ ผลงานที่ได้สร้างขึ้นทั้งสองชุด นี้จึง
เป็นความพยายามในการแสวงหาเครื่องมือที่จะช่วยเชื่อมประเด็น และถอดรหัสความสัมพันธ์ระหว่าง 
ศิลปิน ผู้ชม ผลงานศิลปะ และวัฒนธรรมให้ปรากฏเป็นหลักฐานเชิงประจักษ์ผ่านการน าแนวทางการผลิต 
ซ้ าที่เกิดขึ้นจริงในสังคมศิลปะมาผลิตซ้ าเพ่ือตั้งค าถามกับการผลิตซ้ า ข้อสรุปที่ได้จึงเป็นเพียงข้อสรุปหนึ่ง 
จากช่วงเวลาสั้นๆที่ว่าทุกสิ่งที่เกิดขึ้นทางวัฒนธรรมมักจะถูกปลูกฝังจากปัจจัยแวดล้อมต่างๆ โดยไม่ใช่ 
เป็นเรื่องของคุณค่า ความดี และความงามแต่เพียงด้านเดียวอีกต่อไป แต่ผู้ชม ผู้รับ หรือแม้กระทั่งผู้ สร้าง
เองก็ควรจะตระหนักรู้และเท่าทัน เพ่ือตั้งค าถามกับแนวทางการสืบทอด และการผลิตซ้ าชุดความคิด ผ่าน
สื่อในรูปทัศนศิลป์ที่ยังคงวนเวียนอยู่ในสังคมตลอดมา ซึ่งเป็นสิ่งส าคัญที่ไม่ควรถูกมองข้ามการ พินิจ
พิเคราะห์ไป เพราะการรู้จักตั้งค าถามกับสิ่งต่างๆ ที่เกิดขึ้นโดยรอบน่าจะเป็นหมุดหมายส าคัญ ที่ท าให้เรา
ก้าวข้ามผ่านแนวทางการผลิตซ้ าชุดความคิด และความเชื่อท่ีเกิดข้ึนได้ไม่มากก็น้อย 
 
เอกสารอ้างอิง 
ภาษาไทย 
กระทรวงวัฒนธรรม. (2554). แผนแม่บทวัฒนธรรมแห่งชาติ พ.ศ. 2550-2559. กรุงเทพฯ: ส านัก 
 นโยบายและยุทธศาสตร์ ส านักงานปลัดกระทรวงวัฒนธรรม. 
กาญจนา แก้วเทพ และสมสุข หินวิมาน. (2551). สายธารแห่งนักคิดทฤษฎีเศรษฐศาสตร์การเมืองกับ 
 สื่อสารศึกษา. กรุงเทพฯ: ภาพพิมพ์.  
เกษม เพ็ญภินันท์. (บรรณาธิการ, 2552). ความหลากหลายทางสังคม วัฒนธรรมในมนุษยศาสตร์.  
 กรุงเทพฯ: วิภาษา.  
เจตนา นาควัชระ. (2003). “ทิศทางใหม่ของทัศนศิลป์ร่วมสมัย: สิ่งที่ท้าทายนักวิจารณ์” ใน 
 ศิลป์ส่องทาง. กรุงเทพ: คมบาง.  
เดวิด เท. “ภยันตรายของยูโธเปีย : นาข้าวขั้นบันได ของสาครินทร์ เครืออ่อน” ใน อ่าน 2 (2) (ตุลาคม- 
 ธันวาคม 2552). 
 



กลุ่มศลิปะและการออกแบบ Veridian  E-Journal,  SU  Vol.5  No. 3 September - December  2012   
 

84  
 

ธเนศ วงศ์ยานนาวา. (2552). ความไม่หลากหลายของความหลากหลายทางวัฒนธรรม. กรุงเทพฯ:  
 สมมต.ิ  
บาร์ตส์, โรล็องด์ (เขียน). วรรณพิมล อังคศิริสรรพ (แปล). นพพร ประชากุล (บรรณาธิการ, 2551).  
 มายาคติ. Mythologies. กรุงเทพฯ: คบไฟ.  
ประชา สุวีรานนท์. 2554. อัตลักษณ์ไทย: จากไทยสู่ไทยๆ. กรุงเทพฯ: ฟ้าเดียวกัน.  
สุธี คุณาวิชยานนท์. (2545). จากสยามเก่าสู่ไทยใหม่ : ว่าด้วยความพลิกผันของศิลปะจากประเพณี  
 สู่สมัยใหม่และร่วมสมัย. หอศิลป์มหาวิทยาลัยศิลปากร.  
สุวรรณา เกรียงไกรเพ็ชร์. (บรรณาธิการ, 2552). ความโกลาหลของวัฒนธรรมศึกษา. กรุงเทพ: ศูนย ์
 มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน). 
สุภางค์ จันทวานิช. (บรรณาธิการ), สุภาวดี มิตสมหวัง. (บรรณาธิการร่วม, 2549). รวมบทความทาง 
 สังคมวิทยา และมานุษยวิทยา ปี 2549 เนื่องในโอกาสเกษียณอายุราชการของ ศ.ดร.อมรา  
 พงศาพิชญ์. 
สูจิบัตรประกอบการแสดงงาน: สวรรค์บ้านนา ถึงเวลาเก็บเก่ียว โดย สาครินทร์ เครืออ่อน, (อมรินทร์ 
 พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง จ ากัด, 2551)  
 
ภาษาต่างประเทศ 
Cornwel-Smith, Philip. (2005). Very Thai: everyday popular culture. Bangkok: River  
 Books.  


