
กลุ่มมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 6  ฉบับที ่2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2556 

 
 

774  

 

อุโบสถของวัดไทยในรัฐกลันตนั ประเทศมาเลเซีย ในสมัยรัตนโกสินทร์* 
 

Ordination Halls of Thai Temples in Kelantan, Malaysia in Rattanakosin Period 
 

บรรลือ  ขอรวมเดช** 
 
บทคัดย่อ 
 การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ ศึกษาความเป็นมา รูปแบบศิลปะและความสัมพันธ์ทางศิลปะของอุโบสถวัด
ไทยในรัฐกลันตัน ประเทศมาเลเซียในสมัยรัตนโกสินทร์  
 กระบวนการวิจัยใช้การวิจัยเชิงคุณภาพ โดยท าการเก็บรวบรวมข้อมูลทั้งภาคเอกสารและภาคสนาม 
น ามาวิเคราะห์เปรียบเทียบรูปแบบ โดยใช้รูปแบบศิลปะไทยประเพณีเป็นเกณฑ์ รวมถึงศิลปะอื่นที่เก่ียวข้อง 
 ผลการศึกษาพบว่า ช่วงที่ 1 (พ.ศ. 2325-2451) อุโบสถมีรูปแบบผสมกับศิลปะท้องถิ่นมลายู ช่วงที่ 2 
(พ.ศ. 2452-2499) อุโบสถแสดงอิทธิพลศิลปะไทยประเพณีมากขึ้น แต่ยังมีรูปแบบศิลปะมลายู จีนหรือแบบ
ตะวันตกผสม ในช่วงที่ 3 (พ.ศ.2500-2550) อุโบสถในรัฐกลันตันเป็นอุโบสถแบบศิลปะไทยประเพณี ทั้งยังมี
พัฒนาการด้านรูปแบบเหมือนกับอุโบสถในไทย   
 
Abstract 
 The propose of the research: is to study background, styles and artistic aspects of 
Thai ordination halls in Kelantan, Malaysia during Rattanakosin Period.  
 This research is qualitative research, which has done by collecting the information 
from both relevant documents and field works. The information then has been analyzed and 
compared focusing on the styles by using the forms of Thai traditional arts and other related 
forms of arts as a standard. 
 The result of the research can be divided into three sections. Section one (1782-
1908): The artistic aspects in the ordination halls had mixed styles with local Malay arts. 
Section two (1909-1956): The ordination halls presented more of Thai traditional styles but 
slightly showed either Malay, Chinese or Western styles. Section three (1957-2007): The 
ordination halls indicated turned into traditional Thai styles and there were developments in 
styles like the ordination halls in Thailand. 
 
 
 

                                                           
*บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของการศึกษาระดับดุษฎีบัณฑิต สาขาประวัติศาสตร์ศิลปะไทย ภาควิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ บัณฑิต

วิทยาลัย มหาวิทยาลัยศิลปากร 
**ก าลังศึกษาระดับดุษฎีบัณฑิต มหาวิทยาลัยศิลปากร  สถานที่ท างาน :วิทยาลัยเพาะช่าง มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคล

รัตนโกสินทร์ โทร. 0818323448  email: bunluek737@gmail.com ศาสตราจารย์ ดร.ศักดิ์ชัย  สายสิงห์ เป็นอาจารย์ที่ปรึกษา 



วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 6  ฉบับที ่2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2556 กลุ่มมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

 
 

 775 

 

บทน า 
 การศึกษาเร่ืองอุโบสถของวัดไทยในรัฐกลันตันประเทศมาเลเซีย ในสมัยรัตนโกสินทร์เป็นส่วนหนึ่งของ
การศึกษาสังคมและวัฒนธรรมไทยที่มีอยู่ในประเทศมาเลเซีย ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของประชาคมอาเซียน  โดยผู้วิจัย 
ศึกษาความเป็นมา รูปแบบศิลปะและความสัมพันธ์ทางศิลปะของอุโบสถอันเป็นสิ่งก่อสร้างส าคัญของวัดไทย  
ท่ามกลางความหลากหลายทางวัฒนธรรมที่มีอยู่ในรัฐกลันตัน  ซึ่งผลของการศึกษาเรื่องดังกล่าวสามารถใช้
ประโยชน์ต่อการก าหนดนโยบายในการท านุบ ารุงพุทธศาสนาและศิลปวัฒนธรรมไทยในประชาคมอาเซียน  
 ในปัจจุบัน กลันตันเป็นรัฐหนึ่งที่ตั้งอยู่ทางทิศตะวันออกเฉียงเหนือของมาเลเซียติดกับไทยด้านอ าเภอ
ตากใบ สุไหงโกลก แว้ง และสุคีริน จังหวัดนราธิวาส มีแม่น้ าตากใบ-สุไหงโกลกเป็นเขตแดนอยู่ทางด้านทิศเหนือ  
ด้านทิศตะวันออกของรัฐติดกับทะเลจีนใต้ ด้านทิศตะวันตกเป็นเทือกเขายาวจากตอนใต้ของไทยผ่านกลาง
ประเทศไปถึงรัฐนครีและเซมบิลัน ส่วนทิศใต้ติดกับรัฐเปรัค ปาหัง และตรังกานู   
 ในอดีต อ าเภอตากใบและอ าเภอตุมปัตเป็นส่วนหนึ่งของกลันตันซึ่งขณะนั้นเป็นหัวเมืองทางใต้ของ
ไทย  โดยมีเมืองนครศรีธรรมราชก ากับดูแล อ าเภอตากใบนั้นมีคนไทยอยู่มากกว่าในอ าเภอตุมปัต  ต่อมาไทยได้
โอนกลันตันพร้อมกับเมืองตรังกานู เกดะห์และปะลิสให้กับอังกฤษตามสนธิสัญญากรุงเทพฯ หรือสนธิสัญญาแอง
โกล-สยาม ใน พ.ศ. 2452 (Bangkok Treaty หรือ Anglo-Siamese Treaty 1909) กลันตันซึ่งตกอยู่ในการ
ปกครองของอังกฤษถูกแบ่งโดยใช้แม่น้ าตากใบ-สุไหงโกลกเป็นเขตแดน  ท าให้อ าเภอตากใบอยู่ในการปกครอง
ของไทย ขณะที่อ าเภอตุมปัตอยู่ภายใต้การปกครองของอังกฤษ  ใน พ.ศ. 2500 อังกฤษได้ให้เอกราชแก่เมือง
มลายูทั้งหมด ซึ่งมีชื่อเรียกว่า “สหพันธรัฐมาเลเซีย” (Federated Malay States) หรือ “มาเลเซีย” 
 ปัจจุบันมีคนไทยอาศัยอยู่ในประเทศมาเลเซียประมาณ 60,000 คน เฉพาะในกลันตันมีราว 15,000 
คน ในจ านวนนี้อาศัยอยู่ในอ าเภอตุมปัตมากที่สุด เนื่องจากเป็นอ าเภอที่มีวัดไทยมากถึง 12 วัดจากจ านวน 20 
วัดที่มีอยู่ในรัฐกลันตัน1     
 
วิธีการศึกษา 

ในการศึกษาผู้วิจัยได้รวบรวมข้อมูลภาคเอกสารและข้อมูลภาคสนาม น ามาวิเคราะห์ โดยการ
เปรียบเทียบรูปแบบศิลปะ (Style) โดยใช้รูปแบบอุโบสถศิลปะไทยประเพณีเป็นเกณฑ์ รวมถึงรูปแบบศิลปะอื่นที่
เก่ียวข้อง เช่น ศิลปะมลายู ศิลปะจีนและศิลปะตะวันตก เพื่อให้ทราบถึงความเป็นมา และเงื่อนไขที่เกี่ยวข้องกับ
รูปแบบศิลปะ  
 
ผลการศึกษา   
 ผู้วิจัยพบว่าอุโบสถวัดไทยในรัฐกลันตันมีพัฒนาการด้านรูปแบบตามช่วงเวลาที่ศึกษา ดังนี้ 
 ช่วงที่ 1 (พ.ศ. 2325-2451) เริ่มตั้งแต่การสถาปนากรุงรัตนโกสินทร์จนถึงการโอนเมืองกลันตัน ตรัง
กานู เกดะห ์และปะลิส ให้กับอังกฤษ เหตุการณ์ตอนนี้ส่วนใหญ่อยู่ในช่วงรัชกาลที่ 1-5  ในช่วงเวลานี้อ าเภอตาก
ใบ จังหวัดนราธิวาส ยังเป็นส่วนหนึ่งของกลันตัน และน่าจะเป็นศูนย์กลางของคนไทยในกลันตันที่นับถือพุทธ
ศาสนาลัทธิเถรวาท ด้วยปรากฏหลักฐานว่า ใน พ.ศ. 2361 มีการน าต้นพระศรีมหาโพธิ์หกต้นจากเมืองอนุราธ    

                                                           
 1วีระ  สวุรรณ และ แฮลาย  ปรามวล, บนัทึกมรดกวัดไทยในรัฐกลันตัน (สงขลา : เทมการพิมพ์, 2553), 1-2. 



กลุ่มมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 6  ฉบับที ่2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2556 

 
 

776  

 

ปุระ ประเทศลังกา มาปลูกไว้ที่วัดพระพุทธ ต าบลพร่อน อ าเภอตากใบ2 หนึ่งต้น ปลูกที่เมืองนครศรีธรรมราชสอง
ต้น และที่วัดสุทัศน์เทพวราราม วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษดิ์  และวัดสระเกศ ในกรุงเทพฯ3 อีกวัดละต้น  
นอกจากนี้ยังพบสถูปที่บรรจพุระธาตุในวัดพระพุทธอีกด้วย4  
 ต้นโพธิ์ สถูป พระพุทธรูป และอุโบสถ เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ตามคติความเชื่อของพุทธศาสนาเถรวาทอย่าง
ลังกา5 จากหลักฐานดังกล่าว จึงอาจพูดได้ว่าพุทธศาสนาที่อยู่ในตากใบเป็นพุทธศาสนาเถราวาทอย่างลังกา และ
อาจมีเครือข่ายโยงใยกับพุทธศาสนาลัทธิเถรวาทอย่างลังกาที่นครศรีธรรมราช 
 พุทธศาสนาในตากใบเจริญต่อเนื่องมา จนมีการสร้างวัดชลธาราสิงเหใน พ.ศ. 2403 และสร้างอุโบสถ
ใน พ.ศ. 2416 (ภาพที่ 1) นับเป็นอุโบสถแบบศิลปะไทยประเพณีหลังแรกในรัฐกลันตัน ต่อมาเมื่อมีการสร้าง
อุโบสถแห่งอื่น จึงถือเอาอุโบสถวัดชลธาราสิงเหเป็นต้นแบบให้กับวัดเหล่านั้นทั้งในอ าเภอตากใบและในอ าเภอ
ตุมปัต อย่างไรก็ตามการสร้างอุโบสถแบบศิลปะไทยประเพณี ต้องใช้ช่างที่มีความรู้ ความเข้าใจในเรื่อง ของ
โครงสร้าง รูปแบบและการประดับตกแต่ง ซึ่งผู้วิจัยเชื่อว่าในช่วงแรกนี้มีอยู่ไม่มาก ช่างกลุ่มนี้ยังต้องสร้างอุโบสถ
ให้กับวัดต่างๆ ในอ าเภอตากใบก่อน จึงไม่มีเวลาเพียงพอส าหรับการมาสร้างวัดในอ าเภอตุมปัต  ด้วยเหตุนี้วัดใน
อ าเภอตุมปัตในช่วงที่ 1 นี้จึงเป็นอุโบสถที่มีอิทธิพลศิลปะพื้นบ้านมลายู คือ อุโบสถวัดประชุมธาตุชนาราม (ภาพ
ที่ 2) ซึ่งน่าจะสร้างโดย์พระสงฆ์หรือช่างพื้นบ้านในอ าเภอตุมปัต 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
  2ในประวัติวัดพระพุทธ ได้กล่าวถึงต้นโพธิ์ที่น ามาจากลังกา แต่ไม่ได้อธิบายเหตุการณ์ที่ส่งผลให้ตากใบเป็นศูนย์กลางชุมชนคน

ไทยในกลันตันก่อนที่จะมีการโอนดินแดน ดูใน วิกิพีเดีย สารานุกรมเสรี, วัดพระพุทธ, เข้าถึงเมื่อ 27 สิงหาคม 2555, เข้าถึงได้จาก 

http://th.wikipedia.org/wiki  

  3สมเด็จฯ กรมพระยาด ารงราชานุภาพ, พระราชพงศาวดารกรุงรัตนโกสินทร์ รัชกาลที่ 2 เล่ม 1 (กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์คุรุสภา

ลาดพร้าว, 2526), 146. 

  4ประพนธ์  เรืองณรงค์, ทักษิณสารคด ี(กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์โอเดียนสโตร์, 2525), 42. 

  5Leelananda Prematilleke and Chandra Wikramagamage, Sri Lanka Glimpses of an Island Culture 

(Colombo : The central Culture Fund, 2003), 21. 

ภาพที่ 1 อุโบสถวัดชลธาราสงิเห อ าเภอตากใบ   

           นราธิวาส สร้างพ.ศ. 2416  

ภาพที่ 2 อุโบสถวัดประชุมธาตชุนาราม อ าเภอตุมปัต   

           กลันตัน   



วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 6  ฉบับที ่2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2556 กลุ่มมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

 
 

 777 

 

อุโบสถวัดประชุมธาตุชนาราม หันหน้าไปทางทิศตะวันตก เป็นอุโบสถไม้ยกพื้นสูงมีใต้ถุน จึงไม่มี
ฐาน ด้านหน้ามีระเบียงอยู่และท าบันไดขึ้นสองข้างมาบรรจบกันที่ระเบียงหน้าประตู รูปแบบบันไดแบบนี้อาจ
เก่ียวข้องกับรูปแบบบันไดพื้นบ้าน เช่น บันไดสุเหร่าบ้านอาโห อ าเภอยะหร่ิง จังหวัดปัตตานี 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
  

 
 ตัวอุโบสถมีโครงสร้างแบบเรือนไม้ทั่วไป ฝาอุโบสถคล้ายฝาปะกนแต่ช่องลูกฟักใหญ่กว่าและสลับช่อง
ลูกฟักแนวตั้งกับแนวนอนแบบเรือนพื้นบ้านมลายู (ภาพที่ 5) ซึ่งไม่เหมือนกับการสลับลูกฟักในฝาปะกนแบบไทย 
ช่องแสงและช่องหน้าต่างเป็นลายไม้ฉลุปิด แบบลายอย่างลายเรขาคณิต หนึ่งในแบบลายที่นิยมท าในศิลปะมลายู 
งานตกแต่งเพียงเล็กน้อยนี้ บ่งบอกถึงความสัมพันธ์ที่ใกล้ชิดของคนไทยกับคนมลายู 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 หลังคาอุโบสถ นับเป็นส่วนส าคัญที่แสดงความเป็นอุโบสถของวัดไทยในช่วงนี้ ท าหลังคาจั่วมีหลังคา
กันสาดรอบ (ภาพที่ 6) โดยมีเสาร่วมในและขื่อรับหลังคาจั่ว และฝาอุโบสถรับหลังคากันสาด โครงสร้างหลังคาใช้
ระบบขื่อกับจันทัน เครื่องบนหลังคาประกอบด้วยอกไก่ ดั้ง จันทัน แป และ กลอน เป็นต้น มุงกระเบื้องขอและไม่
นิยมท าเต้า (ภาพที่ 7) ซึ่งเป็นรูปแบบเดียวกันกับเรือนพื้นบ้านมลายู 
 

ภาพที่ 4 สุเหร่าบ้านอาโห ต าบลมะนังหยง อ าเภอยะหร่ิง จังหวัด

ปัตตาน ี

ที่มา : ส านักข่าวมุสลิม, รูปมัสยดิไม้สวยงาม ตนัหยง (อาโห), 

เข้าถึงเมื่อ 28 ธันวาคม 2555, เข้าถึงได้จาก 

http://www.oknation.net/blog/print.php?id=510690 

ระเบียง 

ตีนเสา 

ภาพที่ 3 ลายเสน้อุโบสถ 

วัดประชุมธาตชุนาราม 

ภาพที่ 5 ฝาเรือนอุโบสถและช่องแสง อุโบสถวัดประชุมธาตชุนาราม  



กลุ่มมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 6  ฉบับที ่2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2556 

 
 

778  

 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 ดังนั้นจึงสรุปได้ว่า อุโบสถวัดประชุมธาตุชนาราม ได้รับอิทธิพลศิลปะพื้นบ้านมลายู นับตั้งแต่การท า
ฐานเสา บันได การประดับช่องแสงและช่องหน้าต่าง รวมถึงโครงสร้างหลังคา อุโบสถแบบนี้แม้ว่าจะมีอายุไม่มาก 
แต่อาจสืบทอดรูปแบบมาจากอุโบสถรุ่นเก่า6และน่าจะมีอายุเก่ากว่าอุโบสถในอ าเภอตากใบ ซึ่งส่วนใหญ่เป็น
อุโบสถก่ออิฐถือปูนและสร้างในช่วงที่ 2 
 ช่วงที่ 2 (พ.ศ. 2452-2499) เป็นช่วงที่อังกฤษเข้าครอบครองแหลมมลายูตอนล่างทั้งหมดรวมถึงหัว
เมืองทั้งสี่ที่เคยขึ้นกับไทย เหตุการณ์ช่วงนี้ตรงกับรัชกาลที่ 6 ถึงรัชกาลปัจจุบัน แต่อังกฤษก็ไม่ได้เข้าแทรกแซง
การบริหารจัดการภายในหัวเมืองทั้งสี่ ปล่อยให้มีการปกครองแบบเดิม คือ มีสุลต่านเป็นประมุข ซึ่งต่างจากบาง
รัฐที่อังกฤษรวมเป็นสหพันธรัฐมลายู มีผู้ว่าราชการชาวอังกฤษปกครองหรือปกครองโดยท าสัญญาตั้งที่ปรึกษา
ชาวอังกฤษ7    
 เหตุการณ์ส าคัญที่แสดงถึงบทบาทของราชส านักกลันตันต่อวัดไทย คือเมื่อพระครูโอภาสพุทธคุณ 
(พุด) อดีตเจ้าอาวาสวัดชลธาราสิงเห อ าเภอตากใบ มรณภาพใน พ.ศ. 24498   พระยากลันตันตุวันสนปิากแดงจงึ
แต่งตั้งพระครูโอภาสพุทธคุณ (กิ๋ว) เจ้าอาวาสวัดชลประชุมธาตุชนาราม อ าเภอตุมปัต เป็นเจ้าคณะรัฐกลันตันต่อ 
ส่วนเหตุการณ์ที่แสดงถึงความสัมพันธ์ระหว่างพระสงฆ์ที่อ าเภอตากใบของไทยกับพระสงฆ์ที่อ าเภอตุมปัต ปรากฎ
ในปีพ.ศ. 2458 เมื่อพระบาทสมเด็จพระมงกุฏเกล้าเจ้าอยู่หัว เสด็จพระราชด าเนินทางชลมารคถึงอ าเภอตากใบ 
และเสด็จมาประทับ ณ วัดชลธาราสิงเห เพื่อทอดพระเนตรการแข่งเรือ พระครูโอภาสพุทธคุณ (กิ๋ ว)ได้น า
พระสงฆ์จ านวนหนึ่งจากกลันตันเฝ้ารับเสด็จ9  
 เหตุการณท์ี่ยกมานี้เป็นส่วนหนึ่งที่ท าให้เห็นถึงความสัมพันธ์ของคณะสงฆ์ไทยในมาเลเซียกับคณะสงฆ์
ในไทยที่มีการติดต่อกัน ในเร่ืองนี้ ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. เชษฐ์ ติงสัญชลี มีความเห็นว่า เป็นความพยายามของ

                                                           
 6สัมภาษณ์ ศาสตราจารย ์สันติ  เล็กสุขุม, อาจารย์ประจ าภาควิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร
, 30 กันยายน 2551. 

 7กรมการปกครอง, หนังสือชุดประเทศชายแดนไทย เล่มที่ 1สหพันธรัฐมาเลเซีย (กรุงเทพฯ : กรมการปกครอง, 2515), 14. 
 8วรรณวิภา  ณ สงขลา, จิตรกรรมฝาผนังในประเทศไทย ชุดที่ 002  เล่มที่ 3 วัดชลธาราสิงเห (กรุงเทพฯ : บริษัทอมรินทร์พ

ริ้นต้ิงกรุ๊พ จ ากัด, 2535), 68. 
9กองจดหมายเหตุแห่งชาติ, จดหมายเหตรุะยะทางการเสด็จพระราชด าเนินเลียบมณฑล 

ปักษ์ใต้ วันที ่4 มิถุนายน ถึง วันที ่5 สิงหาคม พ.ศ. 2458. (อัดส าเนา) 

ภาพที่ 6 หลังคา อุโบสถวัดประชุมธาตชุนาราม  ภาพที่ 7 โครงสร้างหลังคา อุโบสถวัดประชุมธาตชุนาราม  



วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 6  ฉบับที ่2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2556 กลุ่มมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

 
 

 779 

 

คนไทยที่จะเชื่อมสัมพันธ์กับคนไทยด้วยกันภายหลังจากการโอนดินแดน10 ส่งผลให้รูปแบบอุโบสถในช่วงนี้ได้รับ
อิทธิพลศิลปะไทยประเพณี โดยเฉพาะรูปแบบอุโบสถวัดชลธาราสิงเห อ าเภอตากใบ จังหวัดนราธิวาส ซึ่งสร้างมา
ก่อนตั้งแต่ช่วงที่ 1 ถือเป็นต้นแบบส าคัญที่ให้อิทธิพลกับอุโบสถในรัฐกลันตัน เช่น อุโบสถวัดพิกุลทองวราราม 
อ าเภอตุมปัต (ภาพที่ 8-9) อุโบสถวัดชลประชุมธาตุชนาราม อ าเภอตุมปัต (ภาพที่ 10)  และอุโบสถวัดสุคน
ธาราม อ าเภอตุมปัต (ภาพที่ 11)  เป็นต้น  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 อุโบสถในช่วงนี้เป็นอุโบสถก่ออิฐถือปูน หันหน้าไปทางทิศตะวันตก มีผังพื้นเป็นรูปสี่เหลี่ยมผืนผ้า มี
พาไลรอบ ฐานอุโบสถค่อนข้างสูง ลักษณะเป็นฐานบัวลูกแก้วอกไก่ ท าประตูทางเข้าด้านหน้าทางเดียว ผนัง
ด้านข้างมีหน้าต่าง 3 ช่อง และเริ่มประดับตกแต่งกรอบประตู กรอบหน้าต่างเป็นซุ้มทรงปราสาทหรือซุ้มทรงบัน
แถลง หลังคาจั่วมีหลังคาพาไลรอบ แต่เพิ่มหลังคาจาก 2 ตับ เป็น 3 ตับ คือ ตับบนเป็นหลังคาจั่ว ตับที่สองซ้อน
ชั้นใต้หลังคาจั่วและตับที่สามหรือตับล่างเป็นหลังคาพาไล โครงสร้างหลังคาใช้ระบบขื่อกับจันทันเหมือนกับ
อุโบสถในช่วงที่ 1 และเริ่มท าเครื่องประดับหลังคา เช่น ช่อฟ้า ใบระกา หางหงส์ แต่งานเหล่านี้ยังมีรูปแบบศิลปะ
พื้นบ้านผสม โดยเฉพาะปั้นลมซึ่งมีปลายแหลมและปิดแป (ภาพที่ 9) 

                                                           
  10สัมภาษณ์ ผู้ชว่ยศาสตราจารย ์เชษฐ์  ติงสัญชลี, อาจารย์ประจ าภาควิชาประวตัิศาสตร์ศิลปะ คณะโบราณคดี 
มหาวิทยาลัยศิลปากร, 24 เมษายน 2556. 

ภาพที่ 8 อุโบสถวัดพิกลทุองวราราม อ าเภอตุมปัต     

           มีอักษรจารึกสร้าง พ.ศ. 2467  

ภาพที่ 9 ปั้นลม หน้าบันอุโบสถ                     

           วัดพิกุลทองววราราม อ าเภอตุมปัต  

ภาพที่ 10 อุโบสถวัดชลประชุมธาตุชนาราม        

             อ าเภอตุมปัต  

ภาพที่ 11 อุโบสถวัดสุคนธาราม  

  อ าเภอตุมปัต  



กลุ่มมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 6  ฉบับที ่2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2556 

 
 

780  

 

 องค์ประกอบของอุโบสถโดยรวมแสดงการรับอิทธิพลศิลปะไทยประเพณี ตั้งแต่ส่วนฐาน ซุ้มประตู ซุ้ม
หน้าต่าง รวมถึงเครื่องประดับหลังคา แต่นิยมท าหน้าต่างผนังด้านข้าง ข้างละ 3 ช่อง นับเป็นลักษณะส าคัญ 
ของอุโบสถแบบศิลปะไทยประเพณีในกลันตันชว่งนี ้แม้ว่าช่างที่ท าจะไม่เข้าใจรูปแบบศิลปะไทยประเพณีดีพอ แต่
ก็พยายามประยุกต์รูปแบบเครื่องประดับที่ช่างถนัดมาใช้ เช่น อุโบสถวัดชลประชุมธาตุชนาราม ท าเครื่องประดับ
หลังคาแบบมลายู (ภาพที่  12-13) อุโบสถวัดปทุมวิหาร ซึ่งผสมผสานคติความเชื่อจีนและปรับเปลี่ยน
เครื่องประดับหลังคาวิหารจีนมาใช้ (ภาพที่ 14-15)  หรืออุโบสถวัดมัชฌิมาราม (ภาพที่ 16-17) ที่ท าช่องโค้ง 
(Arches) รับหลังคาพาไลแทนเสา  
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 12 ช่อฟ้าแบบมลาย ู

อุโบสถวัดชลประชุมธาตุชนาราม   

ภาพที่ 13 หางหงส์ทรงกนกทีป่ลายปัน้ลมแบบมลายู  

              และหางหงส์เศียรนาค อุโบสถวัดชลประชุม 

              ธาตุชนาราม 

ภาพที่ 15 กรอบหน้าบันอุโบสถวัดปุทมวิหาร  ภาพที่ 14 อุโบสถวัดปทุมวิหาร  อ าเภอบาเจาะ มี

อักษรที่ฐานพระประธาน สร้าง พ.ศ. 2466 

ภาพที ่17 ช่องโค้งรับหลงัคาพาไล อุโบสถวัดมัชฌิมาราม   ภาพที่ 16 อุโบสถวัดมชัฌิมาราม อ าเภอตุมปัต  

             รัฐกลันตัน 

                



วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 6  ฉบับที ่2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2556 กลุ่มมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

 
 

 781 

 

 อุโบสถในช่วงที่ 2 นี้ นับเป็นจุดเริ่มต้นของศิลปะไทยประเพณี แม้ว่าในกลันตันจะขาดช่างที่ช านาญ 
แต่ช่างในกลันตันก็พยายามที่จะสร้างอุโบสถเหมือนกับอุโบสถในไทย นอกจากนี้ยังมีการสร้างอุโบสถแบบจตุรมุข
มียอดอย่างปราสาทในตอนปลายพุทธศตวรรษที่ 25 คือ อุโบสถวัดอุตตมาราม อ าเภอปาเซร์มัส (ภาพที่ 18)  
และอุโบสถวัดแจ้งพุทธาวาส อ าเภอตุมปัต (ภาพที่ 19) อุโบสถแบบจตุรมุขที่มียอดดังกล่าวนี้ สะท้อนแบบอย่าง
งานช่างหลวงตามแบบสถาปัตยกรรมใพระบรมมหาราชวังในกรุงเทพฯ  
 
 
 
 
 
 

ฃ 
 
 
 
 
 ช่วงที่ 3 (พ.ศ. 2500-2550) สหพันธรัฐมลายูได้รับเอกราช มีรัฐธรรมนูญของตนเอง ทั้งยังมีการ
เลือกตั้งทั่วไปใน พ.ศ. 2502 และตนกู อับดุล เราะห์มาน บุตรชายตนกู อับดุล ฮามิด กับคุณหญิงเนื่อง นนท
นาคร มารดาคนไทย11 ได้รับคัดเลือกเป็นนายกรัฐมนตรี ส่งผลให้มาเลเซียกับไทยมีความสัมพันธ์กันในฐานะมิตร
ประเทศ  นับเป็นส่วนหนึ่งของการรวมกลุ่มประเทศอาเซียนในทศวรรษแรกของพุทธศตวรรษที่ 2612  รัฐบาลไทย
และรัฐบาลมาเลเซียในขณะนั้น ต่างก็ให้งบประมาณสนับสนุนการสร้างวัดไทยหลายวัด รวมถึงน าช่างไทย และ
แบบอุโบสถศิลปะไทยประเพณีที่ก าลังได้รับความนิยมเข้าไปก่อสร้าง หนึ่งในนั้น คือ อุโบสถวัดจีนประดิษฐาราม 
อ าเภอปาเซร์มัส สร้าง พ.ศ. 2506 (ภาพที่ 20) และอุโบสถวัดประชาจีนาราม สร้าง พ.ศ. 254113 (ภาพที่ 21) ทั้ง
สองวัดได้รับการอุปถัมภ์จากชาวจีน14 จึงมีค าว่า “จีน” อยู่ในชื่อวัด 
 
 
 
 
                                                           

11ธ ารงศักดิ์  อายวุัฒนะ, ไทยในมาเลเซีย (กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์การศาสนา, 2517), 285.  
 12ภูวิน  บุณยะเวชชีวิน, “วิถีอาเซียนกับปญัหาสิทธิมนุษยชนในพม่า (1988-2005)”  ใน Veridian E- Journal, 

Silapakorn University, 3, 1(กรกฎาคม 2553), 124. 
 13วีระ  สวุรรณ และ แฮลาย  ปรามวล, บนัทึกมรดกวัดไทยในรัฐกลันตัน (สงขลา : เทมการพิมพ์, 2553), 25. 

 14ส่วนหนึ่งของคนจีนที่อพยพเข้ามาตั้งหลกัแหล่งในมาเลเซียเนื่องจากการเปลี่ยนแปลงการปกครองที่เกิดขึ้นในจีนในช่วง
ปลายพุทธศตวรรษที่ 25 ดูใน Jiranuwat Sawasnatee and Wan Ping, tai, “เหลียวหลังแลหนา้ 37 ปี ความสัมพันธ์ไทย-จีน : มุมมอง
ทฤษฎีสร้างสรรค์นิยม จากมิตรเป็นศัตรูจากศัตรูสู่มิตร” ใน Veridian E Journal Silapakorn University, 6, 1(January-April, 2013), 
101. 

ภาพที่ 18 อุโบสถวัดอุตมาราม 

             อ าเภอปาเซร์มัส รัฐกลันตัน  

ภาพที่ 19 อุโบสถวัดแจ้งพทุธาวาส 

             อ าเภอตุมปัต รัฐกลันตัน  



กลุ่มมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 6  ฉบับที ่2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2556 

 
 

782  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 อุโบสถทั้ง 2 วัดดังกล่าวข้างต้น มีพัฒนาการตามแบบอุโบสถศิลปะไทยประเพณีในไทย ทั้ง แบบ
อุโบสถของกรมศิลปากรที่ออกแบบโดยพระพรหมพิจิตรเมื่อพ.ศ. 2483 ตามระเบียบ “รัฐนิยม” ในสมัยจอมพล 
ป พิบูลสงคราม15 และแบบที่ได้รับความนิยมต่อมา คือ แบบอุโบสถของหลวงวิศาลศิลปกรรม (เชื้อ ปัทมจินดา) 
สถาปนิกร่วมสมัยกับพระพรหมพิจิตร แบบอุโบสถของท่านได้รับความนิยมในราวต้นพุทธศตวรรษที่ 26 ต่อจาก
แบบของพระพรหมพิจิตร  
 ลักษณะส าคัญของอุโบสถแบบศิลปะไทยประเพณี คือ มีก าแพงแก้วล้อมอุโบสถ อุโบสถขนาด 5 ห้อง 
ท าฐานสิงห์รับ แต่ละห้องมีช่องหน้าต่างประจ าทุกห้อง มีมุขทั้งด้านหน้าและด้านหลัง  ท าประตูด้านหน้าประตู
เดียวและด้านหลังนิยมท าสองประตูชิดริมซ้ายริมขวา ผนังด้านข้างมีช่องหน้าต่างประจ าทุกห้อง และท าคันทวย
ติดตามช่วงเสารับหลังคาตับล่าง ลักษณะดังกล่าวนี้ถือเป็นลักษณะใหม่ที่เพิ่งปรากฏขึ้นในช่วงนี้ และมีเพียงสิ่ง
เดียวของอุโบสถในช่วงที่ 1 และ 2 ที่ยังคงเหลืออยู่ คือ การหันหน้าอุโบสถไปทางทิศตะวันตก ซึ่งน่าจะเป็นคติ
ความเชื่อเดิมที่สืบเนื่องมาอย่างเหนียวแน่น 
 โครงสร้างอุโบสถมีผนังและเสารับหลังคา ลักษณะเสาเป็นเสาสี่เหลี่ยมลบมุม หรือย่อมุมแปด ซึ่งต่าง
จากอุโบสถในช่วงที่ 2 ที่นิยมท าเสากลม บัวหัวเสาแบบบัวจงกล ซึ่งเป็นบัวหัวเสาที่นิยมท าในสมัยรัตนโกสินทร์ 
ประดับกรอบประตูด้วยซุ้มทรงปราสาท ส่วนกรอบหน้าต่างอุโบสถวัดจีนประดิษฐารามจะประดับด้วยซุ้มทรงบัน
แถลง (ภาพที่ 22) รูปแบบซุ้มน่าจะได้รับแรงดลใจมาจากแบบซุ้มของพระพรหมพิจิตร (ภาพที่ 23) แต่ซุ้ม
หน้าต่างอุโบสถวัดประชาจีนาราม เป็นซุ้มทรงปราสาทรูปแบบเดียวกับซุ้มประตู ซึ่งน่าจะได้รับรูปแบบมาจากซุ้ม
อุโบสถของหลวงวิศาลศิลปกรรม (เชื้อ ปัทมจินดา) สถาปนิกร่วมรุ่นกับพระพรหมพิจิตร 
 
 
 
 

                                                           

 15คณะสถาปัตยกรรมไทย มหาวิทยาลัยศิลปากร, ประวัติ และ ผลงานส าคัญของอาจารย์ พระ

พรหมพิจิตร (กรุงเทพฯ : ศิริมิตรการพิมพ์, 2533), 66. 

ภาพที่ 20 อุโบสถวัดจนีประดษิฐาราม  

             อ าเภอปาเซร์มัส (ด้านหลัง) 

ภาพที่ 21 อุโบสถวัดประชาจีนาราม  

             อ าเภอตุมปัต (ด้านหน้า) 



วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 6  ฉบับที ่2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2556 กลุ่มมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

 
 

 783 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 หลังคาอุโบสถเป็นชนิดมีซ้อนลดหลั่นกัน 3 ซ้อน 3 ตับ โครงสร้างหลังคาแบบขื่อเอก ข่ือโท ผนังรับขื่อ
ประธาน มีเสาตุ๊กตารับขื่อเอก ขื่อโทตามล าดับ ตั้งดั้งขึ้นไปรับอกไก่ มีจันทันพนมไปบรรจบกับอกไก่รับแป กลอน 
และระแนงมุงกระเบื้อง โครงสร้างแบบนี้เป็นโครงสร้างหลังคาอุโบสถแบบศิลปะไทยประเพณีและไม่เคยท ามา
ก่อนในอุโบสถช่วงที่ 1 และช่วงที่ 2 ในกลันตัน  
 หลังคาประดับเครื่องล ายองทุกซ้อน เช่น ช่อฟ้า ใบระกา หางหงส์ นาคสะดุ้ง หน้าบันประดับตกแต่ง
ด้วยลายก้านขดล้อมรอบรูปเทพพนม ใต้หน้าบันเป็นแผงแร คูหา (ภาพที่ 24) แนวคิดการออกแบบหน้าบันแบบนี้
น่าจะเก่ียวข้องกับหน้าบันอุโบสถของพระพรหมพิจิตร ส่วนหน้าบันอุโบสถวัดประชาจีนาราม น่าจะได้รับอิทธิพล
จากอุโบสถของหลวงวิศาลศิลปกรรม (เชื้อ ปัทมจินดา) (ภาพที่ 25) ซึ่งนิยมประดับหน้าบันด้วยประติมากรรม
ลอยตัว เช่น รูปธรรมจักร ตั้งบนกระจังฐานพระที่ยกเก็จออกมามาก และท าสาหร่ายรวงผึ้งประดับที่คูหา 
นอกจากนี้ก็ยังมีการท าเต้าหรือข่ือยื่นออกรับหลังคาตับล่าง ลักษณะดังกล่าวนี้ก็เพิ่งปรากฏในช่วงนี้เช่นกัน  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
สรุปผล 
 แต่เดิมพุทธศิลป์ไทยในรัฐกลันตันมีแบบแผนและคติความเชื่อของท้องถิ่นผสม และอุโบสถก็มี
พัฒนาการด้านรูปแบบเข้าศิลปะแบบไทยประเพณีอย่างรวดเร็ว ภายหลังการโอนดินแดนให้กับอังกฤษ กระนั้นก็
ยังคงมีอิทธิพลศิลปะมลายู ศิลปะจีน และ ศิลปะตะวันตกผสมอยู่   

ภาพที่ 25 หน้าบนัอุโบสถวัดประชาจนีาราม  

              

ภาพที่ 24 หน้าบนัอุโบสถวัดจีนประดิษฐาราม  

              

ภาพที่ 23 ลายเสน้แบบซุ้มหน้าต่างทรงบันแถลง  

ที่มา : พระพรหมพิจิตร, พุทธศิลป์สถาปัตยกรรม ภาคต้น 

(กรุงเทพฯ :  ม.ป.ท., 2495), 17.(อัดส าเนา) 

ภาพที่ 22 ซุ้มหน้าต่างแบบบนัแถลงของอุโบสถ 

             วัดจีนประดิษฐาราม  



กลุ่มมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 6  ฉบับที ่2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2556 

 
 

784  

 

  หลังสงครามโลกครั้งที่ 2 ในเอเชียบูรพา ได้เกิดกระแสชาตินิยมขึ้นในหมู่ประเทศที่เคยอยู่ใต้อ านาจ
ของอังกฤษมาก่อน เช่น จีน อินเดีย ศรีลังกา พม่า มลายู รวมถึงคนไทยในมาเลเซีย จึงท าให้มีการสร้างศาสน
สถานที่มีเอกลักษณ์ของชาตินั้น ๆ เด่นชัดขึ้น เช่น มัสยิดหรือสุเหร่า วัดจีน วัดฮินดู และวัดคริสต์ โดยเฉพาะวัด
ไทยนั้นจะเริ่มสร้างอุโบสถแบบจตุรมุขมียอดแบบปราสาท ตามอย่างสถาปัตยกรรมใพระบรมมหาราชวัง 
กรุงเทพฯ  เช่น วัดอุตตมาราม อ าเภอปาเซร์มัส และวัดแจ้งพุทธาวาส อ าเภอตุมปัต  
 นอกจากนี้คณะสงฆ์ไทยในมาเลเซียก็ยังมีการติดต่อสัมพันธ์กับคณะสงฆ์ในไทยมากขึ้น ทั้งคณะสงฆ์ที่
อยู่ในจังหวัดภาคใต้ของไทยและในกรุงเทพฯ ด้วยเหตุนี้ รูปแบบอุโบสถในพุทธศตวรรษที่ 26 จึงมีรูปแบบ
เหมือนกับอุโบสถแบบศิลปะไทยประเพณีในภาคกลางของไทย ทั้งยังมีการน าแบบอุโบสถและช่างจากไทยเข้าไป
ก่อสร้าง บรรยากาศเช่นนี้ท าให้เห็นว่าวัดไทยในรัฐกลันตัน แม้ว่าจะไม่อยู่ในอาณาจักรเดียวกันกับไทยแต่ก็อยู่
ภายใต้ศาสนจักรแบบเดียวกัน ด้วยเหตุนี้ วัดไทยในมาเลเซียจึงเป็นศูนย์กลางชุมชนที่ท าให้คนไทยในมาเลเซีย
สืบเนื่องวิถีไทยและศิลปวัฒนธรรมไทยมาโดยตลอด  
 
เอกสารอ้างอิง 
ภาษาไทย 
กรมการปกครอง.  หนังสือชุดประเทศชายแดนไทย เล่มที่ 1 สหพันธรัฐมาเลเซีย.  กรุงเทพฯ :  กรมการปกครอง,  
 2515. 
กองจดหมายเหตุแห่งชาติ. จดหมายเหตุระยะทางการเสด็จพระราชด าเนินเลียบมณฑลปักษ์ใต้ วันที่ 4  มิถุนายน  
 ถึง วันที่ 5 สิงหาคม พ.ศ. 2458.  (อัดส าเนา) 
ประพนธ์  เรืองณรงค์.  ทักษิณสารคดี.  กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์โอเดียนสโตร์, 2525. 
วรรณวิภา  ณ สงขลา.  จิตรกรรมฝาผนังในประเทศไทย ชุดที่ 002  เล่มที่ 3 วัดชลธาราสิงเห.  กรุงเทพฯ :  
 บริษัทอมรินทร์พริ้นติ้งกรุ๊พ จ ากัด, 2535. 
ด ารงราชานุภาพ, สมเด็จฯ กรมพระยา.  พระราชพงศาวดารกรุงรัตนโกสินทร์ รัชกาลที่ 2.  เล่ม 1.  กรุงเทพฯ   
 โรงพิมพ์คุรุสภาลาดพร้าว, 2526.  
ธ ารงศักดิ์  อายุวัฒนะ. ไทยในมาเลเซีย.  กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์การศาสนา, 2517. 
พระพรหมพิจิตร. พุทธศิลป์สถาปัตยกรรม ภาคต้น. กรุงเทพฯ :  ม.ป.ท., 2495. 
ภูวิน  บุณยะเวชชีวนิ, “วิถีอาเซียนกับปัญหาสิทธิมนุษยชนในพม่า(1988-2005)”  ใน Veridian E - Journal,  
 Silapakorn University, 3, 1(กรกฎาคม 2553), 122-138. 
มหาวิทยาลัยศิลปากร, คณะสถาปัตยกรรมไทย. ประวัติและผลงานส าคัญของอาจารย์ พระพรหมพิจิตร.  
 กรุงเทพฯ : ศิริมิตรการพิมพ์, 2533. 
วีระ  สุวรรณ และ แฮลาย  ปรามวล. บันทึกมรดกวัดไทยในรัฐกลันตัน. สงขลา : เทมการพิมพ์, 2553. 
 สื่ออิเล็กทรอนิกส์ 
วิกิพีเดีย สารานุกรมเสรี.  วัดพระพุทธ.  เข้าถึงเมื่อ 27 สิงหาคม 2555. เข้าถึงได้จาก http:// th.wikipedia  
 .org/wiki.  
ส านักข่าวมุสลิม, รูปมัสยิดไม้สวยงาม ตันหยง (อาโห), เข้าถึงเมื่อ 28 ธันวาคม 2555, เข้าถึงได้จาก  

 http://www.oknation.net/blog/print.php?id=510690 



วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal  ปีที่ 6  ฉบับที ่2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2556 กลุ่มมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

 
 

 785 

 

เชษฐ์  ติงสัญชลี. ภาควิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร. สัมภาษณ์, 24  
 เมษายน 2556. 
สันติ  เล็กสุขุม. ภาควิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร. สัมภาษณ์, 30 กันยายน  
 2551. 
ภาษาต่างประเทศ 
Prematilleke, Leelananda and Wikramagamage, Chandra.   Sri Lanka Glimpses of an Island  
 Culture.  Colombo : The central Culture Fund, 2003. 
Jiranuwat Sawasnatee and Wan Ping, tai, “เหลียวหลังแลหน้า 37 ปี ความสัมพันธ์ไทย-จีน :  
 มุมมองทฤษฎีสร้างสรรค์นิยม จากมิตรเป็นศัตรูจากศัตรูสู่มิตร” ใน Veridian E Journal  
 Silapakorn University, 6, 1(January-April, 2013), 94-118. 
 
 
                                                           
 

 

 


