
ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร ์ และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน  2558 

               Veridian E-Journal, Silpakorn University  
ISSN  1906 – 3431      

 
 

958  
 

รูปแบบการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคมตามแนวพระพทุธศาสนา* 
 

The Model of well-being promotion and social learning base on Buddhist 
 

  พระมหาสุทิตย์ อาภากโร (Phramaha Suthit Apakaro) ** 
    สายชล ปัญญชิต  (Saichol Panyachit) *** 

 

บทคัดย่อ 
 การวิจัยเรื่อง “รูปแบบการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคมตามแนวพระพุทธศาสนา” 
โดยมีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาการประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคม
โดยการมีส่วนร่วมของคณะสงฆ์ 2) ศึกษาการบูรณาการหลักการทางพระพุทธศาสนากับการพัฒนาสังคมไทย
ปัจจุบัน 3) ศึกษารูปแบบของคณะสงฆ์ในการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคม ส าหรับการวิจัยครั้งนี้
เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพและการวิจัยเชิงปฏิบัติการ โดยมุ่งเน้นการผลักดันให้องค์กรคณะสงฆ์ในจังหวัดกลุ่ม
ตัวอย่าง พัฒนาโครงการและท างานร่วมกับองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น ทั้งนี้กระบวนการท างานพัฒนาและ
เปูาหมายของโครงการพัฒนานั้น จะมุ่งเน้นให้เกิดการมีส่วนร่วมในองค์กรทางสังคม อีกทั้งส่งเสริมการบูรณาการ
องค์ความรู้ทางพระพุทธศาสนาให้เกิดการเผยแผ่ในสังคมมากยิ่งขึ้น 
 ผลการวิจัยพบว่า 1) ด้านการประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของ
สังคมโดยการมีส่วนร่วมของคณะสงฆ์ พบว่า คณะสงฆ์ได้มุ่งเน้นการประยุกต์ใช้หลักธรรม เพื่อส่งเสริมบทบาท 
หน้าที่และการบริหารกิจการคณะสงฆ์ที่ก าหนดไว้ในบทบัญญัติแห่งพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ 6 ประการ คือ การ
ปกครอง การศึกษา การเผยแผ่ การศึกษาสงเคราะห์ การสาธารณสงเคราะห์ และการสาธารณูปการสงเคราะห์ 
2) ด้านการบูรณาการหลักการทางพระพุทธศาสนากับการพัฒนาสังคมไทยปัจจุบัน พบว่า แนวคิดและวิธีการ
เสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคมเชิงพุทธ สามารถน าไปสู่การพัฒนาด้านสิ่งแวดล้อม ด้านพฤติกรรมสุข
ภาวะเชิงสร้างสรรค์ การพัฒนาจิตใจ ปัญญา และการสร้างพลังทางสังคมได้ 3) ด้านการพัฒนารูปแบบของคณะ
สงฆ์ในการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคม พบว่า รูปแบบการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ทาง
พระพุทธศาสนา สามารถพัฒนาบุคคลและสังคมตามหลัก “ภาวนา 4” คือ ประการที่หนึ่ง กายภาวนา มุ่งเน้น
การพัฒนากาย การฝึกอบรมกายให้รู้จักเป็นระบบ ระเบียบ และส่งเสริมให้เกิดการพัฒนาตนเอง รวมทั้งเข้าใจ
ระบบความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางกายภาพให้เกิดความยั่งยืน 

                                                            
 * บทความวิจัย, ได้รับทุนอุดหนุนการวิจัยจากส านักสนับสนุนสุขภาวะองค์กร ส านักงานกองทุนสนับสนุนการสร้างเสริมสุขภาพ 

(สสส) โดยมีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาการประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคมโดยการมีส่วนร่วมของ

คณะสงฆ์ไทย ตลอดจนพัฒนารูปแบบของคณะสงฆ์ในการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคมในเชิงพุทธบูรณาการ 

 **  ดร. อาจารย์ประจ าภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา คณะสังคมศาสตร์ และผู้อ านวยการสถาบันวิจัยพุทธศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

 *** รองผู้จัดการโครงการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ตามแนวพระพุทธศาสนา สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย อีเมลล์ yo4332@gmail.com 



Veridian E-Journal, Silpakorn University   
ISSN  1906 – 3431      

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร ์ และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน  2558 

 
 

 959 
 

Abstract 
 The objectives of this research were to: 1) study the applied of Buddhadham 
principle for well-being promotion and social learning by Sangha organization participated 2) 
study the integrated of Buddhist principle and social development in Thai contemporary and  
3) develop model of Sangha organization for well-being promotion and social learning base on 
Buddhist. This research used qualitative research methodology and action research, focus on 
advance Sangha organization in representative sample provinces developed project and 
making a participatory with local government organization. In order that working process and 
main objectives of development projects emphasis social organization participation and 
support the Buddhist organization role to dissemination Buddhism in society.         
 The results were as follow: Firstly the application of Buddhadham principle for well-
being promotion and social learning by Sangha organization participated found that Sangha 
organization emphasis used Dhamma principle to support obligation in Sangha administration 
particularly under the Sangha Act of 1941 mission that is administration, education, 
dissemination, subsidize education, public welfare and construction and renovation of 
temples; Secondly  the integrated of Buddhist principle and social development in Thai 
contemporary found that concept and approach of well-being promotion and social learning 
base on Buddhist conduce toward develop local environment management, creatively well-
being behavior also with mindfulness and wisdom develop; Third develop model of Sangha 
organization for well-being promotion and social learning base on Buddhist found that the 
model of well-being promotion and social learning base on Buddhist make to develop human 
and social rely on Bhavana4 . 
 
บทน า 
 นับจากที่พระพุทธองค์ส่งพระสาวกไปประกาศศาสนาด้วยพระพุทธพจน์ที่ว่า “ภิกษุทั้งหลายพวกท่าน
จงจาริกไปเพื่อประโยชน์และความสุขแก่คนหมู่มาก เพื่ออนุเคราะห์โลก เพื่อประโยชน์เกื้อกูล และความสุขแก่
เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย” หลักการดังกล่าวได้แนวทางส าหรับพระสงฆ์สาวกในการเที่ยวจาริกเพื่อประโยชน์
และความสุขของมหาชน พระพุทธศาสนาเข้ามาสู่ประเทศไทยในราวพุทธศตวรรษที่ 2-3 หรือเมื่อประมาณ พ.ศ.
236 ด้วยการส่งพระสมณทูตไปในดินแดนต่างๆ ของพระเจ้าอโศกมหาราชกษัตริย์อินเดียในสมัยนั้น พระเถระ 2 
รูป คือ พระโสณะและพระอุตตระได้เดินทางมายังดินแดนประเทศไทยซึ่งในสมัยนั้นเรียกว่า “สุวรรณภูมิ” 
ดินแดนที่มีขอบเขตกว้างขวางมีประเทศต่างๆ รวมกันอยู่หลายประเทศทั้งพม่า เวียดนาม กัมพูชา ลาว มาเลเซีย 
ไทย และนับจากนั้นเป็นต้นมาอารยธรรมแห่งพระพุทธศาสนาก็เข้ามาเป็นส่วนหนึ่งของสังคมไทย อีกทั้งมีการ
ปรับตัวตลอดจนสร้างประเพณี วัฒนธรรมซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของวิถีชีวิตของคนไปจ าหนวนมากไปด้วย คริส เบเคอร์ 
และ ผาสุก ผงไพจิตร (2557, 48-49) ได้สรุปการแผ่ขยายศรัทธาของพระพุทธศาสนาในสังคมไทยว่า ศาสนาพุทธ



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร ์ และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน  2558 

               Veridian E-Journal, Silpakorn University  
ISSN  1906 – 3431      

 
 

960  
 

แบบเถรวาทไทย ได้รับการยอมรับและแผ่ไปได้อย่างรวดเร็วในบริเวณลุ่มแม่น้ าเจ้าพระยา จากการติดต่อค้าขาย
และปฏิสัมพันธ์ของผู้คน รวมทั้งการเปิดกว้างที่จะสนับสนุนให้ทุกคนมีความเท่าเทียมกัน เช่น ชายไทยทุกคนมี
โอกาสที่จะบวชพระได้ ฆราวาสเองก็สามารถที่จะอุปถัมภ์ค้ าจุนพระพุทธศาสนาและเข้าถึงการนิพพานได้เช่นกัน 
เป็นต้น 
 การที่พระสงฆ์มีบทบาทและเป็นส่วนหนึ่งของวิวัฒนาการของสังคมไทยเรื่อยมา แม้จะมีการ
ปรับเปลี่ยนบทบาทจากการเป็นสถาบันที่เป็นหลักยึดเหนี่ยวทางความคิด จริยธรรมและจิตใจควบคู่กับ
สถาบันการศึกษา จนท้ายที่สุดหลังการปฏิรูปการศึกษาในสมัยรัชกาลที่ 6 จึงเหลือเพียงบทบาทได้การศาสนาเป็น
หลัก แต่ก็ถือว่าพระสงฆ์อยู่ร่วมกับการเปลี่ยนแปลงทางสังคม เศรษฐกิจและวัฒนธรรมในสังคมเรื่อยมา จาก
การศึกษาของพระครูพิพิธสุตาทรและคณะ (2556) พบว่า พระสงฆ์ไทยนักพัฒนาได้มีอาศัยบทบาทการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา ควบคู่ไปกับการท างานพัฒนาสังคม ผ่านการจัดตั้งเครือข่ายเพื่อการพัฒนาศักยภาพองค์กรคณะ
สงฆ์ร่วมกับประชาชนในพื้นที่ จนสามารถเกิดกลุ่มการท างานลักษณะต่างๆ เช่น เครือข่ายสัจจะออมทรัพย์ 
เครือข่ายสวัสดิการชุมชน เครือข่ายชุมชนโปรดอบายมุข เป็นต้น ซึ่งการด าเนินการของคณะสงฆ์ลักษณะนี้ ถือ
เป็นต้นแบบส าคัญของการขยายตัวของเครือข่ายพระสงฆ์นักพัฒนามาในยุคปัจจุบัน   
 อย่างไรก็ตาม ท่ามกลางการเปลี่ยนแปลงทางสังคม วัฒนธรรม และกระแสโลกาภิวัตน์ที่เข้าสู่
สังคมไทย ท าให้มีผลกระทบต่อการกระบวนการท างานของฝุายต่างๆ ร่วมทั้งมีผลต่อการท างานของพระสงฆ์ 
ประเพณี ค่านิยม และรูปแบบการด าเนินชีวิตแบบดั้งเดิม ถูกเปลี่ยนแปลงและท้าทายด้วยอ านาจของเทคโนโลยี
และค่านิยมในระดับสากล ซึ่งมีผลทั้งทางบวกและทางลบต่อสังคมและพระพุทธศาสนา องค์ความรู้และ
กระบวนการท างานในมิติทางพระพุทธศาสนาเพียงอย่างเดียว อาจจะไม่เพียงพอต่อการเรียนรู้และการอธิบาย
ปรากฏการณ์ทางสังคม จ าเป็นต้องอาศัยความรู้และศาสตร์ต่างๆ เข้ามาบูรณาการ เพื่อให้เกิดความเข้าใจใน
ปรากฏการณ์นั้นๆ และสร้างกระบวนการใหม่ที่ก่อให้เกิดประโยชน์และความสุขแก่สังคม ในขณะเดียวกัน
พระสงฆ์ก็จะต้องปรับแนวคิดและบทบาทการท างานของตนเองให้สอดคล้องกับสถานการณ์ทางสังคม ด้วย
การบูรณาการหลักการทางพระพุทธศาสนาเข้ากับศาสตร์สมัยใหม่ และปรับกระบวนการท างานในลักษณะของ
พหุภาคีที่อาศัยการมีส่วนร่วมและความร่วมมือจากภาครัฐ เอกชน และองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาและการเสริมสร้างสุขภาวะของสังคม โดยจ าเป็นต้องมีการเสริมสร้างการท างานในเชิงรุกใน
ลักษณะของ “การเปิดพื้นที่ทางสังคมและการเรียนรู้ตามแนวพระพุทธศาสนา” 
 ดังนั้น บทความวิจัยนี้ จึงสนใจที่ศึกษาและเสริมสร้างกระบวนการท างานของพระสงฆ์ในระดับจังหวัด 
เพื่อให้คณะสงฆ์ได้เป็นแกนน าในการประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคม 
ในลักษณะของการเปิดพื้นที่ทางสังคมและการเรียนรู้ อันจะเป็นการเสริมสร้างความรู้ ความเข้าใจในการพัฒนา
จริยธรรมและการพัฒนาสังคมที่จะเป็นประโยชน์ต่อสังคมในระยะยาว โดยมีเปูาหมายหลัก คือ การเผยแผ่
พระพุทธศาสนา การส่งเสริมคุณธรรม จริยธรรมและการปฏิบัติตนตามหลักพระพุทธศาสนา การส่งเสริมการ
เรียนรู้และการพัฒนาบุคคลบนพื้นฐานของความดีงาม โดยค านึงถึงความยั่งยืนของบุคคล สังคม สิ่งแวดล้อม และ
การจัดการเพื่อคุ้มครองชีวิตที่ดีร่วมกัน รวมทั้งการบูรณาการแนวทางการท างานของฝุายต่างๆ ที่สอดคล้องกับ
สังคมและวัฒนธรรม อันจะเป็นการขับเคลื่อนการเรียนรู้เพื่อให้เกิดสุขภาวะด้านกาย จิต ปัญญา และสังคมต่อไป 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University   
ISSN  1906 – 3431      

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร ์ และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน  2558 

 
 

 961 
 

วัตถุประสงค ์
 1) เพื่อศึกษาการประยุกตใ์ช้หลักพทุธธรรมในการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคมโดย
การมีส่วนร่วมของคณะสงฆ ์
 2) เพื่อศึกษาการบูรณาการหลักการทางพระพทุธศาสนากับการพัฒนาสังคมไทยปัจจุบัน 
 3) เพื่อศึกษารูปแบบของคณะสงฆ์ในการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรูข้องสังคม 
กรอบแนวคิดการวิจัย 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ได้แนวทางและสร้างความเข้าใจ ดังนี ้
 1. ประยุกต์หลักพทุธธรรมในการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคมโดยการมีส่วนร่วมของ
คณะสงฆ์ 
 2. การบรูณาการหลักการทางพระพุทธศาสนากับการพัฒนาสงัคมไทยปัจจุบัน 
 3. เพื่อศึกษารูปแบบของคณะสงฆ์ในการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรูข้องสังคม 
 
 
 
 

โครงการพฒันาอยา่งมีสว่นร่วมเชิงพทุธ 

กระบวนการท างานพฒันาเชิงพทุธ 

ปัญหา/อปุสรรคและแนวทางแก้ไขปัญหา 

1 

2 

3 

องค์กรทางพระพทุธศาสนา 

15 จงัหวดัตวัอยา่ง 
องค์ความรู้สมยัใหม่ เช่น เศรษฐศาสตร์นิเวศวิทยา รัฐศาสตร์ 

กระบวนการท างานร่วมกบัอปท. และภาคประชาสงัคม  

บทบาทการเผยแผแ่ละเครือข่ายการพฒันาสงัคมผา่นองค์

ความรู้ทางพระพทุธศาสนา  



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร ์ และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน  2558 

               Veridian E-Journal, Silpakorn University  
ISSN  1906 – 3431      

 
 

962  
 

วิธีด าเนินการวิจัย  
 1) ขอบเขตด้านเนื้อหา มุ่งเน้นการศึกษาการประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมของคณะสงฆ์และภาคี
เครือข่ายในการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคม โดยการบูรณาการแนวคิดทางพระพุทธศาสนากับ
ศาสตร์สมัยใหม่และภูมิปัญญาท้องถิ่นของคณะสงฆ์รุ่นใหม่ในการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคมตาม
แนวพระพุทธศาสนา และการวิเคราะห์ความสัมพันธ์ของคณะสงฆ์ ภาครัฐ องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น และภาค
ประชาชนในการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคมไทยตามแนวพระพุทธศาสนา  
 2) ขอบเขตด้านพื้นที่ ด าเนินการพัฒนากิจกรรมการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ตามแนว
พระพุทธศาสนาของคณะสงฆ์ ภาครัฐ องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นและภาคประชาชน ในพื้นที่ 15 จังหวัด โดยมี
พระสงฆ์เป็นแกนน าในการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคมที่สอดคล้องกับบริบทของพื้นที่และภูมิ
ปัญญาท้องถิ่น ประกอบด้วย ภาคเหนือ ได้แก่ จังหวัดพะเยา แพร่ เชียงใหม่  และพิษณุโลก ภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือ ได้แก่ ขอนแก่น มหาสารคาม สุรินทร์ อุบลราชธานี ภาคกลาง ได้แก่ จังหวัดราชบุรี 
สุพรรณบุรี สิงห์บุรี  และปราจีนบุรี และภาคใต้ ได้แก่ จังหวัดสงขลา ยะลา และปัตตานี  ทั้งนี้การเลือกกลุ่ม
จังหวัดนั้นจะเน้นการเลือกกลุ่มจังหวัดที่คณะสงฆ์มีการท างานใกล้ชิดกับสถาบันการศึกษาของคณะวิจัย จึงถือ
เป็นการเลือกผู้ให้ข้อมูลส าคัญแบบยึดจุดมุ่งหมายของการศึกษาวิจัยเป็นหลัก โดยวิธีการเช่นนี้ ชาย  โพธิสิตา 
(2550) ได้สรุปว่าคือการที่เราเลือกผู้ให้ข้อมูลที่สามารถให้ข้อมูลที่ประโยชน์กับการวิจัยมากที่สุด ซึ่งเราจะเรียก
กลุ่มตัวอย่างเหล่านั้นว่าผู้ให้ข่าวส าคัญ(key informants) โดยการที่ผู้วิจัยใช้พื้นที่หลายพื้นที่เพราะจะเป็นการ
ยืนยันว่าข้อมูลที่ได้มานั้นมีความหลากหลายและเป็นประโยชน์ต่อการวิจัยมากที่สุด(ชาย โพธิสิตา, 2550: 127 – 
129) 
 3) ขอบเขตด้านผู้ ให้ข้อมูลส าคัญ  ในการศึกษานี้ ได้ก าหนดผู้ ให้ข้อมูลส าคัญแบบเจาะจง 
(Purposive Selection) ตามความส าคัญของการศึกษา ทั้งนี้แต่ละจังหวัดจะเน้นสัมภาษณ์เชิงลึกกับนักวิชาการ
ด้านพระพุทธศาสนา พระสังฆาธิการระดับเจ้าคณะจังหวัด เจ้าคณะอ าเภอ เจ้าคณะต าบลและผู้น าองค์กร
ปกครองส่วนท้องถิ่น ที่มีส่วนด าเนินกิจกรรมการพัฒนาร่วมกับคณะสงฆ์ จ านวน 20 รูป/คนต่อ 1 จังหวั ด รวม
เป็น 300 รูป/คนใน 15 จังหวัด  
 
การเก็บและวิเคราะห์ข้อมูล 
 1) ส าหรับเครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยเพื่อรวบรวมข้อมูลนั้น แบ่งออกเป็น 2 ลักษณะกล่าวคือ ประการ
ที่หนึ่งใช้การศึกษาในเชิงเอกสาร (Documentary study) เพื่อค้นหาข้อมูลความรู้เกี่ยวกับแนวคิด หลักการทาง
พระพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่ เช่น เศรษฐศาสตร์ การพัฒนาที่ และภูมิปัญญาท้องถิ่น เพื่อน ามาประยุกต์ใช้
ในอธิบายแนวทางการพัฒนาบุคคลและสังคม เพื่อการเปลี่ยนแปลงไปสู่การสร้างสังคมที่มีคุณภาพชีวิต สุขภาวะ
ที่ดี ประการที่สองใช้การศึกษาภาคสนามจากการลงมือปฏิบัติการขับเคลื่อนกิจกรรมการพัฒนาในพื้นที่ และการ
ประชุมกลุ่มย่อย (Focus group) ร่วมกับพระเถระ เจ้าคณะปกครอง พระสังฆาธิการ พระนักพัฒนา นักวิชาการ
ด้านพระพุทธศาสนา ปราชญ์ท้องถิ่น เครือข่าย องค์กรภาคประชาชน มหาวิทยาลัยสงฆ์ หรือกลไกหน่วยงาน
สนับสนุนอื่นๆ ที่มีกระบวนการท างานเชิงบูรณาการกับเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ในสังคม 



Veridian E-Journal, Silpakorn University   
ISSN  1906 – 3431      

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร ์ และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน  2558 

 
 

 963 
 

 2) การวิเคราะห์ข้อมูล เน้นการวิเคราะห์ข้อมูลความรู้ในเชิงคุณภาพจากเอกสาร การสัมภาษณ์ การ
ประชุมสัมมนา การสุนทรียสนทนา จากการด าเนินกิจกรรมการพัฒนาเชิงปฏิบัติการ รวมทั้งข้อมูลจากผู้ให้ข้อมูล
ส าคัญ เพื่อให้กระบวนการที่ได้จากการศึกษาตามวัตถุประสงค์ นอกจากนี้ยังมีการวิเคราะห์และสังเคราะห์ข้อมูล
ความรู้ โดยใช้กรอบพุทธศาสนากับการพัฒนาเป็นแนวการวิเคราะห์ข้อมูล 
 
ผลการวิจัย 
 1) ด้านการประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคมโดยการ
มีส่วนร่วมของคณะสงฆ์ไทย  
  จากการวิจัยพบว่า กลุ่มคณะสงฆ์ที่เป็นกลุ่มตัวอย่างของการศึกษามีแนวทางการบูรณาการและ
การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมใน 4 ลักษณะ ประการที่หนึ่ง การประยุกต์ใช้โดยอาศัยบทบาท หน้าที่และการ
บริหารกิจการคณะสงฆ์ที่ก าหนดไว้ในบทบัญญัติแห่งพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ 6 ประการ คือ การปกครอง 
การศึกษา การเผยแผ่ การศึกษาสงเคราะห์ การสาธารณสงเคราะห์ และการสาธารณูปการ ซึ่งการประยุกต์ใช้
โดยอาศัยบทบาท หน้าที่ดังกล่าว เป็นการประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมทั้งเพื่อการปกครอง การศึกษา การเผยแผ่ 
การศึกษาสงเคราะห์  โดยมีหลักพุทธธรรมที่ส าคัญ เช่น มรรค์มีองค์ 8 อปริหานิยธรรม 7 สังคหวัตถุ 4 อิทธิบาท 
4 ไตรสิกขา พรหมวิหารธรรม 4 เป็นต้น โดยมีการบูรณาการตามระบบบริหารกิจกรรมการคณะสงฆ์ที่ก าหนดไว้
ในแต่ละด้าน  ตัวอย่างเช่น ด้านการเผยแผ่ กรณีของคณะสงฆ์จังหวัดแพร่ที่ได้ด าเนินการจัดโครงการพัฒนา
คุณภาพการศึกษาและการเผยแผ่แก่พระภิกษุสามเณรและประชาชน เยาวชนในจังหวัดแพร่ (โรงเรียนพุทธ
ศาสนาวันอาทิตย์) และพัฒนาศักยภาพหน่วยอบรมประชาชนประจ าจังหวัด อ าเภอและโครงการต าบล (อปจ., 
อปอ., อปต.) โดยมีการประยุกต์หลักพุทธธรรมและภูมิปัญญาท้องถิ่น เพื่อบูรณาการที่สอดคล้องกับโครงการวิจัย 
คือ การพัฒนาจิตและเจริญปัญญา ของศูนย์การศึกษาพระพุทธศาสนาวันอาทิตย์ และการจัดปฏิบัติธรรมแก่
ประชาชนของหน่วยอบรมประชาชนประจ าต าบล เป็นไปตามหลักการ 8 ประการ ที่มหาเถรสมาคมก าหนด คือ 
ด้านศีลธรรมและวัฒนธรรม ด้านสุขอนามัย ด้านสัมมาชีพ ด้านสันติสุข ด้านศึกษาสงเคราะห์ ด้านกตัญญู
กตเวทิตาธรรม ด้านสามัคคีธรรม ด้านสาธารณสงเคราะห์ การจัดกิจกรรมพัฒนาจิตและเจริญปัญญา 
  ประการที่สอง การประยุกต์ใช้โดยอาศัยปัญหาของวัดและชุมชนเป็นฐานในการพัฒนาซึ่งเป็นไป
ตามหลักอริยสัจ 4 ที่มองถึงปัญหา ความทุกข์ ต้นตอแห่งความทุกข์ ปัญหา แล้วจึงหาทางแก้ไขโดยใช้
กระบวนการแห่งมรรคมีองค์ 8 หรือกระบวนการที่ถูกต้อง โดยเริ่มต้นจากการมีมุมมองที่เป็นสัมมาทิฐิ มีความคิด
สร้างสรรค์ มีการกระท าทางกาย วาจา ใจที่ถูกต้อง มีสติปัญญาในการด าเนินการ จึงท าให้สามารถแก้ไขปัญหา
ต่างๆ ได้  
  ประการที่สาม การประยุกต์ใช้โดยอาศัยการเรียนรู้และความสัมพันธ์ทางสังคม เป็นกระบวนการ
ที่อาศัยภูมิปัญญา การเรียนรู้ กลไกและภาคีการพัฒนาที่มีในสังคมเป็นปัจจัยในการขับเคลื่อนกิจกรรมการเรียนรู้
และการเสริมสร้างสุขภาวะของสังคม ผลที่เกิดท าให้สังคมมีการเรียนรู้และในขณะเดียวกันก็มีการสร้าง
ความสัมพันธ์ที่เกื้อกูลเพื่อประโยชน์และการพัฒนาของสังคมโดยอาศัยหลักการทางพระพุทธศาสนา  
  ประการที่สี่ การบูรณาการและการประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมร่วมกับศาสตร์สมัยใหม่ ในมิตินี้เป็น
การใช้แนวคิด มุมมอง และหลักการทางพระพุทธศาสนากับศาสตร์ร่วมสมัย เพื่อน าไปสู่การจัดการที่เหมาะสมกับ



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร ์ และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน  2558 

               Veridian E-Journal, Silpakorn University  
ISSN  1906 – 3431      

 
 

964  
 

สภาพการณ์ องค์ความรู้ และกระบวนการที่เกิดขึ้นในสังคม อันจะน าไปสู่การเปลี่ยนแปลงและเชื่อมโยงการ
ท างานในมิติต่างๆ เช่น การศึกษา สิ่งแวดล้อม การจัดการเครือข่าย การเสริมสร้างพลังของชุมชน เป็นต้น  โดย
การบูรณาการและการประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมสามารถสรุปเป็นแผนภาพดังนี้ 
 2) ด้านการบูรณาการแนวคิดหลักการทางพระพุทธศาสนากับการพัฒนาสังคมไทยปัจจุบัน 
  ในการวิจัยเอกสารในแนวคิดนั้น หลักการทางพระพุทธศาสนาและศาสตร์ต่างๆ สามารถ
ผสมผสานในสาระส าคัญต่างๆ ได้เป็นอย่างดี โดยหลักการทางพระพุทธศาสนาไม่มีความขัดแย้งหรือต่ อต้าน
แนวคิดในศาสตร์ดังกล่าว แต่ยังน าเสนอให้เห็นมุมมองใหม่ที่สอดแทรกจริยธรรมเข้าไปก ากับศาสตร์ดังกล่าวให้มี
ความเป็นศาสตร์สากลมากขึ้นในลักษณะของการเสริมสร้างเพื่อให้เกิดประโยชน์และความสุขของบุคคลและสังคม 
ส่วนวิธีการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคมเชิงพุทธที่มีการบูรณาการศาสตร์ต่างดังกล่าว โดยมีการ
ถอดบทเรียนจากชุมชนและองค์กรในสังคมไทยนั้น สามารถสรุปแนวทางการบูรณาการหลักพุทธธรรมกับศาสตร์
ต่างๆ ได้ 3 ประเด็น ดังนี้ 
  ประการที่หนึ่ง ด้านการบูรณาการแนวคิด หลักการทางพระพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่ที่
เกี่ยวข้อง เช่น เศรษฐศาสตร์ ศาสตร์แห่งการบริหารองค์กร คือ รัฐศาสตร์ นิติศาสตร์ และนิเวศวิทยา การพัฒนา
ที่ยั่งยืน รวมทั้งภูมิปัญญาไทยนั้นจะเห็นได้ว่า แนวคิด หลักการทางพระพุทธศาสนามีหลักการที่สอดคล้องกับ
ศาสตร์สมัยใหม่ต่างๆ และภูมิปัญญาท้องถิ่นของไทย โดยได้แสดงหลักการที่แสดงถึงความยั่งยืน ความสมดุลของ
การด ารงชีวิต การใช้จ่ายและการบริโภคตามแนวเศรษฐศาสตร์ โดยมองว่าบุคคลและสังคมจะต้องมีจริยธรรมคู่
กับการบริโภค ในขณะที่ศาสตร์แห่งการบริหารจัดการและการปกครองหรือธรรมาภิบาลนั้น พระพุทธศาสนาได้
เสนอมุมมองต่อการบริหารว่า บุคคล องค์กร และสังคมจะต้องมีการบริหารงานที่มีความยุติธรรม เท่าเทียม สร้าง
ประโยชน์และความสุขให้เกิดขึ้น ส่วนหลักนิเวศวิทยาพระพุทธศาสนามุ่งเน้นการสร้างความสมดุลแห่งการด ารง
อยู่อย่างไม่เบียดเบียน การรู้จักใช้อย่างเหมาะสมเพื่อที่จะให้เกิดประโยชน์เกื้อกูลต่อบุคคลและสรรพสิ่ง 
  ประการที่สอง ด้านกระบวนการ จากกรณีศึกษาทั้ง 3 กลุ่มสาขาวิชานั้น จะเห็นได้ว่า ชุมชนและ
องค์กรในสังคมสามารถน าแนวคิด หลักการทางพระพุทธศาสนาไปบูรณาการและสร้างกระบวนการเรียนรู้ขึ้นมา
ใหม่ภายใต้บริบทที่เหมาะสม จนน าไปสู่การสร้างสรรค์สิ่งใหม่หรือมีความเหมาะสม เช่น  การประยุกต์
เศรษฐศาสตร์สู่การสร้างความรับผิดชอบต่อสังคมขององค์กรธุรกิจที่เริ่มต้นจากภายใน สู่ภายนอก การน าหลัก
พุทธธรรมและกิจกรรมเชิงพุทธไปสู่การบริหารจัดการองค์กรและชุมชนให้มีระบบการบริหารจัดการที่เหมาะสม
เพื่อให้เป็นองค์กรที่มีจริยธรรมในการด าเนินการ นอกจากนี้ยังเน้นการพัฒนาให้มีวามสุจริต โปร่งใส ท างานโดย
ปราศจากอคติ ในขณะที่การบูรณาการหลักนิเวศวิทยานั้น สามารถน าไปสู่การสร้างความสมบูรณ์ของดิน น้ า ปุา 
หรือทรัพยากรธรรมชาติ จนท าให้ประชาชนพึ่งพาตนเองได้ มีการสร้างพลังของชุมชนที่น าไปสู่การเปลี่ยนแปลง
ของบุคคลและสังคมตามหลักของการพัฒนาที่ยั่งยืน  
  ประการที่สาม ด้านความสัมพันธ์ทางสังคม จากกรณีศึกษาจะพบว่า  ชุมชนและองค์กรในสังคม
สามารถเชื่อมโยงการท างานร่วมกันของฝุายตา่งๆ ได้ ทั้งภาครัฐ เอกชน พระสงฆ์ สถาบันการศึกษา องค์กรชุมชน 
และภาคประชาชนในการสร้างพลังของการเรียนรู้ กระบวนการกลุ่ม จนน าไปสู่การพัฒนาเชิงพื้นที่และเชิง
ประเด็นที่ตอบสนองต่อความต้องการของชุมชนและสังคม ซึ่งในอดีตเรียกว่า “หลักบวร” หรือบ้าน วัด โรงเรียน 
แต่ในปัจจุบันเน้น “พหุภาคีในการพัฒนาและการมีส่วนร่วม” ซึ่งจากการศึกษาพบว่า โครงการที่ภาคส่วนต่างๆ 



Veridian E-Journal, Silpakorn University   
ISSN  1906 – 3431      

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร ์ และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน  2558 

 
 

 965 
 

ด าเนินการนั้น หากมาจากการมีส่วนร่วมของประชาชน  ภาครัฐ พระสงฆ์ ผู้น าศาสนา และภาคีการพัฒนาต่างๆ 
ไม่ว่าจะเป็นภาครัฐ เอกชนก็จะท าให้การโครงการนั้นประสบผลส าเร็จ  
  ดังนั้น จึงกล่าวได้ว่า แนวคิดและวิธีการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคมเชิงพุทธจาก
กรณีศึกษาของชุมชนและองค์กรในสังคมไทย สามารถน าไปสู่การพัฒนาด้านกายภาพ สิ่งแวดล้อม การพัฒนา
ด้านพฤติกรรมสร้างสรรค์ การพัฒนาจิตใจ ปัญญา และการสร้างพลังทางสังคมได้ โดยมีพระสงฆ์และภาคีการ
พัฒนาในพื้นที่ต่างๆ ร่วมเป็นกลไกส าคัญในการขับเคลื่อนและการพัฒนา โดยมีการบูรณาการคน องค์กร ความรู้  
และกระบวนการตามที่กล่าวแล้ว โดยมีเปูาหมายเพื่อประโยชน์และความสุขหรือสุขภาวะของสังคม 
 3) ด้านรูปแบบของคณะสงฆ์ในการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคม 
  จากการวิจัยพบว่า รูปแบบการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ทางสังคม โดยเชื่อมโยงจาก
ประสบการณ์การท างานของพระสงฆ์และชุมชนในพื้นที่กรณีศึกษาใน 15 จังหวัด จะต้องพัฒนาบุคคลและสังคม
ตามหลัก “ภาวนา 4” คือ ประการที่หนึ่ง กายภาวนา มุ่งเน้นการพัฒนากาย การฝึกอบรมกายให้รู้จักเป็นระบบ 
ระเบียบ สามารถเชื่อมโยงกับสิ่งทั้งหลายภายนอกในทางที่เป็นคุณ มิให้เกิดโทษ ให้กุศลธรรมงอกงาม ให้อกุศล
ธรรมเสื่อมสูญ รวมถึงการพัฒนาความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางกายภาพให้เกิดความยั่งยืน 
  ประการที่สอง สีลภาวนา มุ่งเน้นการเจริญศีลหรือพัฒนาความประพฤติให้ตั้งอยู่ในระเบียบวินัย 
ไม่เบียดเบียนสร้างเดือดร้อนเสียหายกับตนเองและผู้อื่น ให้มีการอยู่ร่วมกับผู้อื่นได้ด้วยดี เกื้อกูลแบ่งปันกันและ
กัน 
         ประการที่สาม จิตภาวนา มุ่งเน้นการพัฒนาจิตใจ การฝึกอบรมจิตใจให้มีความเข้มแข็งมั่นคง 
เจริญงอกงามด้วยคุณธรรมทั้งหลาย เช่น มีเมตตากรุณา ขยันหมั่นเพียร อดทนมีสมาธิ และสดชื่น เบิกบาน เป็น
สุขผ่องใส เป็นต้น 
   ประการที่สี่ ปัญญาภาวนา มุ่งเน้นการเจริญปัญญาหรือการพัฒนาปัญญาให้รู้เข้าใจสิ่งทั้งหลาย
ตามเป็นจริง รู้เท่าทันเห็นโลกและชีวิตตามสภาวะ สามารถท าจิตใจให้เป็นอิสระ ท าตนให้บริสุทธิจจากกิเลสและ
ปลอดพ้นจากความทุกข์ แก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นได้ด้วยปัญญา 
   หลักภาวนา 4 นี้ในทางพระพุทธศาสนาถือว่าเป็นคุณของบุคคล ถ้าบุคคลมีการพัฒนาตามหลัก
ดังกล่าว ย่อมมีสุขภาวะหรือบรรลุถึงความสุขในระดับต่างๆ ได้ตั้งแต่ในระดับโลกิยะหรือระดับความสุขทั่ วไปใน
โลกจนถึงโลกุตตระอันเป็นความสุขที่ปลอดจากการปรงุแต่งจากวัตถุธรรมทั่วไป  ซึ่งคล้ายกับแนวคิดเรื่องสุขภาวะ
ทางสังคมที่มุ่งไปสู่การพัฒนาด้านกาย จิต ปัญญา และสังคม   
  จากหลักการดังกล่าว คณะผู้วิจัยได้ก าหนดองค์ประกอบ เกณฑ์ชี้วัดด้านสุขภาวะตามหลัก
พระพุทธศาสนา เพื่อที่จะได้หาแนวทางการพัฒนารูปแบบการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้เชิงพุทธบูรณา
การ โดยน ามาจัดเป็น 4 องค์ประกอบหลักของการเสริมสร้างสุขภาวะเชิงพุทธ โดยมีเกณฑ์ชี้วัดย่อยอีกจ านวน
หนึ่ง พร้อมทั้งน าเสนอวิธีการเสริมสร้างสุขภาวะเชิงพุทธบูรณาการ เพื่อเป็นรูปแบบของการประยุกต์ใช้และ
การบูรณาการหลักพุทธธรรมในการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคมจ านวน 4 ด้าน ดังนี้ 
  1) สุขภาวะทางกาย (Physical Health) หมายถึง ภาวะของบุคคลที่มีความสัมพันธ์กับ
สิ่งแวดล้อมทางวัตถุหรือทางกายภาพ เพื่อตอบสนองความสุข สามารถรับรู้อารมณ์ที่น่าปรารถนา น่ารัก น่าใคร่ 
น่าพอใจต่างๆ เช่น ได้เห็นภาพที่สวยงาม ได้ยินเสียงที่ไพเราะ โดยเป็นการเสพอารมณ์ผ่านประสาทสัมผัสทั้ง 5 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร ์ และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน  2558 

               Veridian E-Journal, Silpakorn University  
ISSN  1906 – 3431      

 
 

966  
 

ได้ (ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ) การบริโภคใช้สอยปัจจัย 4  อาหาร เสื้อผ้า ที่อยู่อาศัย ยารักษาโรค การใช้เทคโนโลยี 
เป็นไปด้วยสติและเพื่อปัญญา ซึ่งจัดเป็นความสุขอันเป็นวิสัยของโลก แบ่งเป็นองค์ประกอบ 4 องค์ประกอบย่อย 
คือ 
   1) สุขภาวะทางกาย หมายถึง ภาวะของบุคคลที่มีสุขภาพแข็งแรง สมบูรณ์ ไม่มีโรคภัยไข้เจ็บ 
การมีสุขภาพทางกายที่ดี เช่น มีร่างกายที่แข็งแรง สมบูรณ์ ปราศจากโรคภัยไข้ การดูแลสุขภาพ การบริโภค
อาหารแบบพอประมาณ ค านึงถึงประโยชน์ต่อร่างกาย 
   2)  การจัดการความสัมพันธ์ต่อสิ่งแวดล้อมทางวัตถุ หมายถึง การรู้เท่าทันการใช้เทคโนโลยี 
การรู้จักพิจารณาก่อนการบริโภคใช้สอยสิ่งของในชีวิตประจ าวัน 
   3)  การจัดการและมีสภาพแวดล้อมที่ดี หมายถึง การอาศัยอยู่ในชุมชน องค์กร หรือสังคมที่ดี 
ดินฟูาอากาศที่เหมาะสม สะอาด และส่งเสริมสุขภาพ เช่น ที่อยู่อาศัยสะอาด มีปัจจัย 4 เพียงพอในชุมชน คนใน
สังคมเป็นคนดี 
   4 ) การจัดการทรัพย์สินโดยชอบธรรม หมายถึง ภาวะของการหาทรัพย์จากการประกอบ
อาชีพด้วยความขยันหมั่นเพียร มีทรัพย์เพียงพอต่อการใช้จ่ายเลี้ยงตัวเอง เลี้ยงดูครอบครัว ไม่มีภาระหนี้สิน 
  2) สุขภาวะทางสังคม (Moral Health) หมายถึง ความรู้สึก ความสะดวก ปลอดภัยในการด าเนิน
ชีวิตของมนุษย์ในครอบครัว และในสังคมที่ไม่มีการเบียดเบียน ท าร้ายซึ่งกันและกัน ช่วยเหลือ เกื้อกูลกัน
สร้างสรรค์สังคม อันเป็นพื้นฐานของการด ารงอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข ความสัมพันธ์ในสังคมที่เอื้อต่อการพัฒนา
บุคคลให้มีความเจริญงอกงามและการอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข แบ่งเป็นองค์ประกอบ 4 องค์ประกอบย่อย คือ 
   1)  ครอบครัวเป็นสุข หมายถึง สมาชิกในครอบครัวมีสัมพันธภาพที่ดี มีการเสียสละ มีน้ าใจ 
เกื้อกูลกัน การมีธรรมะเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจในครอบครัว การมีความอดทนและอภัยกันซึ่งกันและกัน 
   2)  ความรักสามัคคีในสังคม หมายถึง การอยู่ร่วมกันในชุมชน องค์กร หรือสังคมอย่างสันติสุข
มีความประพฤติดีงาม มีระเบียบวินัยในการอยู่ร่วมกัน การมีส่วนร่วมในการแสดงความเห็นที่ถูกต้อง มีประโยชน์
ต่อสังคม 
   3)  การสงเคราะห์ต่อผู้อื่น หมายถึง การอยู่ร่วมกันในชุมชน องค์กร หรือสังคมที่มีการแบ่งปัน
สิ่งของและให้ความช่วยเหลือเกื้อกูลผู้อื่น การให้ก าลังใจผู้อื่น การท าประโยชน์ต่อสังคม การพูดจาให้เกียรติกัน
ต่อผู้อื่น มีความเป็นธรรม เสมอภาค ไม่เอาเปรียบกันในสังคม 
   4) การเสริมสร้างความปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน หมายถึง สมาชิกในชุมขน องค์กร หรือ
สังคมมีการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข ไม่เบียดเบียนชีวิตผู้อื่น การไม่เบียดเบียนทรัพย์สิน ก่อให้เกิดความเสียหายแก่
ผู้อื่น การอยู่ในสังคมที่ไม่หวาดระแวงต่อกัน การประพฤติตนอยู่ในกรอบของศีล 5 
  3) สุขภาวะทางจิตใจ (Emotional Health) หมายถึง การมีส่วนประกอบทางด้านคุณธรรม ความ
ดีงามภายในจิตใจ เช่น มีความเมตตา กรุณา ความขยันหมั่นเพียร อดทน มีสมาธิ ผ่องใส สดชื่น เบิกบาน เป็นสุข 
ไม่ขุ่นมัวด้วยอารมณ์ต่างๆ ที่มากระทบที่จะมีกระทบต่อการด าเนินชีวิตประจ าวัน รวมทั้งการมีสภาวะแห่งจิตใจที่
มีความส าราญ แช่มชื่น ไม่ขุ่นมัวด้วยอ านาจของความโลภ ความโกรธ ความหลง อันเป็นเหตุแห่งความเศร้าหมอง



Veridian E-Journal, Silpakorn University   
ISSN  1906 – 3431      

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร ์ และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน  2558 

 
 

 967 
 

หรือความทุกข์ภายในจิตใจของตนเองซึ่งสามารถแบ่งระดับของความสุขออกมาเป็นเชิงปริมาณที่วัดค่าจาก
ความรู้สึกภายในจิตใจได้ สามารถแบ่ง 4 องค์ประกอบย่อย คือ 
   1)  การมีสุขภาพจิตที่เข้มแข็ง หมายถึง การมีอารมณ์แจ่มใส จิตใจเบิกบาน  การมองโลกในแง่
ดี การมีจิตใจปลอดโปร่ง ผ่อนคลาย  ไม่เศร้าหมอง การควบคุมตนเองในการกระท าสิ่งไม่ดีงาม การมีเชื่อมั่นว่า
ตนเป็นที่พึ่งแห่งตนได้ 
   2)  การมีสมรรถภาพแห่งจิตที่ดี หมายถึง ภาวะของบุคคลที่แสดงออกด้านคุณธรรมทั้งหลายใน
ลักษณะต่างๆ เช่น ความขยันหมั่นเพียรในการท างาน ความอดทนในการด าเนินชีวิต การมีสมาธิแน่วแน่ในการ
ท างาน การมีสติที่ดีในการด าเนินชีวิต 
   3)  การคุณภาพแห่งจิตดี หมายถึง สภาพความรู้สึกทางจิตใจที่แสดงออกมาในลักษณะต่างๆ 
เช่น ความเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่และโอบอ้อมอารีต่อผู้อื่น ความกรุณาอยากช่วยเหลือให้ผู้อื่นพ้นทุกข์ การระลึกถึงและ
ตอบแทนบุญคุณผู้อื่น การยกย่องและชื่นชมคุณค่าแห่งการกระท าความดีของผู้อื่น การใช้วาจาแนะน าให้ผู้อื่น
กระท าความดี 
   4)  ความภาคภูมิใจและความเชื่อมั่นในศักยภาพของตนเอง หมายถึง สภาพความรู้สึกพอใจ
และเชื่อมั่นในตัวเอง การมีคุณค่าต่อสังคม ความเชื่อมั่นในการแก้ปัญหาในชีวิตได้ ความพอใจในสถานะทางสังคม 
เช่น เกียรติยศ ฐานะต าแหน่ง หน้าที่การงาน บริวาร ทีตนเองได้มาอย่างชอบธรรม 
  4) สุขภาวะทางปัญญา (Intellectual Health) หมายถึง การมีสติปัญญา ความเชื่อ ความรู้ 
ความเห็น ความเข้าใจชีวิตและโลกอย่างถูกต้องตามความเป็นจริง สามารถอยู่กับความเป็นจริงของโลกและชีวิต
ได้อย่างปกติสุข มองเห็นและเข้าใจกับสิ่งต่างๆ ที่เกิดขึ้นตามความเป็นจริง มีเหตุผล สามารถพิจารณาเห็นปัจจัย
ต่างๆ อันเป็นสาเหตุของความสุขและความทุกข์ในชีวิตได้ การใช้ปัญญาในการแก้ไขปัญหาและดับทุกข์ได้ 
นอกจากนี้ยังรวมถึง ผลที่เกิดขึ้นจากการใช้ปัญญาในระดับต่างๆ นับตั้งแต่การด ารงชีวิต ไปจนถึงการเข้าในชีวิต
ของมนุษย์และสรรพสิ่งที่ถูกต้อง เป็นธรรม หรือเป็นสภาวะแห่งการไม่ยึดมั่นถือมั่นในสิ่งต่างๆ ที่ก่อให้เกิด
ความสุขและความทุกข์ของมนุษย์และสังคม แบ่งเป็น 6 ประกอบย่อย คือ 
   1)  การเห็นคุณค่าในพัฒนาคุณภาพชีวิต หมายถึง การแสวงหาความรู้สิ่งใหม่ๆ การเร่ง
ขวนขวายท าความดี การใช้ชีวิตแบบไม่ประมาท 
   2) การเสียสละเพื่อความสุขส่วนรวม หมายถึง การเสียสละผลประโยชน์ส่วนตน เพื่อส่วนรวม 
การบ าเพ็ญประโยชน์เพื่อส่วนรวม การช่วยเหลือผู้อื่นให้พ้นทุกข์ 
   3) การรู้เท่าทันในการใช้ชีวิต หมายถึง การรู้เท่าทันและเห็นโทษในการเสพความสุขเกินความ
พอดีการยอมรับความเปลี่ยนแปลงของชีวิตและการรับรู้สิ่งต่างๆตามความเป็นจริง การรักษาใจให้นิ่งสงบและ
ปล่อยวาง 
   4)  การรู้จักใช้ชีวิตแบบพอเพียง หมายถึง การรู้จักพิจารณา รู้จักคิดอย่างมีเหตุผลในการด าเนิน
ชีวิตแบบพอเพียง การไม่ยึดติดกับวัตถุ ไม่ตกเป็นทาสของวัตถุ ความพอประมาณในการบริโภคปัจจัย 4 
   5) การมีหลักธรรมะในการด าเนินชีวิต หมายถึง การมีคุณธรรมเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวในการ
ด าเนินชีวิต การฝึกอบรมสมาธิ การไม่กระท าบาปทั้งทางกายและทางใจ 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร ์ และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน  2558 

               Veridian E-Journal, Silpakorn University  
ISSN  1906 – 3431      

 
 

968  
 

   6) การมีความสงบสุขในทางธรรม หมายถึง การศรัทธาเลื่อมใสในค าสอนของพระพุทธเจ้า
อย่างลึกซึ้ง ความซาบซึ้งใจในการกระท าความดี  การไม่ยึดถือ ยึดติดกับสิ่งที่ความชอบหรือสิ่งที่ชัง การมี
ความสุขในการใช้ชีวิตอย่างสงบ การไม่หวั่นไหวต่อสิ่งต่างที่มากระทบ การมีจิตใจอิสระ สงบเย็นไม่พึ่งพาวัตถุ
ภายนอก 
 

ข้อเสนอแนะ 
 การที่จะส่งเสริมการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคมตามแนวพระพุทธศาสนา ควรมีการ
พัฒนากระบวนการและกลไกของคณะสงฆ์ ชุมชน และภาคีการพัฒนาที่เกี่ยวข้อง เพื่อน าไปสู่การเสริมสร้างสุข
ภาวะที่ดีของบุคคลและสังคม เพื่อให้บุคคลเป็นบุคคลแห่งการตื่นรู้และการสร้างประโยชน์สุขตามแนว
พระพุทธศาสนา ในขณะที่สังคมมีความเข้มแข็งและการพัฒนาที่ยั่งยืน จากผลการศึกษาวิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
 ระดับนโยบาย 
 1) ควรมีการน าหลักการทางพระพุทธศาสนามาบูรณาการกับศาสตร์ใหม่ ภูมิปัญญาสากล ภูมิปัญญา 
ท้องถิ่น ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาและการพัฒนาสังคม   
 2) ควรมีการประสานกับภาคส่วนต่างๆ ในสังคม เช่น ภาครัฐ องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น 
ภาคเอกชน ประชาชน และกลุ่มองค์กรที่ท างานในพื้นที่โดยอาศัยกิจกรรม ประเพณี ความเชื่อของชุมชนเป็น
พื้นฐานในการพัฒนา เพื่อน าไปสู่ประโยชน์สุขและการเสริมสุขภาวะของบุคคลและสังคม  
 3) ควรมีการก าหนดบทบาทและความสัมพันธ์ของคณะสงฆ์ในการเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้
ให้เหมาะสม โดยเริ่มต้นจากการพัฒนาสมรรถนะของพระสงฆ์ให้เหมาะกับการปฏิบัติงานในพื้นที่และการ
เชื่อมโยงกับบริบททางสังคม  
 4) จากการเปิดพื้นที่ทางสังคมในลักษณะของโครงการพัฒนาที่พบว่า มีประโยชน์ต่อการพัฒนาสังคม 
ดังนั้น ควรมีการเปิดพื้นที่ทางสังคมและการเรียนรู้ตามแนวพระพุทธศาสนา หรือการท างานในเชิงรุกเพื่อให้
เยาวชน คนรุ่นใหม่ ได้เรียนรู้จากวิถีแห่งพุทธะและการปฏิบัติจากการท างานที่สร้างสรรค์ 
 5) ควรมีการส่งเสริมการเรียนรู้ด้านจิตวิญญาณและการปฏิบัติภาวนาอย่างต่อเนื่อง โดยการ
เสริมสร้างกลไกการปฏิบัติงานตั้งแต่ในระดับพื้นที่ ระดับจังหวัดหรือภาคีเครือข่าย และระดับนโยบาย เพื่อให้มี
การเสริมสร้างสุขภาวะและการเรียนรู้อย่างต่อเนื่อง 
 ระดับภาคีการพัฒนาในพื้นที่หรือในระดับจังหวัด 
 1) ในระดับจังหวัด คณะสงฆ์และภาคีการพัฒนา เช่น ภาครัฐ องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น ภาค
ประชาชน ภาคเอกชน ควรมีการเสริมสร้างเครือข่ายการพัฒนาในระดับพื้นที่เพื่อให้เป็นเวทีการเรียนรู้ของ
พระสงฆ์ ประชาชน และการท างานของฝุายต่างๆ โดยอาจมีการประยุกต์ใช้หลักการทางพระพุทธศาสนา ภูมิ
ปัญญาท้องถิ่นในการด าเนินการ  เช่น การจัดโครงการพัฒนาเยาวชนในพื้นที่ โครงการพัฒนาด้านสุขภาวะ และ
การพัฒนาดูแลผู้สูงอายุ เป็นต้น  
 2) ควรมีการส่งเสริมท างานด้านต่างๆ ของพระสงฆ์ คีการพัฒนาในพื้นที่ เช่น คณะท างานด้าน
การศึกษา สิ่งแวดล้อม สุขภาพชุมชน การปูองกันและแก้ไขปัญหายาเสพติด เป็นต้น เพื่อตอบสนองต่อความ



Veridian E-Journal, Silpakorn University   
ISSN  1906 – 3431      

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร ์ และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน  2558 

 
 

 969 
 

ต้องการของประชาชน และการพัฒนากิจการคณะสงฆ์ 6 ประการ การท านุบ ารุงศิลปวัฒนธรรมของพื้นที่ เพื่อ
น าไปสู่การจัดการด้านสุขภาวะและการเรียนรู้ของสังคม 
 3) ควรมีการส่งเสริมการเรียนรู้ของคณะสงฆ์และภาคีการพัฒนาอย่างต่อเนื่อง โดยผ่านกิจกรรมการ
ท างาน/โครงการพัฒนาในพื้นที่ ในลักษณะของการท างานเชิงรุก เช่น การพัฒนาชุมชน การจัดกิจกรรมเพื่อสังคม 
การเรียนรู้ผ่านระบบการศึกษาของมหาวิทยาลัยสงฆ์ ผ่านการท างานของพระสงฆ์นักพัฒนาในพื้น ที่ด้วย
การศึกษาดูงานและการท างานร่วมกัน เป็นต้น  
 4) พระสงฆ์และภาคีการพัฒนาด้านสุขภาวะ ควรมีการประสานความร่วมมือกับภาคส่วนต่างๆ ใน
พื้นที่จังหวัดอย่างต่อเนื่อง โดยน าหลักการพระพุทธศาสนา ศาสตร์สมัยใหม่ กับภูมิปัญญาท้องถิ่นในการพัฒนา
เชิงพื้นที่โดยมีการเชื่อมโยงกับการท างานของภาครัฐในเชิงบูรณาการ เช่น มีศูนย์ประสานงานร่วมของภาครัฐ 
เอกชน พระสงฆ์ คล้ายกับศูนย์ประสานของมูลนิธิฮักเมืองน่าน ของจังหวัดน่าน เป็นต้น 
 5) คณะสงฆ์ในพื้นที่ควรให้ความส าคัญกับการเรียนรู้และแนวปฏิบัติของคณะสงฆ์ที่ท างานในด้าน           
ต่างๆ เช่น การศึกษา การเผยแผ่ การพัฒนา การปฏิบัติธรรม เป็นต้น เพื่อหาเปูาหมายร่วมของการพัฒนาเพื่อสุข
ภาวะและการเรียนรู้ของสังคม โดยยึดหลักพระธรรมวินัย องค์ความรู้ในศาสตร์สาขาต่างๆ และความหลากหลาย
ของสังคมสมัยใหม่ 
 
เอกสารอ้างองิ 
ภาษาไทย 
กาญจนา ต้นโพธิจ. (2556). “การศึกษาเชิงวิเคราะห์สารัตถะในงานประพันธ์ของพระพรหมคณุาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺ 
 โต)” Veridian E–Journal SU ปีที่ 6, ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน): 479-492. 
คริส เบเคอร์ และผาสุก ผงไพจิตร. (2557). ประวัติศาสตร์ไทยร่วมสมัย. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์มติชน. 
จักรกริช สังขมณี, สายชล ปัญญชิต และสุวิญ รักสัตย์. (2556). การบริหารจัดการองค์กรและการสร้าง 
 เครือข่ายทางสังคมของขบวนการพุทธใหม่ในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์  
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
ชลวิทย์ เจียรจิตต์. (2557). พุทธเศรษฐศาสตร์เพื่อการพัฒนาสังคม. กรุงเทพฯ: โครงการเสริมสร้างสุขภาวะ 
 และการเรียนรู้ของสังคมตามแนวพระพุทธศาสนา สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง 
 กรณราชวิทยาลัย.  
พระครูพิพิธสุตาทร และคณะ. (2556). การบริหารจัดการองค์กรและการสร้างเครือข่ายทางสังคมของกลุ่ม 
 สังฆพัฒนาเพื่อชีวิตและชุมชน. พระนครศรีอยุธยา: สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬา 
 ลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระเทพโสภณ (ประยูร ธมมฺจิตโต). (2547). พระพุทธศาสนาในประเทศไทยสมัยปัจจุบัน: Buddhism in 
 contemporary Thailand. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2541). การพัฒนาที่ยั่งยืน = Sustainable development. กรุงเทพฯ:   
 มูลนิธิโกมลคีมทอง.  



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร ์ และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน  2558 

               Veridian E-Journal, Silpakorn University  
ISSN  1906 – 3431      

 
 

970  
 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2548). เศรษฐศาสตร์แนวพุทธ (Buddhist economics). กรุงเทพฯ:   
 สหธรรมิก. 
พระมหาสุทิตย์ อาภากโร. (2553). ตัวชี้วัดความสุข: กลยุทธ์การสร้างและการใช้เพื่อชุมชนเป็นสุข. กรุงเทพฯ: 
 สถาบันเสริมสร้างการเรียนรู้เพื่อชุมชนเป็นสุข. 
พระมหาสุทิตย์ อาภากโร และคณะ. (2556).  การพัฒนาระบบการบริหารจัดการและการสร้างเครือข่าย 
 องคก์รพระพุทธศาสนาในประเทศไทย. นนทบุรี: ส านักสนับสนุนสุขภาวะองค์กร ส านักงานกองทุน 
 สนับสนุนการสร้างเสริมสุขภาพ. 
พระมหาสุทิตย์ อาภากโร และสายชล ปัญญชิต. (2556). “รูปแบบของเครือข่ายการเรียนรู้ทางสังคมในการ 
 ท่องเที่ยวทางพระพุทธศาสนา” วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 16 ฉบับ 
 ที่ 1 (มกราคม-ธันวาคม): 115-127.   
สายชล ปัญญชิต และคณะ. (2557). รายงานการศึกษาและด าเนินโครงการสังฆพัฒนาเสวนา: แนวคิด   
 อุดมการณ์และการสร้างเครือข่ายทางสังคม. กรุงเทพฯ: สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหา 
 จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (เอกสารอัดส าเนา).  
ภาษาต่างประเทศ 
Chris De Boer. (2013). "Buddhist values, sustainability and leadership." Veridian E–Journal SU   
 Vol.6, No.1 (January–April): 1-10. 
Ulrich Beck. (2006). “Living in the world risk society” In Economy and Society, 35: 3. Pp.  
 329-345. 
Translated Thai Reference 
Chris Baker and Pasuk Phongpaichit. (2014). A history of Thailand. Bangkok: Matichon  
 Publishing. 
Jearajit, C. (2014). Buddhist economics for social development. Bangkok: The well-being and  
 Learning Promotiontion Base on Buddhist, Buddhist Research Institute Mahachula   
 longkornrajavidyalaya University. 
Panyachit, S. and others. (2014). The report of Sangha seminar: concept ideology and social  
 network promotion. Phranakhon Si Ayutthaya: Buddhist Research Institute Maha  
 chulalongkornrajavidyalaya University.  
Phra Bhramagunabhorn (P.A. Payutto). (2005). Buddhist economics. Bangkok: Sahadhammik. 
Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (1998). Sustainable development. Bangkok: Komol-Keem  
 thong Foundation. 
Phrakrupipitsutrathorn and Others. (2013). The development of management and social  
 networks of Sangha for life and community. Phranakhon Si Ayutthaya: Buddhist  
 Research Institute Mahachulalongkornrajavidyalaya University.    



Veridian E-Journal, Silpakorn University   
ISSN  1906 – 3431      

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร ์ และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน  2558 

 
 

 971 
 

Phramaha Suthit Aphakaro. (2010). Sustainable community happiness indicators. Bangkok:  
 Learning and Empowerment for Healthy Communities Institute. 
Phramaha Suthit Aphakaro and Others. (2013). The development of management and  
 network of Buddhist organizations in Thailand. Nonthaburi: Health Promotion in  
 Organizations Section, Thai Health Promotion Foundation. 
Phramaha Suthit Aphakaro and Panyachit, S. (2013). “The model of social learning network in  
 Buddhist tourism” Journal of Social Science Srinakharinwirot Unversity Vol.16, 
   No.1 (January-December): 115-127. 
Phra Thepsopol (Prayoon Dhammachitto). (2004). Buddhism in contemporary Thailand.   
 Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
Sangkhamanee, J., Panyachit, S. and Raksat, S. (2013). Organizational Management and Social  
 Networking of the New Buddhist Movements in Thailand. Phranakhon Si
 Ayutthaya: Buddhist Research Institute Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
Tonpo, K. (2013). “An Analytical Study of the Concept in the Works Composed by Phra  
 Brahmagunabhorn (P.A. Payutto)” Veridian E–Journal SU Vol.6, No.1 (January–April):  
 479-492.  


