
Veridian E-Journal, Silpakorn University   
ISSN  1906 – 3431      

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2558 

 
 

 231 
 

ทุนวัฒนธรรมเพื่อการพัฒนากลุ่มชาติพันธุ์ไทยทรงด าในจังหวัดนครปฐม* 
 

Cultural Capital For Thai Song Dam’s Development In Nakhon Pathom Province 
 

เรณู เหมือนจันทร์เชย( Renu Muenjanchoey)** 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 1. เพื่อศึกษาลักษณะทุนวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ไทยทรงด าในจังหวัด
นครปฐม และ 2. เพื่อศึกษาทุนวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ไทยทรงด าเพื่อการพัฒนาชุมชน ใช้รูปแบบการศึกษาวิจัยเชิง
คุณภาพ (Qualitative Research) ศึกษาในพื้นที่บ้านเกาะแรต ต.บางปลา อ.บางเลน จ.นครปฐม และศึกษาบริบท
ทางสังคมและวัฒนธรรมในพื้นที่อื่นๆ เช่น บ้านไผ่หูช้าง ต.ไผ่หูช้าง อ.บางเลน บ้านหัวถนน ต.ดอนพุทรา  
อ.ดอนตูม บ้านดอนทอง ต.ดอนทอง อ.ก าแพงแสน และบ้านแหลมกะเจา 2 ต.ล าลูกบัว อ.ดอนตูม จ.นครปฐม  
 ผลการศึกษา พบว่า 1. ลักษณะทุนวัฒนธรรมเป็นคุณค่าและมูลค่าของวัฒนธรรม 5 กลุ่ม คือ วัฒน 
ธรรมการอยู่อาศัยและวิถีชีวิต วัฒนธรรมการท ามาหากิน วัฒนธรรมการแต่งกาย เสื้อผ้า การประดับตกแต่ง 
วัฒนธรรมการดูแลรักษาสุขภาพ และวัฒนธรรมศาสนาและความเชื่อ มีอยู่ 3 ลักษณะคือ ทุนวัฒนธรรมส่วน 
ที่แฝงฝังอยู่ในกาย ทุนวัฒนธรรมส่วนที่อยู่ในรูปของวัตถุ และทุนวัฒนธรรมส่วนที่อาศัยการสถาปนา ทุนเหล่านี้ 
มีพัฒนาการแตกต่างกันไปในยุคสมัยปูุย่าตายาย สมัยพ่อแม่ สมัยผู้อาวุโส และสมัยคนปัจจุบัน และ 2. ลักษณะการ
ใช้ทุนวัฒนธรรมเพื่อพัฒนาชุมชน ปัจจุบันส่วนใหญ่ใช้ทุนวัฒนธรรมเพื่อเข้าถึงมูลค่าเป็นเงินทองโดยตรง จากนั้นจึงน า
เงินทองที่ได้มาใช้เข้าถึงคุณค่าความจ าเป็นและความต้องการภายหลัง เช่น ท านาขายข้าวหมด น าเงินที่ได้ซื้อข้าวกิน 
ส่วนน้อยที่ใช้ทุนวัฒนธรรมเพื่อเข้าถึงคุณค่าโดยตรง เช่น โครงการอนุรักษ์และพัฒนาภาษาของกลุ่มชาติพันธุ์ ปัจจุบัน
ทุนวัฒนธรรมในกลุ่มวัฒนธรรมต่างๆ ของชุมชน ยังพร้อมเป็นพลังเพื่อพัฒนาชุมชนสู่ความสุข หากได้อนุรักษ์และ
พัฒนาอย่างเหมาะสมและสมดุลในลักษณะการใช้วัฒนธรรมเพื่อเข้าถึงคุณค่าและมูลค่าตามล าดับอย่างสมดุล 
ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย ภาครัฐควรให้ความส าคัญกับการใช้ทุนวัฒนธรรมเพื่อการพัฒนาประเทศเชิงปฏิบัติการ 
หน่วยงานที่เก่ียวข้องควรใช้ทุนวัฒนธรรมเป็นเคร่ืองมือพัฒนาชุมชนบนฐานการมีส่วนร่วมอย่างแท้จริง และเชิง
วิชาการ ควรส่งเสริมการศึกษาวิจัยทุนวัฒนธรรมในกลุ่มชาติพันธุ์อ่ืนๆ ให้มากขึ้น  
ค าส าคัญ:  ทุนวัฒนธรรม, การพัฒนา, กลุ่มชาติพันธุ์ไทยทรงด า   
 
 
                                                           

 
*
 บทความนีเ้ป็นสว่นหนึ่งของการศกึษาวิทยานิพนธ์เร่ือง “ทนุวฒันธรรมเพื่อการพฒันากลุม่ชาติพนัธุ์ไทยทรงด าในจงัหวดั

นครปฐม” หลกัสตูรปริญญาดษุฎบีณัฑิต สาขาวิชาพฒันศกึษา บณัฑิตวิทยาลยั มหาวิทยาลยัศลิปากร วทิยาเขตพระราชวงัสนาม
จนัทร ์  

 ** นกัศกึษาหลกัสตูรดษุฎบีณัฑติ สาขาวชิาพฒันศกึษา คณะศกึษาศาสตร ์มหาวทิยาลยัศลิปากร  
   Major: Development Education, Graduate School, Silpakorn University Email address: renuaor2517@gmail.com โดยมีรอง
ศาสตราจารย์ ดร.คณิต เขียววิชยั เป็นอาจารย์ที่ปรึกษาวิทยานิพนธ์ Thesis Advisor: Assoc. Prof. Kanit Keawwichai  
 
 

mailto:renuaor2517@gmail.com


ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2558 

วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal, Silpakorn University  
ISSN  1906 – 3431      

 
 

232  
 

Abstract 
 This study aims to 1) explore the characteristics of cultural capital of the Thai Song Dam 
ethnic group in Nakhon Pathom Province, and 2) to study the cultural capital of the Thai Song Dam 
ethnic group for community development. As a qualitative research, this community-based study 
used Ban Ko Raed Village, Bang Pla Sub-district, Bang Len District, in Nakhon Pathom Province as its 
main study area as well as other areas in the same province for further information about social 
and cultural contexts such as Ban Phai Hu Chang Village, Phai Hu Chang Sub-district, Bang Len 
District; Ban Hua Thanon Village, Don Phutsa Sub-district, Don Tum District; Don Thong Village, Don 
Thong Sub-district, Kamphaeng Saen District; and Ban Laem Kachao 2 Village, Lam Luk Bua Sub-
district, Don Tum District, in Nakhon Pathom Province. 
 According to the findings, it was found that the characteristics of the cultural capital in 
the study area existed in three forms, namely embodied state, objectified state and 
institutionalized state. First, the embodied cultural capital included value and worth of ideas, 
knowledge, beliefs, values, attitudes, capabilities and intelligence. Second, the institutionalized 
cultural capital comprises the value and worth of behavioral patterns in the forms of customs, 
traditions and rites, as seen in cultural groups in the communities, within which cultural capital has 
been adopted for community development from one generation to the next. Presently, in terms of 
community development in Ban Ko Raed Village, the cultural capital is more adopted directly to 
achieve monetary ‘value’, resulting in changes of original cultural capital, the emergence of modern 
advancements, and, in some cultural groups, loss of local culture; and partially affecting the natural 
resources and environment of the communities. Therefore, for the sake of self-adaptation, the 
community members are required to adopt their local culture in order to keep the existence of 
their community in balance. This paves the way for establishing guidelines for community 
development in the economic, social, cultural, natural-resource-related, and environmental aspects. 
Subsequently, these guidelines will transform either value or worth into a dynamic force, enhancing 
community happiness and strength, and empowering community members in a balanced and 
sustainable manner.                
 As a result of these findings, three suggestions can be offered. First, in terms of 
governmental policy, the importance of the cultural dimension should be emphasized for national 
development. Second, in terms of policy implementation, cultural capital should be used as a 
means for community development through an actual participatory approach and process. Third, 
in academic terms, further research on cultural capital in other ethnic communities could be more 
promoted.    
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University   
ISSN  1906 – 3431      

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2558 

 
 

 233 
 

Keywords:   Cultural Capital, Development, Thai Song Dam Ethnic Group 
 
บทน า 
 ประเทศไทย เป็นดินแดนที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์อย่างน่าสนใจ ดังจะ
เห็นได้จากภูมิภาคต่างๆ ที่มีกลุ่มชาติพันธุ์หลายกลุ่ม อาศัยอยู่ร่วมกันบนรากฐานของทุนวัฒนธรรมที่เป็น 
อัตลักษณ์เฉพาะกลุ่ม และทุนวัฒนธรรมที่เป็นสากลของสังคมไทย ท าให้ประชากรไทยกลุ่มต่างๆ อยู่ร่วมกัน 
มาได้อย่างเป็นสุข โดยมีวัฒนธรรม เป็นต้นว่า ภูมิปัญญา แบบแผนพฤติกรรม ประเพณี โลกทัศน์ ฯลฯ เป็นทุนหรือ
รากฐานหรือพื้นฐานการประพฤติปฏิบัติเพื่อเข้าถึงความต้องการและความจ าเป็น ทั้งส่วนที่เหมือนกันและต่างกัน 
ทั้งในระดับบุคคล ชุมชน และสังคม  
 ดังนั้น ความรู้ ความเข้าใจในทุนวัฒนธรรมหรือวัฒนธรรมพื้นฐานของกลุ่มชาติพันธุ์จึงเป็นข้อมูล
ส าคัญในการวางนโยบายและแผนปฏิบัติงานเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิตด้านต่างๆ ของประชากรไทย (สุวิไล  
เปรมศรีรัตน์, 2544: 1) ด้วยเหตุนี้ การศึกษาวิจัยเพื่อสร้างองค์ความรู้เกี่ยวกับทุนวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ จึง
เป็นสิ่งส าคัญยิ่ง เพราะนอกจากจะน าไปสู่การพัฒนาประเทศชาติให้เกิดความเจริญก้าวหน้าและอยู่ร่วมกันอย่าง
สันติสุขแล้ว ยังสามารถเสริมสร้างความเข้าใจอันดีต่อกัน ความสามัคคี ความร่วมมือและการอยู่ร่วมกัน ใน
ประชาคมอาเซียนด้วย เนื่องจากกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ ที่ประกอบขึ้นเป็นสังคมไทยนั้น ได้กระจายตัวไปเป็น
องค์ประกอบของสังคมอื่นในประเทศประชาคมอาเซียนด้วย  
 จากการลงพื้นที่ศึกษาชุมชนไทยทรงด าในพื้นที่อ าเภอบางเลน และอ าเภอดอนตูม จังหวัดนครปฐม 
และจากผลการศึกษาวิจัยที่ได้ศึกษามาแล้ว ผู้เขียนพบว่า ชุมชนยังคงมีทุนวัฒนธรรมส่วนที่แฝงฝังอยู่ในกาย  ทุน
วัฒนธรรมส่วนที่ปรากฏในรูปของวัตถุ และทุนวัฒนธรรมส่วนที่อาศัยการสถาปนา ยังปรากฎให้พบเห็นได้ทั่วไปใน
ชุมชน เพียงแต่ว่าการศึกษาวิจัยกลุ่มชาติพันธุ์ไทยทรงด าในพื้นที่ดังกล่าวที่ผ่านมา ส่วนใหญ่เน้นศึกษาลักษณะสังคม
และวัฒนธรรมทั่วไป ยังไม่มีการศึกษาวิจัยทุนวัฒนธรรมของชุมชน ท าให้ไม่มีองค์ความรู้และความรู้ด้านนี้มาใช้
เพื่อการพัฒนาหรือน าทุนวัฒนธรรมมาพัฒนาเพื่อเพิ่มประสิทธิภาพแต่อย่างใด ท าให้การพัฒนาวัฒนธรรมและการ
น าวัฒนธรรมมาใช้พัฒนาชุมชนเกิดขึ้นอย่างไม่ยั่งยืน และไม่สามารถพัฒนาคุณค่าไปสู่มูลค่าได้อย่างมีพลัง ทั้งนี้
เพราะผู้ที่เก่ียวข้องขาดความรู้ ความเข้าใจในทุนวัฒนธรรมจึงไม่สามารถสืบสานงานต่อไปได้ โอกาสที่จะเกิดวิกฤต
ทุนวัฒนธรรมข้ึนในชุมชนไทยทรงด าในพื้นที่ดังกล่าวเป็นไปได้สูงมาก  

 
วัตถุประสงค ์ 
 1. เพื่อศึกษาลักษณะทุนวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ไทยทรงด าในจังหวัดนครปฐม 
 2. เพื่อศึกษาแนวทางการใช้ทุนวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ไทยทรงด าเพื่อการพัฒนาชุมชน 
 
ขอบเขตของการศึกษา 
 1. ขอบเขตการศึกษาเชิงพื้นที่ ศึกษาทุนวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ไทยทรงด าในเขตพื้นที่จังหวัดนครปฐม 
โดยก าหนดพื้นที่เปูาหมาย เก็บข้อมูลเชิงลึกเพื่อสร้างองค์ความรู้ตามวัตถุประสงค์ในพื้นที่ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทย
ทรงด าบ้านเกาะแรต อ าเภอบางเลน จังหวัดนครปฐม  



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2558 

วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal, Silpakorn University  
ISSN  1906 – 3431      

 
 

234  
 

 2. ขอบเขตการศึกษาเชิงเนื้อหา มุ่งศึกษาเนื้อหาทุนวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ไทยทรงด าในพื้นที่ศึกษา
ประเด็นต่างๆ คือ  
  2.1 ศึกษาลักษณะทุนวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ไทยทรงด า กล่าวคือ ทุนวัฒนธรรมที่เกี่ยวกับที่อยู่
อาศัย ทุนวัฒนธรรมที่เกี่ยวกับการท ามาหากิน ทุนวัฒนธรรมที่เกี่ยวกับการแต่งกายและการประดับตกแต่ง  ทุน
วัฒนธรรมที่เกี่ยวกับการดูแลและรักษาสุขภาพ และทุนวัฒนธรรมที่เก่ียวกับศาสนา ความเชื่อ ประเพณี และ
พิธีกรรม โดยผ่านยุคสมัย 4 ยุค คือ ในสมัยปูุย่าตายาย สมัยพ่อแม่ สมัยผู้สูงอายุ และสมัยลูกหลานปัจจุบัน 
  2.2 ศึกษาการใช้ทุนวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยทรงด าเพื่อพัฒนาชุมชน 
   
แนวคิดที่ใช้ในการวิจัย 
 ผู้เขียนได้ทบทวนแนวคิด ทฤษฎ ีและงานวิจัยต่างๆ เพื่อใช้เป็นเครื่องมือในการศึกษา วิเคราะห์ สังเคราะห ์
อธิบายท าความเข้าใจ และเชื่อมโยงบริบทต่างๆ ที่เกี่ยวข้องกับเรื่องราวของทุนวัฒนธรรมดังกล่าว โดยใช้กรอบ
แนวคิดเก่ียวกับทุนวัฒนธรรมที่ปิแยร์ บูร์ดิเยอร์ (Pierre Bourdieu) (อ้างในชนิดา เสงี่ยมไพศาลสุข, 2550: 79) ได้
ให้ไว้ว่า “ทุนวัฒนธรรม หมายถึง สิ่งที่บุคคลได้รับจากกระบวนการหล่อหลอมทางสังคมอันกลายเป็นคุณ สมบัติ
ติดตัวที่เอื้อให้บุคคลสามารถน าไปเพิ่มพูนมูลค่าของตนได้ ทั้งนี้มักเป็นสิ่งที่หลอมละลายอยู่ในตัวตนของบุคคล
และแสดงออกผ่านพฤติกรรม เช่น ความรู้ รสนิยม กิริยามารยาท นอกจากนี้ ยังหมายรวมถึงทรัพย์สินต่างๆ ที่มี
คุณค่าอย่างใดอย่างหนึ่งที่ไม่ใช่ในเชิงเศรษฐกิจ แต่สามารถมีมูลค่าในเชิงเศรษฐกิจได้ เช่น งานศิลปะ หนังสือ 
เอกสารรับรองวิชาการ เป็นต้น”  
 ทุนวัฒนธรรมตามความหมายของปิแยร์ บูร์ดิเยอ จึงมีฐานะเป็นทรัพยากรท านองเดียวกับการมองทุน
เชิงเศรษฐกิจ โดยได้แบ่งทุนทางวัฒนธรรมออกเป็น 3 ลักษณะ คือ ทุนวัฒนธรรมที่แฝงฝังอยู่ในกาย ทุนวัฒนธรรม
ที่อยู่ในรูปของวัตถุ และทุนวัฒนธรรมที่อาศัยการสถาปนา 
 ควบคู่กับแนวคิดเก่ียวกับการพัฒนาตามที่สัญญา สัญญาวิวัฒน์ (2550: 118) และสนธยา พลศรี (2547: 
53-55) กล่าวไว้ว่า เปูาหมายการพัฒนาคือ การพัฒนาคนให้มีความสุข และการพัฒนาชุมชนให้มีความเข้มแข็ง 
พึ่งตนเองได้ โดยสัญญา สัญญาวิวัฒน์ (2550: 119) ได้อธิบายหลักการพัฒนาให้เข้าถึงเปูา หมายไว้ว่า  
 1. การพัฒนาคนให้มีความสุข เนื่องจากคนมีความส าคัญต่อการพัฒนาชุมชนมาก เพราะคนเป็น
ศูนย์กลางของการพัฒนา คนมีบทบาทในการพัฒนาชุมชน ทั้งเป็นผู้ด าเนินงาน เป็นผู้ได้รับผลที่เกิดขึ้น และเป็นผู้สืบ
ทอดงานพัฒนาไม่ให้สิ้นสุด คนจึงเป็นเปูาหมายสูงสุดของการพัฒนาชุมชน เปูาหมายจึงต้องพัฒนาคนให้มีคุณภาพ 
คุณธรรม และมีความสุข โดยวิธีการต่างๆ การท าให้คนมีคุณภาพ คุณธรรม และความสุข นับว่าเป็นพื้นฐานส าคัญ
ของการที่จะสร้างชุมชนให้เข้มแข็งและพัฒนาในล าดับต่อไป นี่คือเปูาหมายในการพัฒนาคน  
 2. การพัฒนาชุมชนให้เข้มแข็ง สนธยา พลศรี (2547: 54) ได้กล่าวว่า เปูาหมายส าคัญอยู่ที่การท าให้
คนในชุมชนมีจิตส านกึร่วมกัน มารวมตัวกันในลักษณะที่เป็นหุ้นสว่นในการกระท าบางอย่างด้วยความรักและความ
เอื้ออาทรต่อกัน ภายใต้ระบบการจัดการ ให้เกิดความรู้สึกร่วมกัน เพื่อประโยชน์สาธารณะ เปูาหมายการพัฒนา
ชุมชนให้เข้มแข็งต้องท าให้ชุมชน เช่น มีจิตส านึกชุมชน (Community Consciousness) มีจิตวิญญาณชุมชน 
(Community Spirituality) เป็นชุมชนเรียนรู้ (Community Learning) มีองค์กรชุมชนเข้มแข็ง (Empowerment  
of Community Organization) มีการจัดการชุมชนที่ดี (Community Management) มีเครือข่ายชุมชน 



Veridian E-Journal, Silpakorn University   
ISSN  1906 – 3431      

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2558 

 
 

 235 
 

(Community Network) มีภาวะผู้น าชุมชน (Community Leadership) เป็นชุมชนพึ่งตนองได้ (Community Self-
reliance) เป็นชุมชนสงบสุข (Community Peace) และเป็นการพัฒนาแบบยั่งยืน (Sustainable Development) 
ชุมชนเข้มแข็งมีลักษณะดังกล่าวมาแล้วข้างต้น ท าให้ชุมชนด ารงอยู่และด ารงต่อไปได้โดยไม่ล่มสลาย อันเป็นการ
พัฒนาอย่างยั่งยืนนั่นเอง   
 การศึกษาวิจัยครั้งนี้ มีเปูาหมายที่จะก่อให้เกิดการพัฒนาชุมชนบนรากฐานทุนวัฒนธรรมของชุมชน
กลุ่มชาติพันธุ์ในพื้นที่ศึกษา หลักการ แนวคิด หรือกระบวนการดังกล่าวมานี้ จึงมีส่วนส าคัญในการท าให้เกิด 
ผลลัพธ์อย่างน่าพอใจ คือ เกิดการพัฒนาชุมชนขึ้นทั้งในเชิงกระบวนการและในเชิงวัตถุประสงค์ที่น าไปสู่เปูา หมาย
ตามหลักการดังกล่าวข้างต้นได้ 

 
วิธีการวิจัย  
 ผู้เขียนใช้วิธีวิทยาการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ตามแนวทางการวิจัยมานุษยวิทยา
วัฒนธรรม (Cultural Anthropology) เป็นเครื่องมือในการศึกษา กระบวนการวิจัยเริ่มตั้งแต่การศึกษาวิเคราะห์
ทั้งข้อมูลเอกสาร ต ารา (Document Analysis) และเน้นการเก็บข้อมูลภาคสนาม (Field Study) เลือกศึกษา
ภาคสนามในพื้นที่แกนหลัก 1 หมู่บ้านคือ บ้านเกาะแรต ต าบลบางปลา อ าเภอบางเลน จังหวัดนครปฐม และ
ศึกษาบริบททางสังคมและวัฒนธรรมโดยทั่วไปของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยทรงด าในพื้นที่อื่นในจังหวัดนครปฐม เช่น 
บ้านไผ่หูช้าง ต าบลไผ่หูช้าง อ าเภอบางเลน บ้านดอนขมิ้น ต าบลบางปลา อ าเภอบางเลน บ้านดอนทอง ต าบล
ดอนทอง อ าเภอก าแพงแสน บ้านแหลมกะเจา 2 ต าบลล าลูกบัว อ าเภอดอนตูม เป็นต้น จากเอกสารที่เผยแพร่
หรืองานศึกษาที่เกิดขึ้นใหม่ โดยใช้วิธีการสังเกตมีส่วนร่วม (participant observation) โดยการเข้าร่วมในกิจกรรม
ต่างๆ การสัมภาษณ์ ใช้วิธีการสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง (structural interview) โดยมีแนวค าถามเป็นแนวทาง
สัมภาษณ์ เป็นการสัมภาษณ์ระดับลึก (in-depth-interview) โดยบุคคลเปูาหมายที่ก าหนดไว้ใน ประชากรเปูาหมาย
ทุกกลุ่ม และการสัมภาษณ์แบบไม่มีโครงสร้าง (non-structural interview) และการสนทนากลุ่ม (focus group) 
เพื่อแลกเปลี่ยน เรียนรู ้ประสบการณ์ และบทเรียนในเร่ืองราวความรู้ที่กลุ่มเปูาหมายสนใจร่วมกัน  
 การตรวจสอบข้อมูล เพื่อให้ข้อมูลที่ผู้วิจัยได้จากเอกสารและภาคสนามมีความถูกต้องตรงประเด็น  
(validity) ในการวิจัยอาจแบ่งออกเป็น  2 ประเภท คือ ความถูกต้องตรงประเด็นภายในกับความถูกต้องตรงประเด็น
ภายนอก ประเด็น “ภายใน” คือ ถูกต้องตามความเป็นจริงของปรากฏการณ์หรือประเด็นที่ศึกษาคือ  
การวิจัยเสนอภาพของสิ่งนั้นได้อย่างสมบูรณ์ ไม่ผิดไปจากความจริงของสิ่งนั้น ประเด็น “ภายนอก” คือ ผลการ 
ศึกษาสามารถน าไปใช้อ้างอิง เทียบเคียงกับที่อื่นได้ (ชาย โพธิสิตา, 2550: 137) การศึกษาคร้ังนี้ ความถูกต้อง ตรง
ประเด็นในการตีความข้อมูล จะเสนอข้อมูลที่เป็นปรากฏการณ์จริง ที่ได้จากภาคสนาม รวมทั้งการทบทวน
วรรณกรรมที่เป็นแนวคิด ทฤษฎี เอกสาร งานวิจัยที่น ามาใช้ และข้อมูลต้องมีความเชื่อถือได้ (reliability) นั้น ข้อมูล
ต้องครบถ้วน แม่นย า การตรวจสอบความถูกต้อง แม่นตรง และความเชื่อถือได้ของผลการศึกษา ผู้เขียนได้ท าการ
ตรวจสอบสามเส้า (triangulation) (สุภางค์ จันทวานิช, 2540: Grane- heim, 2004: Miles & Huberman, 1994) 
ผู้เขียนได้ท าการตรวจสอบข้อมูลก่อนที่จะน าข้อมูลไปวิเคราะห์ ซึ่งข้อมูลที่จะน าไปวิเคราะห์จะต้องมีความถูกต้อง 
แม่นตรง และความเชื่อถือได้ของผลการศึกษา 
 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2558 

วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal, Silpakorn University  
ISSN  1906 – 3431      

 
 

236  
 

ผลการศึกษา และอภิปรายผล 
 ทุนวัฒนธรรมของชาวไทยทรงด าบ้านเกาะแรต ตามกรอบแนวคิดทุนวัฒนธรรมของปิแยร์ บูร์ดิเยอ 
(อ้างในชนิดา เสงี่ยมไพศาลสุข, 2550: 79) และกรอบแนวคิดการพัฒนา ดังนี้ 
 1. ลักษณะทุนวัฒนธรรมชุมชน แบ่งได้ 3 ประเภท คือ  
  1.1 ทุนวัฒนธรรมส่วนที่แฝงฝังอยู่ในกายหรือทุนภูมิปัญญา (Embodied Form) ในวัฒนธรรม
ประเภทต่างๆ ในสมัยปูุย่าตายาย สมัยพ่อแม่ สมัยผู้สูงอายุ และสมัยลูกหลานปัจจุบัน 
  ลักษณะทุนวัฒนธรรมที่แฝงฝังอยู่ในกาย ด้านการอยู่อาศัยและวิถีชีวิตของชาวไทยทรงด าบ้านเกาะ
แรต มีลักษณะปรับตัวไปตามกระแสโลกาภิวัตน์เช่นเดียวกับสังคมรอบข้าง ซึ่งมีความเสี่ยงสูงต่อการสูญ เสียคุณค่า
เชิงอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ ดังจะเห็นได้ว่า ปัจจุบันเรือนไทยทรงด าแบบเดิมไม่มีแล้ว ชาวไทยทรงด าบางกลุ่มจึง
ร่วมกันสร้างเรือนไทยทรงด าสาธิตขึ้นไว้สื่ออัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ให้ปรากฏชัดเจน เช่น เฮือนไทยทรงด าบ้าน
ดอนยอ บ้านไผ่หูช้าง โดยปรับเปลี่ยนหลังคาเป็นมุงกระเบื้องแทนเพื่อความคงทน ให้ผู้สนใจได้ศึกษา เช่นเดียวกับ
งานพิธีกรรมในวิถีชีวิต มีการน าทุนภูมิปัญญาสมัยใหม่เข้ามาใช้ แม้แต่งานศพจะจัดพิธีกรรมแบบเดิมได้ต้องรอให้
ประกอบพิธีกรรมแบบสมัยใหม่เสร็จแล้ว จึงจะมีพิธีส่งวิญญาณแบบไทยทรงด าตามทุนความคิดในภูมิปัญญาใน
วัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ 
  ลักษณะทุนวัฒนธรรมที่แฝงฝังอยู่ในกายด้านการท ามาหากิน สมัยปูุย่าตายาย ยังคงใช้ภูมิปัญญา
พื้นบ้าน สมัยพ่อแม่จนถึงสมัยผู้อาวุโส และสมัยคนปัจจุบัน ลักษณะการท ามาหากินแบบเดิมเปลี่ยน แปลงไป 
ชุมชนรับเอาภูมิปัญญาสมัยใหม่มาใช้ ผลที่ตามมาคือ เกิดการแข่งขัน การถือประโยชน์ส่วนตัวเพิ่ม ขึ้น บางคร้ัง
ประเด็นการท ามาหากินน าไปสู่ความขัดแย้ง แตกแยกของชุมชน สังคมมากข้ึน     
  ลักษณะทุนวัฒนธรรมส่วนที่แฝงฝังอยู่ในกายของวัฒนธรรมการแต่งกาย สมัยพ่อแม่จนถึงสมัยผู้
อาวุโส ยังคงความเป็นอัตลักษณ์ของกลุ่มได้ชัดเจนทั้งในวิถีชีวิตประจ าวัน และในพิธีกรรม ในปัจจุบันได้
เปลี่ยนแปลงไป เน้นความเป็นอิสระเสรีของการแต่งกายและการประดับตกแต่งของผู้คนในชุมชนมากกว่าการ
ด ารงไว้ซึ่งอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ ซึ่งอาจจะเป็นไปได้ว่าในวันหน้าจะหาดูอัตลักษณ์การแต่งกายของกลุ่มชาติ
พันธุ์ไทยทรงด าในชุมชนได้ยากแล้ว ยกเว้นงานประเพณีและพิธีกรรม หรือการบังคับให้แต่งเท่านั้น 
  ลักษณะทุนวัฒนธรรมเดิมที่แฝงฝังอยู่ในกายด้านการดูแลรักษาสุขภาพของชุมชนชาวไทยทรงด าใน
พื้นที่ส่วนใหญ่ใช้ทุนภูมิปัญญาการดูแลสุขภาพสมัยใหม่แทน คนเจ็บปุวยต้องใช้จ่าย ยิ่งจ่ายเงินมาก ยิ่งเข้าถึงการ
รักษาที่มีประสิทธิภาพสูง  
  ลักษณะทุนวัฒนธรรมส่วนที่แฝงฝังอยู่ในกายด้านศาสนา ความเชื่อ ประเพณี และพิธีกรรมของชาว
ไทยทรงด าในพื้นที่ศึกษา เน้นการสร้างคุณค่าความส าคัญในช่วงเวลาแรกเริ่ม ต่อมาได้พัฒนา เปลี่ยน แปลงไป 
ปัจจุบันการเข้าถึงคุณค่าด้านต่างๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งการบรรลุเปูาหมายชีวิตตามอุดมการณ์ศาสนาและความเชื่อ
ที่สามารถใช้มูลค่าเงินทองเข้าถึงสิ่งนั้นได้ 
  1.2 ทุนวัฒนธรรมส่วนที่อยู่ในรูปของวัตถุ (Objectified Form) ตามกรอบแนวคิดดังกล่าว
ข้างต้น หมายถึง คุณค่าและหรือมูลค่าของวัฒนธรรมที่ปรากฏเป็นรูป เสียง กลิ่น รส และสัมผัสลักษณะต่างๆ  
ในวัฒนธรรมประเภทต่างๆ ในสมัยปูุย่าตายาย สมัยพ่อแม่ สมัยผู้สูงอายุ สมัยลูกหลานปัจจุบัน ดังนี้  



Veridian E-Journal, Silpakorn University   
ISSN  1906 – 3431      

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2558 

 
 

 237 
 

  ลักษณะทุนวัฒนธรรมที่มีลักษณะเป็นรูป เช่น รูปทรง รูปร่าง รูปสี ที่ปรากฏเป็นรูปลักษณ์ต่างๆ 
ในกลุ่มวัฒนธรรมศาสนาและความเชื่อดังกล่าวนี้ ในส่วนของศาลเจ้าพ่อเจ้าแม่ยังคงไม่เปลี่ยนแปลงมากนัก แม้ว่า
ช่วงเวลาและผู้คนในชุมชนจะเปลี่ยนจากรุ่นปูุย่าตายายมาสู่รุ่นพ่อแม่ รุ่นผู้อาวุโส และสมัยคนปัจจุบันแล้วก็ตาม 
ทั้งนี้เพราะวัฒนธรรมศาสนาและความเชื่อของชุมชนเปลี่ยนแปลงให้ความส าคัญกับศาลเจ้าพ่อเจ้าแม่มากขึ้น 
ส่วนกะล่อหองนั้น ทั้งคุณค่าและมูลค่าอาจจะวัดได้ยากว่าลดลงหรือไม่แต่สิ่งที่ปรากฏคือ บ้านเรือนในชุมชนไม่มี 
กะล่อหองมากข้ึน  
  ลักษณะทุนวัฒนธรรมที่มีลักษณะเป็นเสียงในลักษณะต่างๆ ดังกล่าวมานี้ เป็นลักษณะที่เกิดขึ้นสืบ
ต่อกันมาแต่โบราณจนกระทั่งสมัยปูุย่าตายายผู้บุกเบิกตั้งถิ่นฐานในชุมชนแห่งนี้ ครั้นถึงสมัยพ่อแม่ ลักษณะการแสดง
คุณค่าได้เปลี่ยนแปลงไปบ้าง เพราะว่าโอกาสการแสดงวัฒนธรรมที่เรื่องนี้มีน้อยลง คนรุ่นใหม่ในชุมชนเริ่มมีค่านิยม
ในวัฒนธรรมอื่นมากขึ้น เมื่อถึงสมัยผู้อาวุโสและสมัยคนปัจุบัน ทุนวัฒนธรรมเดิมที่มีลักษณะเป็นเสียงเริ่มอ่อนก าลัง
ลงตามการเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมที่เกิดรอบด้านมากขึ้น ในวัฒนธรรมกลุ่มต่างๆ ที่ภาษาที่ก าหนดลักษณะการ
ออกเสียง ค า ความหมาย ติดตัวมาด้วย ประกอบกับคนในชุมชนในสมัยนี้ต้องศึกษาหาความรู้ในระบบการศึกษา
ส่วนกลางของประเทศ ด้วยเสียงหรือภาษาไทยกลางตั้งแต่ยังเป็นเด็ก ส่วนภาษาของกลุ่มชาติพันธุ์เรียนรู้จาก
ประสบการณ์ที่เกิดขึ้นหรือใช้อยู่ในชุมชนเท่านั้น ไม่มีการจัดการเรียนการสอน ท าให้เด็กและเยาวชนในปัจจุบันออก
เสียงในภาษาไม่ถูกต้องแล้ว เพราะส่วนใหญ่ใช้ภาษาไทยกลางมากขึ้นและรุกลามเข้าถึงในครอบครัวแล้ว ดังค าบอก
เล่าที่ว่า  

   “พ่อแม่พูดกับลูกด้วยภาษาไทยโซ่ง ลูกรู้ฟัง เข้าใจความหมาย แต่เขาจะตอบพ่อแม่ด้วยภาษาไทย
กลาง” (ผู้ใหญ่บ้านก าจร เพชรยวน, สัมภาษณ์: วันที่ 3 พฤษภาคม 2557)และแม้จะมีความพยายามจัดท า
โครงการอนุรักษ์และฟื้นฟูภาษาไทยทรงด าในโรงเรียน แต่ยังขาดการมีส่วนร่วมที่จริงจัง ท าให้ขาดขับเคลื่อน
โครงการไม่มีพลัง ลักษณะคุณค่าและมูลค่าในเร่ืองนี้จึงมีแนวโน้มสูญหายมากข้ึน  
  ลักษณะทุนวัฒนธรรมส่วนที่เป็นกลิ่นดังกล่าวข้างต้นนี้เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นพบได้ในสมัยปูุย่าตายายสืบ
มาถึงสมัยพ่อแม่  แต่ เมื่อมาถึงสมัยผู้อาวุ โสและสมัยคนปัจจุบัน ลักษณะคุณค่าที่ เป็นทุนวัฒนธรรม 
ส่วนที่เป็นกลิ่นหอมที่ได้จากแปูงพวง กลิ่นเครื่องหอมดอกมะลิ กลิ่นข้าวใหม่ กลิ่นข้าวหอม กลิ่นกับข้าว กลิ่นปลา
ร้า ได้เปลี่ยนแปลงไปในลักษณะสูญหายไปหรือไม่เป็นที่นิยม โดยคนในชุมชนไม่เห็นคุณค่าความส าคัญของกลิ่น
เหล่านี้ที่สร้างชื่อเสียง เกียรติยศ ศักดิ์ศรี รวมถึงความรัก ความผูกพันของคนในชุมชน ประกอบกับมีทุน
วัฒนธรรมส่วนที่เป็นกลิ่นสมัยใหม่เข้ามาแทนที่ เช่น เครื่องส าอางใช้แล้วได้ทั้งหอม ชื่นใจ และผิวใส เต่งตึง ที่
แสดงคุณค่าความทันสมัยและมีมูลค่าสูงที่แสดงฐานะทางเศรษฐกิจของผู้ใช้ให้สังคมได้รับรู้และยกย่องด้วย 
  ลักษณะทุนวัฒนธรรมส่วนที่เป็นรสจากอาหารดังกล่าวข้างต้นนี้ ได้เริ่มเปลี่ยนแปลงไปในลักษณะไม่
เป็นที่นิยมปรุงบริโภคในมื้ออาหารประจ าวัน โดยน าอาหารจากวัฒนธรรมอื่นที่เข้าสู่ชุมชนมาใช้แทน และค่อยๆ 
เพิ่มมากข้ึน ปัจจุบันรสอาหารที่เป็นลักษณะเด่น ดีงาม เฉพาะที่ร่วมกันของกลุ่มชาติพันธุ์ หรือรสอาหารที่เป็นอัต
ลักษณ์กลุ่มชาติพันธุ์ได้เปลี่ยนแปลงไปมากแล้ว ที่มีอยู่บ้างในมื้ออาหารปกติประจ าวัน เช่น รสเผ็ดจากน้ าพริกหรือใน
อาหารที่ปรุงในงานพิธีกรรม ส่วนรสอื่นเกิดจากอาหารที่รับมาจากสังคมอื่นเป็นส่วนใหญ่ 
  ลักษณะทุนวัฒนธรรมส่วนที่เกิดจากกายสัมผัสผลผลิตในวัฒนธรรมกลุ่มต่างๆ แล้วเกิดความ รู้สึก
เย็น ร้อน อ่อน แข็ง หย่อน ตึงขึ้นดังกล่าวข้างต้น ได้เริ่มเปลี่ยนแปลงไปหลังสมัยปูุย่าตายาย ตามลักษณะการ



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2558 

วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal, Silpakorn University  
ISSN  1906 – 3431      

 
 

238  
 

เปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรม สมัยพ่อแม ่บ้านเรือนไทยทรงด าแบบเดิมและการทอผ้าหาได้ยากแล้ว เมื่อ
มาถึงสมัยผู้อาวุโสและสมัยคนปัจจุบัน วัฒนธรรมดังกล่าวได้เปลี่ยนแปลงไปมาก ท าให้ทุนวัฒน ธรรมเรื่องนี้
เปลี่ยนแปลงไปด้วย เช่น เสื้อผ้า ปัจจุบันยังมีการทออยู่บ้าง แต่ใช้ด้ายจากโรงงาน เมื่อน ามาใช้สัมผัสแล้วจะให้คุณ
ค่าที่ต่างจากเดิม เป็นต้น  
  ลักษณะทุนวัฒนธรรมที่อยู่ในรูปของวัตถุ เป็นการสืบทอดต่อเนื่องมาจากบรรพบุรุษของกลุ่มชาติ
พันธุ์ แต่เมื่อมาถึงสมัยพ่อแม่ ทุนวัฒนธรรมเริ่มเปลี่ยนแปลงไปตามการเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมชุมชน ซึ่งได้รับ
อิทธิพลจากวัฒนธรรมอื่น จนกระทั่งสมัยผู้อาวุโสและสมัยลูกหลานปัจจุบัน การแสดงคุณค่ายังคงอยู่ แต่เน้นการ
แสดงมูลค่าเป็นส าคัญ ส่วนคุณภาพและปริมาณหรือโอกาสที่แสดงออกมีน้อยลง เช่น เฮือนไทยทรงด าที่อยู่ในวิถี
ชีวิตไม่มีแล้ว ภาษาเขียนหรือตัวหนังสือไทยทรงด าและต ารา หนังสือสูญหาย  
  1.3 ทุนวัฒนธรรมส่วนที่อาศัยการสถาปนา (Institutionalized State) ส่วนที่เป็นแบบแผน
พฤติกรรมทางสังคมและวัฒนธรรม ในกลุ่มวัฒนธรรมประเภทต่างๆ เช่น การอยู่อาศัยและวิถีชีวิต การท ามา 
หากิน การแต่งกาย เสื้อผ้าและการประดับตกแต่ง การดูแลรักษาสุขภาพ และ การศาสนาและความเชื่อ ที่เป็น 
ขนบธรรมเนียม จารีตประเพณี ซึ่งเป็นบรรทัดฐานที่ได้รับการสถาปนาจากสังคมในชุมชน หรือชุมชนยอมรับว่า 
สิ่งนั้นๆ เป็นแบบแผนพฤติกรรมที่ต้องแสดงออก เช่น แบบแผนการสื่อสาร แบบแผนการปกครอง แบบแผนการอบรม
สั่งสอน แบบแผนความสัมพันธ์ของระบบครอบครัวและเครือญาติ แบบแผนการนับถือผี  แบบแผนการ 
นับถือพุทธศาสนา แบบแผนการท านา แบบแผนการแต่งผม ฯลฯ สิ่งเหล่านี้แสดงคุณค่าและหรือมูลค่าในลักษณะที่
ท าให้ชุมชนเข้าถึงปัจจัยจ าเป็นขั้นพื้นฐาน เข้าถึงความปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน เข้าถึงความรัก ความอบอุ่น 
ความสามัคค ีและความเข้มแข็งของชุมชน เข้าถึงเกียรติยศ ศักดิ์ศรี และอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ และเข้าถึงการ
บรรลุเปูาหมายตามอุดมการณ์ศาสนาและความเชื่อได้ตามความจ าเป็นและความต้องการโดยตรงในสมัยปูุย่าตา
ยาย คร้ันถงึสมัยพ่อแม่คนในชุมชนน าแบบแผนพฤติกรรมจากสังคมอื่นมาใช้ น า ขนบธรรมเนียม ประเพณีที่แตกต่าง
ไปจากเดิมมาใช้มากขึ้น ท าให้คุณค่าดังกล่าวลดความส าคัญลง จนกระทั่งสมัยผูอาวุโสและสมัยคนปัจจุบัน ผู้คนเร่ิม
ใช้แบบแผนพฤติกรรมที่เป็นขนบธรรมเนียม จารีตประเพณีที่สร้างมูลค่าเป็นเงินทองแล้วน าเงินทองที่ได้มาใช้เข้าถึง
ความจ าเป็นและความต้องการในวิถีชีวิตมากขึ้น แบบแผนพฤติกรรมทางสังคมและวัฒนธรรมจึงไม่สามารถสร้างคุณค่า
ได้โดยตรงจึงท าให้ดูเหมือนว่าต้องลงทุนเป็นเงินทองจึงจะเข้าถึงคุณค่าที่เป็นแบบแผนพฤติกรรมแบบเดิมได้ขณะที่
แบบแผนพฤติกรรมแบบเดิมก็ไม่สามารถสร้างมูลค่าที่เป็นเงินทองได้โดยตรงด้วย ที่ส าคัญแบบแผนพฤติกรรมทาง
สงัคมและวัฒนธรรมแบบเดิม ไม่มีระบบ และกลไกที่รับผิดชอบในการอนุรักษ์และพัฒนาโดยตรง ยังคงปล่อยให้
เป็นหน้าที่รับผิดชอบของสถาบันครอบครัวซึ่งมีขนาดเล็กลง  
  2. แนวทางการใช้ทุนวัฒนธรรมเพ่ือการพัฒนาชุมชน การที่จะน าทุนวัฒนธรรมมาใช้พัฒนาชุมชน 
เพื่อให้สิ่งต่างๆ เปลี่ยนแปลงและปรับตัวเป็นไปในลักษณะที่ท าคนให้มีความสามารถในการคิด ตัดสิน ใจ ร่วม
รับผิดชอบด าเนินกิจกรรมต่างๆ ร่วมกัน เพื่อให้คนในชุมชนโดยส่วนรวมมีความสุข (สัญญา สัญญาวิวัฒน์, 2550: 
118) และเพื่อให้ชุมชนมีความเข้มแข็ง พึ่งตนเองได้ (สนธยา พลศรี, 2547: 53-55) ท าให้ได้แนวทางการใช้ทุน
วัฒนธรรมเพื่อการพัฒนาชุมชน ดังนี้  
  2.1 แนวทางขั้นพื้นฐานในการใช้ทุนวัฒนธรรมเพื่อการพัฒนาชุมชน กลไกหรือกลุ่มหรือ
องค์กรชุมชน หรือคนในชุมชน ที่ต้องการใช้ทุนวัฒนธรรมเพื่อการพัฒนาชุมชน ต้องเห็นความส าคัญของทุน



Veridian E-Journal, Silpakorn University   
ISSN  1906 – 3431      

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2558 

 
 

 239 
 

วัฒนธรรมที่เกิดขึ้นในชุมชน แล้วรวมตัวขึ้นเป็นกลุ่มตามความสนใจ น ากระบวนการมีส่วนร่วมในการพัฒนาชุมชน
มาใช้ในการศึกษา ค้นคว้า ประมวลทุนวัฒนธรรมเรื่องที่สนใจ เพื่อประเมินศักยภาพหรือความพร้อมด้านต่างๆ 
เมื่อเห็นว่ามีความพร้อมแล้วจึงน ามาร่วมคิด ร่วมวางแผน ร่วมด าเนินการตามแผนเพื่แก้ปัญหา หาแนวทางอนุรักษ์ 
ฟื้นฟู และพัฒนาให้วัฒนธรรมนั้นๆ สร้างคุณค่าและหรือมูลค่าที่เป็นความจ าเป็นและความต้องการแก่คนในชุมชน
ได้ ผลดังกล่าวนี้จะเป็นพลังท าให้คนในชุมชนมีความสุข มีความเข้มแข็ง และยั่งยืนได้ 
  2.2 แนวทางการใช้ทุนวัฒนธรรมที่แฝงฝังอยู่ในกายเพื่อการพัฒนาชุมชน กลุ่มชาติพันธุ์ไทย
ทรงด าบ้านเกาะแรต สามารถปรับตัว สร้างสมดุลในการด ารงอยู่ได้อย่างเป็นสุข ชุมชนมีความเข้มแข็ง  
พึ่งตนเองได้ ท่ามกลางสถานการณ์การเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นในปัจจุบัน โดยใช้กระบวนการอนุรักษ์และพัฒนา 
ดังนี้  
     2.2.1 ด้านสังคมและวัฒนธรรมชุมชน เช่น   
      2.2.1.1 พัฒนาการศึกษาของชุมชน ทั้งการศึกษาของเด็กและเยาวชนในระบบ
การศึกษาขั้นพื้นฐาน และการศึกษาของผู้ใหญ่ เน้นให้ความส าคัญกับการศึกษาขั้นพื้นฐานที่ก าหนดมาจาก
ส่วนกลาง ท าให้เด็กและเยาวชนในชุมชนขาดโอกาสเรียนรู้วัฒนธรรมชุมชนของกลุ่มชาติพันธุ์ตนเอง ปัญหาที่
เกิดขึ้นในปัจจุบันคือ เด็กและเยาวชน รวมถึงผู้ใหญ่ส่วนใหญ่ไม่รู้ ไม่เข้าใจในทุนวัฒนธรรมชุมชนหรือคุณค่าของ
วัฒนธรรมของตนเอง ท าให้หลายอย่างได้สูญหายไปในกระบวนการปรับตัวและการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นใน
ปัจจุบัน วัด โรงเรียน องค์การบริหารส่วนต าบล หรือกลุ่มผู้น าชุมชน ร่วมศึกษาและให้การสนับสนุนตามความ
เหมาะสม โดยก าหนดให้กระบวนการศึกษามีการจัดเวทีคืนความรู้สู่ชุมชนเป็นระยะ และร่วมกันก าหนดการ
เผยแพร่และใช้ประโยชน์ ทั้งในรูปของหนังสือ และซีดี เพื่อให้หน่วยงานและสถานศึกษาต่างๆ ได้น าไปใช้เพื่อ
การศึกษา ได้อย่างมีประสิทธิภาพมากขึ้น  
      2.2.1.2 ภาษาของกลุ่มชาติพันธุ์ สถานการณ์ด้านภาษาของกลุ่มชาติพันธุ์ปัจจุบัน ยัง
อยู่ในภาวะไม่ยั่ง ยืน และแนวโน้มดูเหมือนว่าจะกลับสู่ภาวะวิกฤต หากไม่สามารถแก้ปัญหาและหาแนวทาง
ส่งเสริมพัฒนา การด าเนินงานโครงการจัดการเรียนการสอนภาษาไทยด าของสมาคมไทยด า (ประเทศไทย) ที่เกิดขึ้น
ในปัจจุบันได้ เพราะแม้ว่าผลการด าเนินงานโดยภาพรวมที่ผ่านมา ประสบความส าเร็จอย่างน่าภาคภูมิใจ สามารถ
ผลิตแบบเรียนและบทเรียนภาษาไทยด าสอนเด็กและผู้สนใจได้ในวงกว้าง นักเรียนและผู้สนใจจ านวนมากสามารถ
อ่านเขียนภาษาไทยด าได้ สร้างคู่มือการเรียนรู้ด้วยตนเองขึ้น แต่ปัจจุบันเกิดการหยุดชะงัก ขาดตอน ด้วยเหตุที่
ผู้น าโครงการไม่สามารถด าเนินงานต่อได้ คณะท างานต้องใช้ทุนส่วนตัว ทั้งนี้เพื่อให้การด าเนินงานเป็นไปอย่าง
ต่อเนื่อง ควรเน้นการจัดการเรียนการสอนทั้งในระบบ นอกระบบโรงเรียน และการศึกษาตามอัธยาศัยเพื่อสร้าง
และพัฒนาระบบและกลไกของโครงการให้มีศักยภาพ จากนั้นขยายผลสู่ชุมชนอื่นที่มีความพร้อมต่อไป  
      2.2.1.3 เสื้อผ้าและการแต่งกายของกลุ่มชาติพันธุ์  สถานการณ์การอนุรักษ์และ
พัฒนาเสื้อผ้าและการแต่งกายของกลุ่มชาติพันธุ์ในชุมชนบ้านกาะแรตในปัจจุบัน กลุ่มสตรีแม่บ้าน ผู้อาวุโส ผู้น าชุม 
ชน และผู้น าท้องถิ่นได้ร่วมกันสรุปความไว้ว่า “แม้คนในชุมชนได้ร่วมกันรณรงค์ให้คนในชุมชนนิยมใส่เสื้อผ้าการ
แต่งกายที่เป็นอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์มาแล้วก็ตาม และแม้ว่าเคยมีการส่งเสริมการสร้างกลุ่มทอผ้าขึ้นใน
ชุมชนแล้ว แต่สิ่งเหล่านี้ค่อยๆ จืดจางไปปัจจุบันกลุ่มทอผ้าได้ล้มเลิกไป เหลือเพียงส่วนบุคคลที่ทอใช้อยู่ใน
ครัวเรือน และแบ่งปันให้คนที่ต้องการน าไปตัดเสื้อผ้าใช้บ้าง ส่วนคนในชุมชนนิยมแต่งกายด้วยเสื้อผ้าส าเร็จรูป



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2558 

วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal, Silpakorn University  
ISSN  1906 – 3431      

 
 

240  
 

ตามแบบ อย่างสากลนิยมมากข้ึน ในงานพิธีกรรมจะมีแต่ผู้ประกอบพิธีและผู้เกี่ยวข้องเท่านั้นที่ยังคงใช้เสื้อผ้าตาม
แบบแผนความเชื่อของกลุ่มชาติพันธุ์ ส่วนคนอื่นๆ ส่วนใหญ่ใช้เสื้อผ้าส าเร็จรูปแต่งกายตามความนิยมของสังคม
ทั่วไปทั้งผู้หญิงและผู้ชาย ในงานประเพณีของชุมชน คนหนุ่มสาวไม่นิยมใส่เสื้อผ้าสีด าที่มีรูปทรงเป็นอัตลักษณ์ของ
กลุ่มชาติพันธุ์มากนัก” (เวทีชุมชนบ้านผู้ใหญ่ก าจร เพชรยวน, สัมภาษณ์: วันที่ 28 ตุลาคม 2557) 
      กลุ่มหรือองค์กรชุมชนต้องประชาสัมพันธ์ เชิญชวนให้คนในชุมชนได้เห็นคุณค่าในสิ่งดี
งาม รวมทั้งขอความร่วมมือโรงเรียนให้นักเรียนสามารถแต่งกายเสื้อผ้ากลุ่มชาติพันธุ์ไปโรงเรียนในวันใดวันหนึ่งของ
สัปดาห์ เป็นการอนุรักษ์และพัฒนาเสื้อผ้าและการแต่งกายกลุ่มชาติพันธุ์ ใครที่เข้ามาในชุมชนไม่ว่าจะเป็นวัน เวลา
ใด จะพบเห็นคนส่วนใหญ่แต่งกายด้วยเสื้อผ้ากลุ่มชาติพันธุ์   
    2.2.2 ด้านเศรษฐกิจชุมชน เช่น   
      2.2.2.1 การสร้างและพัฒนากลุ่มอาชีพการท าการเกษตรของชุมชน สถานการณ์การ
ท านาของชุมชนเกาะแรตในปัจจุบันประสบปัญหาหลายอย่าง รวมถึงการท าการเกษตรอื่นๆ เช่น การเลี้ยงกุ้ง การ
เลี้ยงปลาด้วย ท่ามกลางปัญหาดังกล่าว มีชาวนาหลายกลุ่มที่ได้น าเอาวัฒนธรรมการแลกเปลี่ยนแรงงานในไร่นาที่มี
มาแต่เดิม น ามาใช้แก้ปัญหาการขาดแคลนแรงงาน โดยรวมเพื่อนบ้านขึ้นเป็นกลุ่มแลกเปลี่ยนแรงงานในไร่นา ท า
ให้สามารถแก้ปัญหาการขาดแคลนแรงงานได้ สามารถท านาได้สะดวกมากขึ้น รวมทั้งทุนวัฒนธรรมที่แฝงฝังอยู่ใน
กายในส่วนที่เกี่ยวกับเครือญาติ สายตระกูลเดียวกัน ที่ต้องช่วยเหลือกัน ร้อยรัดผู้คนให้รวมตัวขึ้นเป็นกลุ่ม
แลกเปลี่ยนแรงงาน หรือกลุ่มเกษตรกรท านา หรือกลุ่มที่ท าการเกษตรอื่นในชุมชน ท านองเดียวกับกลุ่มแลกเปลี่ยน
แรงงานที่มีอยู่ในปัจจุบัน ชุมชนจะสามารถลดปัญหาขาดแคลนแรงงาน การท านาแล้วขาดทุนที่เกิดขึ้นในปัจจุบันได้  
      2.2.2.2 การสร้างผลิตภัณฑ์สินค้าชุมชน สถานการณ์ผลิตภัณฑ์ที่เป็นสินค้าชุมชน
ชาวบ้านเกาะแรตในปัจจุบัน มีไม่มากนัก เท่าที่ปรากฏ มีแต่ผลิตภัณฑ์ผ้าทอพื้นบ้าน ทอเป็นผืนส าหรับน าไปตัดเย็บ
เป็นชุดแต่งกายหรือเป็นผ้าถุงและผ้าเปียว ผ้าขาวม้าบ้าง แต่ไม่มาก เพราะทอผ้าอยู่ไม่กี่ครอบครัว ผลผลิตมีไม่มาก 
ไม่มีศูนย์แสดงสินค้าชุมชน แม้แต่สินค้าโอทอปก็ไม่เป็นที่แพร่หลาย ชุมชนไม่นิยมสร้างผลิตภัณฑ์ที่เป็นสินค้าชุมชน 
ทั้งๆ ที่ชุมชนมีทุนวัฒนธรรมพื้นบ้านที่สามารถน ามาใช้สร้างผลิตภัณฑ์สินค้าชุมชนได้ นอกจากทุนวัฒนธรรมที่แฝง
ฝังอยู่ในกาย ด้านการทอผ้าและเครื่องแต่งกายแล้ว ยังมีทุนอื่น เป็นต้นว่า ด้านอาหารการกิน เช่น แกงหน่อไม้ 
น้ าพริกแจ่ว เป็นต้น 
    2.2.3  ด้านทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมของชุมชน เช่น 
    พื้นที่สาธารณะของชุมชน ปัจจุบันมีปัญหาถูกบุกรุกและจับจองเป็นพื้นที่ส่วนบุคคลไปมากแล้ว 
เช่น ปุาช้า แต่เดิมกว้างขวาง ต่อมาเมื่อเลิกใช้ ชาวบ้านเข้าไปจับจองท ากิน เหลืออยู่เพียงเล็กน้อย เช่นเดียวกับพื้นที่
แหล่งน้ า ปัจจุบันถูกถมและบุกรุกเป็นส่วนบุคคลจนเหลือสภาพความเป็นพื้นที่สาธารณะอยู่น้อย บางแห่งถมไป
หมด ยังคงเกิดขึ้นต่อเนื่อง ผู้น าชุมชนบางท่านจึงเห็นว่าสมควรที่ชุมชนจะโดยองค์กรชุมชน หรือองค์การบริหารส่วน
ต าบลหรือวัด หรือองค์กรที่เกี่ยวข้อง ได้จัดการอนุรักษ์และพัฒนาพื้นที่สาธารณะของชุมชน เช่น ปุาช้า คลอง บึง 
ขึ้นไว้เพื่อให้ลูกหลานได้ใช้ประโยชน์สืบไป การด าเนินงานเพื่อจัดการอนุรักษ์และพัฒนาพื้นที่สาธารณะของชุมชนที่
ผ่านมา ผู้ที่เกี่ยวข้องอาศัยข้อกฏหมายที่เกี่ยวข้องมาพิจารณา จึงไม่มีโอกาสปกปูองสิ่งเหล่านี้ไว้ได้ ด้วยไม่มีหลัการ
ยืนยันชัดเจน เพราะปูุย่าตายายได้ใช้ทุนวัฒนธรรมชุมชนด้านความเชื่อ สงวนพื้นที่ดังกล่าวไว้ ดังนั้น แนวทางการ
แก้ปัญหาจึงสมควรฟื้นฟูทุนวัฒนธรรมที่แฝงฝังอยู่ในกายด้านความเชื่อของชุมชนขึ้นมาใช้ เป็นต้นว่า การบุกรุกสิ่ง



Veridian E-Journal, Silpakorn University   
ISSN  1906 – 3431      

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2558 

 
 

 241 
 

เหล่านี้เป็นการผิดต่อผีบรรพบุรุษ ผิดต่อเจ้าพ่อเจ้าแม่ของ เป็นการอกตัญญูต่อบรรพชน เมื่อตายไปจะไปอยู่ใน
สถานที่ทุกข์ชั่วกาลนาน ไม่มีทางที่จะกลับไปอยู่ร่วมกับบรรพบุรุษในสวรรค์ได้  
  2.3 แนวทางการใช้ทุนวัฒนธรรมที่อยู่ในรูปของวัตถุเพื่อการพัฒนาชุมชน 
    2.3.1 ด้านสังคมและวัฒนธรรมชุมชน เช่น 
      2.3.1.1 การใช้เป็นหลักฐานอ้างอิงและแหล่งศึกษาค้นคว้าทุนทางวัฒนธรรมที่แฝง
ฝังอยู่ในกายเพื่อน ามาใช้พัฒนาเศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรม ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม โดยใช้ทุน
วัฒนธรรม เช่น ปั๊บผีเรือน เป็นท าเนียบรายชื่อคนที่อยู่ในกลุ่มผีเดียวกัน เป็นหลักฐานยืนยันและอ้างอิงเพื่อ
น ามาใช้สร้างคุณค่าที่ เป็นความรัก ความสามัคคี ความช่วยเหลือเกื้อกูล ความผูกพันทางเครือญาติ ความเป็ 
นพี่เป็นน้อง เป็นกลุ่มชาติพันธุ์เดียวกัน ที่ต้องร่วมทุกข์ร่วมสุขซึ่งกันและกัน และสร้างความเข้มแข็งแก่ชุมชน ดังที่
ปูุย่าตายายและพ่อแม่เคยใช้มาแต่อดีต ถ้ามีใครเสียชีวิตลงในชุมชน คนในชุมชนโดยเฉพาะอย่างยิ่งคนที่อยู่ในกลุ่ม
ผีเดียวกัน สิง (ตระกูล) เดียวกัน ทุกคนต้องหยุดงาน ไม่ว่าจะเป็นงานประจ าหรืองานจรแล้วมาช่วยจัดการงานศพ
ให้เสร็จเรียบร้อยก่อนจึงจะกลับไปท าต่อ “ปั๊บผีเรือน”  
      2.3.1.2 การเป็นต้นแบบหรือแบบอย่างในการพัฒนา สืบสานอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่
อยู่ในรูปของวัตถุให้มีความเจริญก้าวหน้า ร่วมสมัยกับสังคมปัจจุบัน เช่น ใช้ลวดลายเสื้อผ้าแบบพื้นบ้าน มาเป็น
ต้นแบบในการพัฒนาลวดลายเสื้อผ้า ที่บางครอบครัวทออยู่ในชุมชนปัจจุบัน หรือใช้เป็นต้นทุนออกแบบพัฒนา
ผลผลิตของกลุ่มทอผ้าพื้นเมืองโดยใช้วัสดุอุปกรณ์สมัยใหม่ เช่น ด้าย กี่กระตุก สีจากโรงงาน มาออก แบบ สร้าง
ลวดลายผ้าทอ มีความหลากหลาย สวยงาม เป็นที่พอใจ และกลายเป็นสินค้าที่นอกจากสร้างมูลค่าที่เป็นเงินทอง
แล้ว ยังสามารถสร้างชื่อเสียงแก่กลุ่มชาติพันธุ์ได้ด้วย  
    2.3.2 ด้านเศรษฐกิจชุมชน เช่น 
    การใช้สร้างและพัฒนาผลผลิตของกลุ่มและองค์กรในชุมชน เช่น โดยกลุ่มและองค์กรในชุมชน 
ทั้งส่วนที่มีอยู่แล้วในปัจจุบัน เช่น มูลนิธิไทยทรงด า (ประเทศไทย) สมาคมไทยด า (ประเทศไทย) วัด โรงเรียน กลุ่ม
แม่บ้าน กลุ่มเกษตรกร หรือกลุ่มที่จะจัดตั้งขึ้นใหม่ ไม่ว่าจะเป็นกลุ่มทางสังคมและวัฒนธรรมหรือกลุ่มอาชีพ 
สามารถน าเอาทุนวัฒนธรรมที่อยู่ในรูปของวัตถุมาเป็นต้นแบบหรือแบบอย่างในการสร้างสรรค์ผลผลิตขึ้นใหม่ 
หรือน าสิ่งที่มีอยู่แล้วมาพัฒนาเป็นผลผลิตของกลุ่มและองค์กรขึ้นได้ โดยการใช้สร้างผลผลิตทางวัฒนธรรมที่
ทรงคุณค่า เหมาะแก่การใช้เป็นของก านัล ของฝาก ของที่ระลึก และเป็นสินค้าทางวัฒนธรรมที่สร้างมูลค่าที่เป็นเงิน
ทองแก่กลุ่มหรือองค์กรได้ด้วย คนในชุมชนที่มีความพร้อม สามารถน าทุนวัฒนธรรมที่อยู่ในรูปของวัตถุมาพัฒนา
เป็นผลผลิตออกเผยแพร่และจ าหน่ายได้ เป็นต้นว่า เกวียน ล้อเลื่อน ลากเลื่อน คันไถ ภาชนะ ตะกร้า รูปวัว รูป
ควาย มาท าเป็นของที่ระลึก ที่มีสัญลักษณ์แสดงอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ ปรากฏอย่บนสินค้า น าเคร่ืองมือ
เครื่องใช้สมัยใหม่เข้าช่วยในการจัดสร้างจัดท า ตกแต่งทาสีลงแลคเกอร์ให้ดูสวยงาม ประณีต เหมาะแก่การจัดเก็บไว้
ประดับบ้านหรือเป็นของฝาก อาจท าในนามของกลุ่ม องค์กรชุมชน หรือท าโดยครอบครัวก็ได้ สามารถเสริมสร้าง
คุณค่าที่เป็นเกียรติยศ ศักดิ์ศรี และอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ได้ และน่าจะเป็นการสร้างงานสร้างอาชีพและ
รายได้ที่ดีแก่กลุ่มหรือครอบครัวหรือบุคคลอีกช่องทางหนึ่ง ซึ่งกรณีนี้ ผู้อาวุโสในชุมชนได้ให้ข้อมูลเพิ่มเติมว่า  



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2558 

วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal, Silpakorn University  
ISSN  1906 – 3431      

 
 

242  
 

“ปัจจุบัน หลวงพ่อเจ้าอาวาสวัดเกาะแรต เป็นผู้ที่มีทักษะเป็นเลิศในการแกะสลักที่สามารถถ่ายทอดความรู้ 
ความสามารถและความฉลาดไหวพริบในการแกะสลักเพื่อสร้างสินค้าของที่ระลึกแก่ผู้ที่สนใจในชุมชนได้ หากได้รับ
การประสานจะสามารถฝึกอบรมผู้สนใจได้” (อาจารย์ชวลิต อารยุติธรรม, สัมภาษณ์: วันที่ 27 ตุลาคม 2557)    
    2.3.3 ด้านพัฒนาทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมของชุมชน เช่น ใช้พัฒนาพื้นที่
สาธารณะเพื่อการหาอยู่หากินของคนในชุมชน โดยการน าทุนวัฒนธรรมที่อยู่ในรูปของวัตถุ เช่น หลักฐานทางวัตถุ 
สิ่งปลูกสร้าง คู คลองหรือโบราณคดีที่ปรากฏในพื้นที่ น ามาใช้เป็นหลักฐานอ้างอิง หรือยืนยันสถานภาพความเป็น
พื้นที่สาธารณะสถานที่หรือสิ่งนั้นๆ และใช้ทุนวัฒนธรรมที่แฝงฝังอยู่ในกายมาสร้างคุณค่าที่เป็นส านึกสาธารณะ 
การเสีย สละและการเห็นแก่ส่วนรวม เช่น พื้นที่ที่ปูุย่าตายายได้สร้างขึ้นไว้ เพื่อขยายผลสู่การอนุรักษ์ ฟื้นฟู และ
พัฒนาขึ้นเป็นพื้นที่สาธารณะของชุมชน ให้มีสภาพสมบูรณ์ตามบริบทธรรมชาติของพื้นที่นั้นๆ สืบต่อไป  เช่น 
อนุรักษ ์ฟื้นฟู และพัฒนาหนองน้ าหรือแหล่งน้ า ปุาหรือโคกที่เป็นพื้นที่สาธารณะให้ปรากฏชัดเจน สร้างมาตรการ
ในการใช้ประโยชน์ที่เหมาะสมผ่านกระบวนการมีส่วนร่วมชุมชน โดยเปิดโอกาสให้ชุมชนใช้ประโยชน์ได้ตามความ
เหมาะสม ตามฤดูกาล เช่น การหาของปุา การน าของปุามาใช้ประโยชน์ การหาปลา ตามมาตรการที่ก าหนดขึ้น พื้นที่
สาธารณะจะกลายเป็นแหล่งอาหารที่คนในชุมชน คนยากจนสามารถเข้าถึงได้โดยตรง ดังเช่นที่ปูุย่าตายายเคยใช้
ด ารงชีพมาแล้ว    
  2.4 แนวทางการใช้ทุนวัฒนธรรมที่อาศัยการสถาปนาเพื่อการพัฒนาชุมชน  
    2.4.1 ด้านสังคมและวัฒนธรรมชุมชน เช่น  
      2.4.1.1 การน าทุนวัฒนธรรมมาใช้เสริมพลังความเข้มแข็งแก่ขนบธรรมเนียม จารีต
ประเพณี และพิธีกรรมของชุมชน เช่น ลักษณะสถานการณ์การปรับตัวเพื่อสร้างสมดุลในการด ารงอยู่ของคนใน
ชุมชน และผลการเปลี่ยนแปลงทุนวัฒนธรรมที่มีต่อการพัฒนาชุมชนดังกล่าวข้างต้น สามารถก าหนดแนวทางการ
ใช้ทุนวัฒนธรรมที่อาศัยการสถาปนาเพื่อพัฒนาสังคมและวัฒนธรรมของชุมชนได้ ในลักษณะการใช้เสริมพลังความ
เข้มแข็งแก่ขนบธรรมเนียม จารีตประเพณี และพิธีกรรมของชุมชน เป็นต้นว่า ประเพณีเลี้ยงเจ้าพ่อเจ้าแม่ 
ประเพณีเสนเรือน การเกิด การตาย การแต่งงาน ประเพณีสงกรานต์ไทยทรงด า ฯลฯ ในปัจจุบัน ถูกน ามาใช้เพื่อ
สร้างมูลค่าที่เป็นเงินทองมากกว่าการใช้เพื่อสร้างคุณค่าที่เป็นคุณธรรม ท าให้ขนบธรรมเนียม จารีตประเพณี และ
พิธีกรรมหลายอย่างของชุมชนที่ไม่สามารถสร้างมูลค่าได้ถูกลดความส าคัญลง บางอย่างสูญหายไป บางอย่างยังคง
จัดขึ้นแต่พอเป็นพิธีบ้าง สถานการณ์ดังกล่าวนี้สามารถฟื้นฟูและพัฒนาให้มีความเข้มแข็งและยั่งยืนได้ หากได้
น าเอาทุนวัฒน ธรรมที่อาศัยการสถาปนามาเสริมพลังให้ชุมชนเกิดความรู้ ความเข้าใจในคุณค่าที่เป็นของเดิมแล้ว
น ามาใช้เสริมพลังในการด าเนินงานให้ขนบธรรมเนียม จารีตประเพณี และพิธีกรรมของชุมชน สามารถสร้างคุณค่า
และหรือมูลค่าได้ควบคู่กันไป เป็นต้นว่า 
      ประเพณีสงกรานต์ ชาวไทยทรงด าในชุมชนสมัยปูุย่าตายายส่วนใหญ่ได้ใช้สร้างคุณ
ค่าที่เป็นคุณธรรม เช่น ความรัก ความเคารพ ความกตัญญูกตเวที ความมีสวัสดิมงคล รวมทั้งคุณค่าที่เป็น ความ
สนุกสนาน รื่นเริง พักผ่อนหย่อนใจของคนในชุมชนด้วย ส่วนมูลค่าที่เป็นเงินทองนั้นอาจจะผลพลอยได้เกิดขึ้น แต่ไม่
ใช้เปูาหมายหลักของการด าเนินงานที่ เป็นขนบธรรมเนียม จารีตประเพณี และพิธีกรรม ต่างๆ แต่หาก
คณะกรรมการจัดงานได้ศึกษา ท าความเข้าใจในคุณค่าดังกล่าวนี้แล้วน ามาวางแผนพัฒนาการด าเนิน  งานเพื่อ



Veridian E-Journal, Silpakorn University   
ISSN  1906 – 3431      

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2558 

 
 

 243 
 

สร้างคุณค่าดังกล่าวให้เกิดขึ้น ควบคู่ไปกับการพัฒนางานเพื่อสร้างมูลค่าในเชิงการท่องเที่ยวดังที่เป็นอยู่ใน
ปัจจุบัน  
      ประเพณีการเสนเรือน สมัยปูุย่าตายายจัดประเพณีพิธีกรรมนี้ขึ้นเพื่อสร้างคุณค่าที่เป็น 
ความกตัญญูกตเวที ความสามัคคี และความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันแก่ครอบครัว ญาติพี่น้อง วงศ์ตระกูล เพื่อน
บ้าน หากเจ้าภาพ องค์กรชุมชน และผู้ที่เกี่ยวข้อง เช่น หมอผู้ประกอบพิธีกรรม ผู้น าชุมชน กลุ่มองค์กรที่เกี่ยวข้อง 
ได้ศึกษาเรียนรู้คุณค่าให้เข้าใจอย่างถ่องแท้แล้วน ามาสื่อสารกับคนที่เก่ียวข้องและคนในชุมชน และร่วมกันอนุรักษ์ 
ฟื้นฟูขึ้นใช้สร้างคุณค่าที่เป็นค่านิยมและทัศนคติที่ดี  
    2.4.2 ด้านเศรษฐกิจชุมชน เช่น 
       2.4.2.1 การใช้ลดต้นทุนในการท านาและสร้างอ านาจต่อรองราคาผลผลิตและปัจจัย 
การผลิตในการประกอบอาชีพ โดยอาศัยแบบอย่างที่คนในสมัยปูุย่าตายายได้ใช้ขนบธรรมเนียม จารีตประเพณีลง
แขกแลกเปลี่ยนแรงงานในการปักด า เก็บเกี่ยว นวด และขนข้าวขึ้นยุ้ง สร้างคุณค่าที่เป็นความมั่นคงในการท านาให้
ทัน กับฤดกาล และสร้างมูลค่าโดยการลดค่าใช้จ่ายในการท านา รวมทั้งสร้างคุณค่าที่เป็นความรัก ความสามัคคีใน
หมูค่ณะที่น าไปสู่การอยู่ร่วมกันในชุมชนได้อย่างเป็นสุข ซึ่งปัจจุบันสิ่งเหล่านี้ยังมีอยู่ในชุมชน ดังค าบอกเล่าที่ว่า  
“ทุกวันนี้ยังมีกลุ่มด านาที่ยังมีความเข้มแข็ง ช่วยเหลือกันอยู่เป็นกลุ่ม สามารถพึ่งพาแรงงานกันได้ ไม่มีปัญญา ขาด
แรงงาน แต่กลุ่มดังกล่าวก็ยังคงจ ากัดอยู่ในเรื่องการท านาเท่านั้น (อาจารย์ชวลิต อารยุติธรรม, สัมภาษณ์: วันที่ 27 
ตุลาคม 2557)    
      หากการท านาและการประกอบอาชีพต่างๆ ในปัจจุบันได้น าขนบธรรมเนียม จารีตประ 
เพณีนี้มาใช้ แล้วพัฒนากลุ่มให้มีความเข้มแข็ง น าไปสู่การสร้างคุณค่าทางสังคมและวัฒนธรรม และสร้างมูลค่า
ในทางเศรษฐกิจได้อย่างมีพลัง สามารถลดต้นทุนและสร้างอ านาจการต่อรองราคาทั้งการซื้อปัจจัยการผลิตและการ
ขายผลผลิตได้ดีกว่าการที่ต่างคนต่างขาย ต่างคนต่างซื้อ และยังมีการแข่งขันฉกฉวยโอกาสในการซื้อขายอย่างที่
เป็น อยู่ในปัจจุบัน  
      2.4.2.2 การส่งเสริม พัฒนาชุมชนให้เป็นแหล่งท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมและแหล่งศึกษา
เรียนรู้ทางวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ ด้วยชุมชนชาวไทยทรงด าบ้านเกาะแรต เป็นชุมชนกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีขนบ ธรรม
เนียม จารีตประเพณีที่เป็นอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมแตกต่างจากชุมชนอื่น ทั้งยังเป็นชุมชนที่ตั้งอยู่ไม่ไกลจาก
ศูนย์กลางความเจริญของประเทศไทย มีถนนเข้าถึงได้หลายเส้นทาง และตั้งอยู่บนเส้นทางการท่องเที่ยวของท้องถิ่น 
หากคณะกรรมการชุมชน กลุ่ม หรือองค์กรชุมชน รวมทั้งหน่วยงานต่างๆ ที่เกี่ยวข้องได้น าทุนวัฒน ธรรมที่อาศัยการ
สถาปนา และทุนวัฒนธรรมที่แฝงฝังอยู่ในกาย รวมทั้งทุนวัฒนธรรมที่อยู่ในรูปของวัตถุมา ใช้พัฒนาขนบธรรมเนียม 
จารีตประเพณี และวัฒนธรรมด้านอื่นๆ ในวิถีชีวิต ทั้งส่วนที่เกิดขึ้นตามปกติและส่วนที่เกิดขึ้นในเทศกาลต่างๆ ของ
ชุมชน ให้กลายเป็นแหล่งศึกษาเรียนรู้วิถีชีวิตกลุ่มชาติพันธุ์ แก่คนภายนอกที่สนใจ หรือนักเรียน นักศึกษา หรือ
นักท่องเที่ยวทัศนศึกษาแล้ว นอกจากจะสร้างคุณค่าที่เป็นชื่อเสียง เกียรติยศ ศักดิ์ ศรีที่เป็นอัตลักษณ์แก่ชุมชน
แล้ว ยังสามารถสร้างมูลค่าที่เป็นเงินทองหรือมูลค่าทางเศรษฐกิจแก่คนในชุมชนได้อย่างกว้างขวาง และยังสามารถ
เสริมพลังการใช้ทุนพัฒนาชุมชน ให้ชุมชนมีความเข้มแข็ง คนในชุมชนมีรายได้ และมีความสุขยิ่งขึ้น    
     
 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2558 

วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal, Silpakorn University  
ISSN  1906 – 3431      

 
 

244  
 

    2.4.3 ด้านทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมของชุมชน เช่น  
      2.4.3.1 ใช้อนุรักษ์และพัฒนาทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมของชุมชน โดยน า
ขนบ ธรรมเนียม จารีตประเพณีที่เกี่ยวข้องกับทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม (เช่น ประเพณีการสู่ขวัญข้าว สู่
ขวัญวัวควาย ประเพณีการไหว้เจ้าพ่อเจ้าแม่ ประเพณีการไหว้เจ้าที่นา ไหว้แม่ธรณี แม่คงคา เจ้าปุาเทพารักษ์สิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ ฯลฯ และจารีตปฏิบัติต่อทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม เช่น ไม่ทิ้งสิ่งสกปรกลงในแหล่งน้ า ไม่บุก
รุกพื้นที่ ซึ่งสืบต่อมาจากบรรพบุรุษ แม้ว่าจะนับถือพุทธศาสนาแล้ว สิ่งเหล่านี้ยังคงปฏิบัติอยู่เหมือนเดิม) น ามา
สร้างคุณค่าที่เป็นคุณธรรม เช่น ความเคารพ ความกตัญญูรู้คุณ ความพอเพียงในการใช้ทรัพยากรธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อม ความส านึกรับผิดชอบต่อพื้นที่สาธารณะ โดยอาศัยสถานการณ์การปรับตัวและการเปลี่ยนแปลงที่
เกิดขึ้นในปัจจุบัน ที่ท าให้ขนบธรรมเนียม จารีตประเพณี และพิธีกรรม ส่วนหนึ่งสูญหายไป ส่วนหนึ่งไม่สามารถ
สร้างคุณค่าให้เป็นพลังได้ดังเดิม ด้วยคนในชุมชนปัจจุบันไม่ให้ความส าคัญ สถานการณ์ดังกล่าวนี้ หากองค์กรชุมชน 
เช่น วัด บ้าน โรงเรียน หรือกลุ่มในชุมชน ได้ส่งเสริมให้คนในชุมชนร่วมกันฟื้นฟูขนบธรรมเนียม จารีต ประเพณี 
และพิธีกรรมดังกล่าวขึ้น จะสามารถสร้างคุณค่าให้เกิดขึ้นต่อคนในชุมชนที่เป็นความเคารพในธรรมชาติ ความ
กตัญญูรู้คุณต่อธรรมชาติ ความพอเพียงในการใช้ทรัพยากรธรรมชาติ ร่วมกับคุณค่าที่เกิดจากการใช้ทุนวัฒนธรรม
ที่แฝงฝังอยู่ในกายและทุนที่อยู่ในรูปของวัตถุดังกล่าวข้างต้น จะท าให้เกิดเป็นพลังน าไปสู่การอนุรักษ์และพัฒนา
ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมของชุมชนให้ฟื้นคืนสู่ความสมบูรณ์ได้เพิ่มข้ึน 
      2.4.3.2 ใช้ส่งเสริมการด าเนินงานการใช้ทุนวัฒนธรรมส่วนที่แฝงฝังอยู่ในกายและ
ส่วนที่อยู่ในรูปของวัตถุ อนุรักษ์ และพัฒนาพื้นที่สาธารณะและพืชพรรณธรรมชาติ โดยการฟื้นฟูขนบธรรมเนียม 
จารีตประเพณี และพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องมาใช้ (ดังเช่นบางชุมชนใช้พิธีบวชปุา สืบชะตาแม่น้ า สืบชะตาปุาชุมชน 
ดอนปูุตา ฯลฯ) เพื่อเสริมสร้างคุณค่าที่เป็นความเคารพ ความกตัญญู ความไว้วางใจ และส านึกในบุญคุณของ
ธรรมชาติ ส านึกในบุญคุณของบรรพชนที่สร้างหมู่บ้าน ที่ท าให้ลูกหลานได้มีที่ยืนที่อยู่ถึงปัจจุบัน เพื่อให้เป็นพลัง
ขับเคลื่อนการด าเนินงานดังกล่าวสู่ความส าเร็จ โดยการท าให้คนส่วนใหญ่รู้ เข้าใจ และยอมรับในคุณค่าและ
ความส าคัญดังกล่าวแล้วส่งเสริมการสร้างค่านิยมและทัศนคติที่ดีงามในการร่วมอนุรักษ์และพัฒนาพื้นที่สาธารณะ
และพืชพรรณธรรมชาติให้เกิดความสมบูรณยั่งยืนสืบไป 
      อนึ่ง ในกระบวนการใช้ทุนวัฒนธรรมตามแนวทางต่างๆ ดังกล่าวข้างต้น ยังสามารถ
สร้างทุนวัฒนธรรมที่อาศัยการสถาปนาขึ้นใหม่ได้ด้วย เช่น การใช้ทุนวัฒนธรรมที่อยู่ในรูปของวัตถุพัฒนาเศรษฐกิจ
ของชุมชน สามารถสร้างขนบธรรมเนียมจารีตประเพณีใหม่ขึ้นในกลุ่มอาชีพทางการเกษตรได้ เช่น เกิดกลุ่มท านาที่
ครบวงจร ทั้งการผลิต การบริโภค การแจกจ่าย และการแลกเปลี่ยน จนกลายเป็นขนบธรรมเนียมจารีตประเพณีของ
กลุ่ม ที่สร้างคุณค่าที่เป็นคุณธรรมและมูลค่าที่เป็นเงินทองให้สมาชิกได้ด ารงชีพอยู่อย่างเป็นสุข กลุ่มมีความเข้มแข็ง
ยั่งยืนด้วย 
 
ข้อเสนอแนะ 
 1. การวิจัยในครั้งนี้ได้ท าให้เกิดความเข้าใจชาวไทยทรงด ามากขึ้นว่า ในภาวะสังคมที่มีความหลาก 
หลาย แต่เหตุใดชาวไทยทรงด ายังคงสืบทอดวัฒนธรรม ขนบธรรมนียม ประเพณีของตนไว้ได้ แม้ว่าบางอย่างได้
เปลี่ยนแปลงไปบ้างแล้ว ดังนั้น การส่งเสริมและการสนับสนุนให้ลักษณะทุนวัฒนธรรมของชาวไทยทรงด าบ้าน



Veridian E-Journal, Silpakorn University   
ISSN  1906 – 3431      

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2558 

 
 

 245 
 

เกาะแรต บรรลุวัตถุประสงค์ตามที่ได้ตั้งไว้ มีผลในการสร้างความเข้มแข็งของชุมชน และการด ารงอยู่ของวัฒนธรรม
ชุมชนของชาวไทยทรงด ามิให้สูญหาย ด้วยเหตุนี้ จึงควรส่งเสริมการสร้างเครือข่ายหรือการสนับ สนุนสมาคม 
มูลนิธิให้มีความเข้มแข็งยิ่งขึ้น รวมทั้งการมีส่วนร่วมของชาวไทยทรงด าในชุมชน เพื่อเป็นขวัญ ก าลังใจ เป็นพลัง
ผลักดันในการพัฒนาทุนวัฒนธรรมด้านต่างๆ ซึ่งเป็นคุณค่าที่น ามาซึ่งมูลค่าและความสุขมวลรวมให้เกิดขึ้นแก่
บุคคล สังคม และชุมชนได้ หรือการรวมกลุ่มเพื่อเผยแพร่วัฒนธรรมที่ เป็นอัตลักษณ์เฉพาะของกลุ่มชาติพันธุ์ 
นอกจากนี้ การให้ความส าคัญในด้านงบประมาณที่เกี่ยวข้องกับการจัดกิจกรรม หรือการจัดงานสืบสานวัฒนธรรม
ของชาวไทยทรงด า ก็จะท าให้กลุ่มชาติพันธุ์ไทยทรงด ามีความภาคภูมิใจที่เกิดและสืบเชื้อสายมาจากบรรพบุรุษ 
โดยเฉพาะกลุ่มคนรุ่นใหม่ที่เกิดและเติบโตขึ้นในประเทศไทย 
 2. การศึกษาเก่ียวกับทุนวัฒนธรรมในชุมชนบ้านเกาะแรต 5 ด้านคือ ทุนวัฒนธรรมที่เกี่ยวกับการอยู่
อาศัย ทุนวัฒนธรรมที่เกี่ยวกับการท ามาหากิน ทุนวัฒนธรรมที่เกี่ยวกับการแต่งกายและการประดับตกแต่ง ทุน
วัฒนธรรมที่เกี่ยวกับการดูแลและรักษาสุขภาพ และทุนวัฒนธรรมที่เกี่ยวกับศาสนา ความเชื่อ ประเพณี และ
พิธีกรรม เป็นการสืบทอดวัฒนธรรมที่เป็นไปเฉพาะกลุ่ม สถาบันการศึกษาหรือหน่วยงานภาครัฐควรให้มีการ
จัดการเรียนรู ้แลกเปลี่ยนวัฒนธรรมที่เป็นไปเพื่อพัฒนาและส่งเสริมความเข้าใจอันดีระหว่างกลุ่มชนอื่น และกลุ่ม
ชาวไทยทรงด าให้มากกว่าที่เป็นอยู่ หน่วยงานที่มีส่วนเกี่ยวข้อง เช่น ส านักงานวัฒนธรรมหรือสภาวัฒนธรรม ควรมี
การศึกษาวัฒนธรรมอันดีงามของชาวไทยทรงด าที่มีอยู่ ที่ได้สั่งสมและถ่ายทอกมาหลายชั่วอายุคน น าไปประยุกต์
และเผยแพร่สู่สาธารณชน เป็นการส่งเสริมวัฒนธรรมย่อยให้เป็นที่รู้จักมากข้ึน  
 3. ภาครัฐควรให้ความส าคัญกับการใช้มิติทางวัฒนธรรม เนื่องจากประเทศไทยเป็นดินแดนที่มีความ
หลากหลายทางวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ จะเห็นได้จากภูมิภาคต่างๆ ที่มีกลุ่มชาติพันธุ์หลายกลุ่มอาศัยอยู่ร่วมกัน
บนรากฐานของทุนวัฒนธรรมที่เป็นอัตลักษณ์เฉพาะกลุ่ม เมื่อน าหลักการใช้วัฒนธรรมเป็นเครื่องมือมาพิจารณา
วิธีการ หรือกระบวนการเปลี่ยนผ่านทุนวัฒนธรรมของชุมชน แล้วสามารถสร้างข้อเสนอแนะเพื่อการฟื้นฟูทุน
วัฒนธรรมของชุมชนไทยทรงด าได้ 3 ลักษณะ คือ  
  3.1 ควรน าวัฒนธรรมไปใช้เป็นเครื่องมือในรูปแบบการพัฒนาหรือการอนุรักษ์ตัววัฒนธรรมที่
ก าหนดเปูาหมายและวัตถุประสงค์ชัดเจนว่า เพื่อมุ่งเพิ่มทุนทางวัฒนธรรมในด้านนั้นๆ แก่ชุมชนอย่างชัดเจน 
  3.2 ควรน าวัฒนธรรมไปใช้เป็นเครื่องมือในรูปแบบหวังประโยชน์เฉพาะอย่าง คือ น าวัฒนธรรม
ด้านต่างๆ ไปใช้เพื่อเพิ่มทุนวัฒนธรรมเฉพาะให้บรรลุเปูาหมายตามความต้องการ เพื่อให้กิจกรรมทางวัฒน ธรรม
ดังกล่าวนี้เสริมสร้างทุนวัฒนธรรมที่เป็นคุณค่าการพึ่งตนเอง การแบ่งปัน การช่วยเหลือเก้ือกูล การสร้างหลักประกัน
สังคมข้ึนแก่ชุมชน   
  3.3 ควรน าวัฒธรรมไปใช้เป็นเครื่องมือในการเข้าถึงคุณค่าความดีงามทางจริยธรรมและวัฒนธรรม
ของชุมชน เพื่อปลูกฝังให้คนตระหนักในคุณค่าความเป็นมนุษย์ การอยู่ร่วมกันให้เกิดความมั่นคง ปลอดภัย มีความ
รัก สามัคคี มีเกียรติ มีศักดิ์ศร ีมีความสุขตามเปูาหมายสูงสุดของชีวิตของชาวไทยทรงด า  
 
ข้อเสนอแนะในการท าวิจัยครั้งต่อไป 
 ปัจจุบันการวิจัยเกี่ยวกับทุนวัฒนธรรมในสังคมไทยยังมีอยู่อย่างจ ากัด จึงควรส่งเสริมให้มีการศึกษา วิจัย
ที่เก่ียวข้องกับทุนวัฒนธรรมในกลุ่มชาติพันธุ์อื่น เพื่อเปรียบเทียบเหตุการณ์ สถานการณ์ ปรากฏการณ์ธรรมชาติ ที่



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2558 

วารสารวิชาการ  Veridian E-Journal, Silpakorn University  
ISSN  1906 – 3431      

 
 

246  
 

เก่ียวกับทุนวัฒนธรรมในกลุ่มชาติพันธุ์นั้นๆ ว่ามีลักษณะเป็นอย่างไร ท าไมจึงเป็นอย่างนั้น และมีส่วนเชื่อมโยงหรือ
มีลักษณะร่วมกับชุมชนกลุ่มชาติพันธุ์ไทยทรงด าในพื้นที่ศึกษานี้บ้างหรือไม่ อย่างไร  ส าคัญคือ ชุมชนกลุ่มชาติ
พันธุ์ที่ตกอยู่ภายใต้อ านาจของระบบทุนนิยมเสรีประชาธิปไตย จะมีแนวคิด วิธีการ หรือหลักการหรือทฤษฎีใดบ้าง
ที่จะช่วยอนุรักษ์ และพัฒนาอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์นั้นๆ ให้รอดพ้นจากการสูญหายไปได้ จึงสมควรอย่างยิ่ง
ที่จะมีการศึกษาวิจัยเก่ียวกับเร่ืองนี้ต่อไปหรือในประเด็นอื่น เช่น                                                                                                                                                                                                            
 1. การวิจัยทางมานุษยวิทยาวัฒนธรรม (Cultural Anthropology) เพื่อศึกษาการสร้างจิตส านึกร่วม
ของกลุ่มชาติพันธุ์ ให้เกิดความรัก ความหวงแหนในความเป็นชาติพันธุ์ของตนเอง โดยเฉพาะกลุ่มคนรุ่นใหม่ที่เกิด
และเติบโตขึ้นในภาวะที่มีการเปลี่ยนแปลง และสามารถสร้างความเข้มแข็งให้กับกลุ่มชาติพันธุ์ 
 2. ควรมีการศึกษาแบบวิจัยและพัฒนา (Research and Development: R&D) เพื่อพัฒนา
รูปแบบของการเสริมสร้างพลัง อ านาจทางวัฒนธรรมให้แก่กลุ่มชาติพันธุ์ไทยทรงด า โดยใช้แนวคิดทุนวัฒน ธรรมให้
มากข้ึน ซึ่งจะท าให้เกิดความเข้าใจอันดีในวิถีการด าเนินชีวิตและสังคมของไทยทรงด ามากข้ึน 
 
เอกสารอ้างอิง 
ภาษาไทย 
การุณย์  ด่านประดิษฐ์. (2557). “Art : ดนตรีในวิถีชีวิตของไทยทรงด า บ้านหัวชุกบัว ต าบลสระพัฒนา อ าเภอ 
 ก าแพงแสน จังหวัดนครปฐม.” Veridian E-Journal, SU ปีที่ 7, ฉบับที่ 2 (เดือนพฤษภาคม –  
 สิงหาคม) : 1385-1398. 
จักรแก้ว นามเมือง. (2551). ทุนทางวัฒนธรรม. ใน วัฒนธรรมไทย. กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้น ส่วนจ ากัด  
 นวสาส์นการพิมพ์. 
ชนิดา เสงี่ยมไพศาลสุข. (2550). เศรษฐกิจของทรัพย์สินเชิงสัญลักษณ์. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์โครงการ 
 จัดพิมพ์คบไฟ.  
ชาย โพธิสิตา. (2550). ศาสตร์และศิลป์แห่งการวิจัยเชิงคุณภาพ. พิมพ์คร้ังที่ 3. กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้ง 
 แอนด์พับลิชชิ่ง จ ากัด (มหาชน). 
ธีรยุทธ บุญมี. (2546). ความหลากหลายของชีวิตความหลากหลายทางวัฒนธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ:  
 บริษัทโรงพิมพ์เดือนตุลา จ ากัด. 
เนาวรัตน์ เจตด.ุ (2555). “การพัฒนาแบบฝึกเสริมทักษะการเขียนสรุปความ โดยใช้ข้อมูลท้องถิ่นไทยทรงด า  
 อ าเภอเขาย้อย จังหวัดเพชรบุรี ส าหรับนักเรียนชัน้มัธยมศึกษาปีที่ 2.” Veridian E-Journal, SU ปี 
 ที่ 5, ฉบับที่ 3 (เดือนกันยายน – ธันวาคม) : 169-189. 
สนธยา พลศรี. (2547). ทฤษฎีและหลักการพัฒนาชุมชน.พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพมหานคร: โอเอสพริ้นติ้ง   
สัญญา สัญญาวิวัฒน์. (2550). ทฤษฎีและกลยุทธ์การพัฒนาสังคม. พิมพ์ครั้งที่ 7. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์ 
 มหาวิทยาลัย. 
สุภางค์ จันทวานิช. (2540). การวิเคราะห์ข้อมูลในการวิจัยเชิงคุณภาพ. พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ 
 แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
สุวิไล เปรมศรีรัตน์. (2544). แผนที่ภาษาศาสตร์เชิงสังคม. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์คุรุสภาลาดพร้าว. 



Veridian E-Journal, Silpakorn University   
ISSN  1906 – 3431      

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2558 

 
 

 247 
 

เอ่ียม ทองดี. (2548). “อันเนื่องด้วยวัฒนธรรม.” วารสารวัฒนธรรมปริทรรศน์ ปีที่ 1, ฉบับที่ 1 (เดือนเมษายน– 
 มิถุนายน) : 16–29.(2548).  “การเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรม.”   วารสารวัฒนธรรมปริทรรศน์ ปีที่1,   
 ฉบับที่ 2-3 (เดือนกรกฎาคม-กันยายน, ตุลาคม-ธันวาคม) : 32-46. 
ภาษาต่างประเทศ 
Bourdier, Pierre. Outline of a Theory of Practice. Cambridge : Cambridge University Press,  
 1997. 
E.Adamson Hoebel. Anthropology : The Study of Man. Third edition. New York : McGraw-Hill  
 Book  Company. 1949. 


