
ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

1162  
 

บทบาทสถาปัตยกรรมประดิษฐานพระพุทธรูปนอนสมัยสุโขทัยและสมัยอยุธยา* 
 

The role of Architecture for Reclining Buddha in the Sukhothai  
period and Ayutthaya period 

 
สิริเดช วังกรานต ์(Siridate Wangkran)** 

 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของงานวิจัยเร่ืองการศึกษาการออกแบบสถาปัตยกรรมวิหารพระนอนสมัยต้น
รัตนโกสินทร์ถึงสมัยรัชกาลที่ 5 ในบริเวณวัฒนธรรมภาคกลางของประเทศ ที่มีจุดมุ่งหมายศึกษาบทบาทและการ
ออกแบบวิหารพระนอนสมัยต้นรัตนโกสินทร์ในฐานะองค์ประกอบหนึ่งของผังวัด โดยการศึกษานี้ใช้วิธีการ
สืบสวนความหมายของวิหารพระนอนผ่านวรรณกรรมและศิลปกรรม, คติความเชื่อที่เกี่ยวข้อง,พัฒนาการผังวัด  
ที่มีวิหารพระนอนสมัยต้นรัตนโกสินทร์ถึงสมัยรัชกาลที่ 5 เป็นองค์ประกอบ รวมไปถึงการศึกษาบทบาท
สถาปัตยกรรมประดิษฐานพระพุทธรูปนอนสมัยสุโขทัยและสมัยอยุธยาดังที่น าเสนอในบทความนี้ โดยสรุปเป็น
บทบาทของทั้ง 2 สมัยได้ดังนี้ 
  1. สมัยสุโขทัย นิยมสร้างอาคารประดิษฐานพระพุทธรูปปางต่างๆ เป็น "องค์ประกอบรอง" ของ
วัด จนต่อมาพัฒนาเป็นพระมณฑปประดิษฐานพระสี่อิริยาบถที่สร้างเป็น "ประธาน" ของวัด ที่มีผังจัตุรมุขที่รวม
พระพุทธรูปทั้ง 4 (มีพระนอนปางสีหไสยาเป็น 1 ในนั้น)เข้าไว้ด้วยกัน โดยสมมติให้เป็นที่ประทับของพระพุทธเจ้า
ขณะด ารงพระชนม์ด าเนินพุทธกิจประจ าวัน 
  2. สมัยอยุธยา มี 2 แบบหลัก แบบแรก วิหารพระนอนขนาดเล็ก(มีทั้งปางสีหไสยาและปางถวาย
พระเพลิง) ซึ่งนิยมสร้างเป็น "องค์ประกอบย่อย" ของวัด โดยเฉพาะพระนอนปางสีหไสยามักสมมติเป็นพระคันธ
กุฎี ส่วนแบบที่สอง พระนอนปางสีหไสยาขนาดใหญ่ นิยมสร้างเป็น "ประธาน" ของวัดและเป็นศูนย์กลางนอก
พระนคร ซึ่งมักสมมติถึงพุทธประวัติเหตุการณ์ส าคัญ ที่เน้นแสดงมหาบุรุษลักษณะและสภาวะพุทธะในลักษณะ
เหนือจริง 
                                                           
 * บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของวิทยานิพนธ์หัวข้อ "การศึกษาการออกแบบสถาปัตยกรรมวิหารพระนอนสมัยต้นรัตนโกสินทร์ถึง

สมัยรัชกาลที่ 5" วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรม ภาควิชาศิลปสถาปัตยกรรม                   

บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยศิลปากร  ปีการศึกษา 2557, รศ.เสนอ นิลเดช ที่ปรึกษาหลัก และรศ.สมคิด จิระทัศนกุล ที่ปรึกษาร่วม  

 This article is part of a thesis "A Study of architectural design of Vihara for Reclining Buddha in the 

early Rattanakosin period to King Rama V" the Degree Master of Arts Program in History of Architecture Department 

of Architecture and Related Arts Graduate School, Silpakorn University Academic Year 2014, Thesis Advisors : 

Assoc.Prof.Saner Nildech and Assoc.Prof. Somkid Jiratassanakul. 

 ** นักศึกษาระดับปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรม ภาควิชาศิลปสถาปัตยกรรม บัณฑิต

วิทยาลัย  มหาวิทยาลัยศิลปากร (pakgood@hotmail.com) student of the Degree Master of Arts Program in History of 

Architecture Department of Architecture and Related Arts Graduate School, Silpakorn University. 

 



Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

 
 

 1163 
 

 
Abstract 
 This aticle is part of a study about Vihara for Reclining Buddha in the early 
Rattanakosin period to King Rama IV in the central part of Thailand, where there were own 
uniqueness of architectural design inwhich were built or renovated by Siamese elites.                 
It observes the meaning of Reclining Buddha, the concepts and beliefs, Viharas of Reclining 
Buddha development plan of Buddha area which are in their composition, including Viharas of 
Reclining Buddha in the previous era. especially, there are in the Sukhothai period and 
Ayutthaya period. According to the scope of this artice, it is concluded; 
  1. Sukhothai period satisfied to build Architecture for Reclining Buddha is the 
secondary composed of the Buddha areas, Later evolved into Mandapa of the Four Pastures is 
the heart of Buddha areas, their means to the abode of Buddha and practices of Buddha 
  2. Ayutthaya period satisfied to build two characteristics; first, small Vihara for 
Reclining Buddha is the subordinate element of Buddha areas that means to mostly the abode 
of Buddha (besides, Reclining Buddha cremation posture). Second, large Vihara for Reclining 
Buddha is mostly the heart of Buddha areas and center of perimeter (besides, key element of 
Buddha areas at metropolis) that means to important events of Buddha on the concept of 
Buddha surrealistic approach. 
 
บทน า 
 สถาปัตยกรรมซึ่งประดิษฐานพระพุทธรูปนอน (เป็นพระพุทธรูปประธานของอาคาร) นั้นมีหลาย            
แห่งที่น่าสนใจทั้งทางด้านรูปแบบสถาปัตยกรรมและคติความเชื่อ เพราะเป็นอาคารที่มีความพิเศษในการจัดวาง
พื้นที่โดยประดิษฐานพระนอนซึ่งเป็นพระพุทธรูปที่มีการประดิษฐานในลักษณะที่ทอดองค์ไปในทางยาว               
(สมคิด จิระทัศนกุล, 2549 : 68-70) ต่างจากพระพุทธรูปปางอื่นๆที่ประดิษฐานในทางตั้ง โดยตั้งแต่สมัยสุโขทัย
จนถึงสมัยรัตนโกสินทร์นั้นปรากฏสถาปัตยกรรมประดิษฐานพระนอนที่ชนชั้นน าสร้างหรือบูรณปฏิสังขรณ์               
ในบริเวณวัฒนธรรมภาคกลางของประเทศไทยหลายแห่งที่ปัจจุบันยังคงสภาพดีและมีหลักฐานเอกสาร            
วัตถุแวดล้อมพอสมควรในบทความนี้มุ่งเน้นประเด็นการศึกษาบทบาทของสถาปัตยกรรมประดิษฐานพระพุทธรูป
นอนในสมัยสุโขทัยและอยุธยาในฐานะองค์ประกอบหนึ่งในผังเขตพุทธาวาสวัด ซึ่งเป็นแนวทางสู่การศึกษา          
การออกแบบทางสถาปัตยกรรมวิหารพระนอนสมัยรัตนโกสินทร์และการน าเอาองค์ความรู้ไปประยุกต์สร้างสรรค์
ต่อไป 
 
 
 
 
 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

1164  
 

 
วิธีการศึกษา 
 ในการศึกษาสถาปัตยกรรมประดิษฐานพระพุทธรูปนอนในสมัยสุโขทัยและอยุธยานั้นใช้เครื่องมือและ
วิธีการ ดังนี้ 
  1. ทบทวนวรรณกรรมและการศึกษาที่ผ่านมา  
  2. ศึกษาบทบาทของพระนอนในวรรณกรรมและศิลปกรรมเนื่องในพุทธศาสนา นิกายเถรวาทใน
บริเวณวัฒนธรรมภาคกลางของไทย 
  3. ศึกษาประวัติศาสตร์ พัฒนาการและคติความเชื่อที่เกี่ยวข้องกับวิหารพระนอนสมัยสุโขทัยและ
อยุธยา 
  4. แยกหมวดหมู่ข้อมูลแล้ววิเคราะห์บทบาทวิหารพระนอนสมัยสุโขทัยและอยุธยาในฐานะ
องค์ประกอบหนึ่งของผังวัดเขตพุทธาวาส 
  6. สรุปผล 
 
พระนอนในวรรณกรรม 
 พระนอนคือ การนอนของพระพุทธเจ้าตั้งแต่ตอนตรัสรู้จนถึงปรินิพพานปรากฏหลักฐานแรกเริ่มใน
วรรณกรรมที่ส าคัญที่สุดของพุทธศาสนา 2 ชิ้น นั่นคือพระไตรปิฎกและพระอรรถกถา รวมถึงปรากฏสืบเนื่องใน
เอกสารรุ่นต่อมาซึ่งเอกสารทั้งหมดล้วนมีเนื้อความคล้อยตามความในพระไตรปิฎกและพระอรรถกถา โดย          
พระนอนมี 2 ลักษณะ คือ 
 
 ลักษณะสีหไสยา 
 เป็น 1 ในการนอน 4 อย่างที่เรียกว่าแบบสีหไสยาหรือตถาคตไสยาเป็นการนอนแบบผู้มีสติ  ซึ่งมี
ลักษณะคือ ปูลาดผ้าสังฆาฏิเป็น 4 ชั้น ส าเร็จสีหไสยาสน์ ด้วยพระปรัสเบื้องขวา ทรงซ้อนพระบาท เหลื่อม           
พระบาท มีพระสติสัมปชัญญะ ทรงมนสิการสัญญาในอันเสด็จลุกขึ้น (พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับสังคายนาใน
พระบรมราชูปถัมภ์ พุทธศักราช 2530 เล่มที่ 21, 2530:344-345) ปรากฏในพุทธประวัติ ดังนี้ 
  1. พระนอนปางสีหไสยาตอนด าเนินพุทธกิจประจ าวัน (พระสูตรและอรรถกถา เล่มที่ 1 ภาคที่ 1   
, 2525 : 147-156) ดังที่พระพุทธเจ้าแสดงธรรมแก่เหล่าสาวกและกษัตริย์ในหอประชุม (พระไตรปิฎกภาษาไทย
ฉบับสังคายนาในพระบรมราชูปถัมภ์ พุทธศักราช 2530 เล่มที่ 13, 2530:27) หรือครั้งที่พระอานนท์ร าพึงถึง   
การด าเนินพุทธกิจประจ าวันของพระพุทธเจ้า ณ พระคันธกุฎี หลังพระพุทธเจ้าปรินิพพานไปแล้ว (พระสูตรและ
อรรถกถา เล่มที่ 1 ภาคที่ 1, 2525:77-78) ที่ส าคัญคือพระนอนลักษณะนี้มีการวางทิศที่แตกต่างจากตอน
ปรินิพพานอยู่อย่างชัดเจน คือ พระองค์ทรงหันพระเศียรไปทางทิศใต้, หันพระพักตร์ไปทางทิศตะวันออกและ
เหตุการณ์ตอนนี้มักพรรณนาอย่างสมจริง 
  2. พระนอนปางสีหไสยาตอนปรินพิพาน มีบริบทที่พระพุทธเจ้าปรับบนแท่นระหว่างต้นสาละหรือ
ตันรังคู่ ซึ่งมักมีการพรรณนาอย่างเหนือจริง ความในพระอรรถกถากล่าวถึงไม้สาละคู่ผลิดอกออกผลนอกฤดูกาล 
มีดอกมณฑารพ และจุณจันทร์อันเป็นของทิพย์ร่วงมาจากอากาศ ทั้ง 3 อย่างล้วนโปรยปรายลงมาพระสรีระของ



Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

 
 

 1165 
 

พระพุทธเจ้า มีดนตรีอันเป็นทิพย์ประโคมอยู่ในอากาศเพื่อบูชาพระพุทธเจ้าซึ่งประทับบนเตียงปรินิพพานราย
รอบด้วยพระอานนท์และพระสงฆ์หมู่ใหญ่,เทวดาในหมื่นโลกธาต,ุ พวกเจ้ามัลละ โอรส ชายา บริษัทและอ ามาตย์, 
สุภัททปริพาชก (พระสูตรและอรรถกถา เล่มที่ 2 ภาคที่ 1, 2525:443-447) 
  3. พระนอนปางสีหไสยาในตอนยมกปาฏิหาริย์ เป็นลักษณะที่มีการพรรณนาอย่างเหนือจริงและ
เน้นการแสดงปาฏิหาริย์ของพระพุทธเจ้า ดังที่พระองค์ได้เนรมิตองค์และแสดงอิริยาบถแตกต่างกันพร้อมๆกัน
เป็นคู่ๆ พระนอนปางสีหไสยาคือหนึ่งในอิริยาบถที่แสดงในเหตุการณ์นี้ (พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับสังคายนาใน
พระบรมราชูปถัมภ์ พุทธศักราช 2530 เล่มที่ 31, 2530:153-155) 
  4. พระนอนปางสีหไสยาตอนอสุรินทราหูเข้าเฝ้าเป็นลักษณะที่มีการพรรณนาอย่างเหนือจริงและ
เน้นการแสดงปาฏิหาริย์ของพระพุทธเจ้าเช่นกัน ดังเมื่ออสุรินทราหูปรารถนาจะเข้าเฝ้าพระพุทธเจ้าแต่ค านึงถึง
ขนาดอันใหญ่โตของตนเองจะไม่สามารถโน้มตัวมองดูพระพุทธเจ้าได้ พระพุทธเจ้าจึงได้แสดงตนในอิริยาบถที่ดู
เตี้ยที่สุด คือนอนแบบสีหไสยาที่เตียงหน้าคันธกุฎี แต่เมื่ออสุรินทราหูมาเข้าเฝ้ากลับมีขนาดเล็กจนต้องแหงนมอง
พระพุทธเจ้า (พระสูตรและอรรถกถา เล่มที่ 1 ภาคที่ 2, 2525:27) ซึ่งในสมัยอยุธยาปรากฏคติ ความเชื่อนี้ใน
โครงเรื่องการชะลอพระพุทธไสยาสน์ดังความในจารึกในวิหารพระนอนวัดป่าโมกข์ พระราชนิพนธ์ของพระเจ้า
บรมโกศเมื่อครั้งยังเป็นกรมพระราชวังบวรในสมัยพระเจ้าท้ายสระ ในพ.ศ. 2270 (ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร, 
2558) 
 
 ลักษณะในตอนถวายพระเพลิง  
 เป็นพระนอนอีกรูปแบบหนึ่งที่ปรากฏมหาปรินิพพานสูตร พระพุทธเจ้าได้ตอบพระอานนท์เกี่ยวกับ
การปฏิบัติในพระสรีระพระตถาคต ความว่า ...ดูกรอานนท์ เขาห่อพระสรีระพระเจ้าจักรพรรดิด้วยผ้าใหม่แล้วซับ
ด้วยส าลี แล้วห่อด้วยผ้าใหม่ โดยอุบายนี้ ห่อพระสรีระพระจักรพรรดิด้วยผ้า ๕๐๐ คู่ แล้วเชิญพระสรีระลงในราง
เหล็กอันเต็มด้วยน้ ามัน ครอบด้วยรางเหล็กอื่น แล้วกระท าจิตกาธารด้วยไม้หอมล้วน ถวายพระเพลิงพระสรีระ
พระเจ้าจักรพรรดิ (พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับสังคายนาในพระบรมราชูปถัมภ์ พุทธศักราช 2530 เล่มที่ 10, 
2530:155) พุทธลักษณะในตอนนี้ที่ช่างได้น ามาตีความตามพระอรรถกถา และมักสร้างให้ลักษณะเป็นพระนอน
ในหีบหรือหรือนอนหงายโดยพระสรีระของพระพุทธเจ้าได้ยื่นพระบาทออกจากหีบเพื่อให้มหากัปสปนมัสการ 
 ลักษณะพระนอนในวรรณกรรมพุทธศาสนาตามที่กล่าวมาทั้งหมดนั้นมีความสอดคล้องกับการ
สร้างสรรค์ศิลปกรรม โดยบทความนี้เน้นเฉพาะเร่ืองสถาปัตยกรรมประดิษฐานพระพุทธรูปนอน ดังนี้ 
 
พระพุทธรูปนอนและอาคารสมัยก่อนสุโขทัย 
 ในบริเวณพื้นที่วัฒนธรรมภาคกลางของไทย ปรากฏพระพุทธรูปนอนปางสีหไสยาอย่างแพร่หลาย
(ขณะที่พระนอนปางถวายพระเพลิงพบไม่มากนัก) โดยมีพุทธลักษณะพื้นฐานเหมือนกัน คือ นอนตะแคงขวา 
พระเศียรหนุนบนพระเขนย พระหัตถ์ขวาประคองพระเศียร พระหัตถ์ซ้ายทาบบนพระเพลา พระบาทวางซ้อน    
ตั้งฉากสนิทกัน โดยสมัยทวารวดีพบศิลปกรรมรูปพระนอนปางสีหไสยาแบบประดิษฐานอยู่กับที่  (ติดตาย)หลาย
แห่ง เช่น ภาพปูนปั้นนูนต่ าตอนยมกปาฏิหาริย์ ที่ถ้ าจาม เขางู จ.ราชบุรี, ภาพจ าหลักหินนูนต่ าตอนปรินิพพาน 
พบที่ถ้ าฝาโถ เขางู เช่นกัน ส่วนในบริเวณในภาคตะวันออกเฉียงเหนือและภาคใต้ของไทย มักปรากฏ



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

1166  
 

ประติมากรรมพระนอนประดิษฐานในถ้ า เช่น ภาพสลักรูปพระนอนปางสีหไสยาที่ภูปอและภูค่าว กาฬสินธุ์ ฯลฯ 
ส่วนพระพุทธรูปนอนปางสีหไสยาที่ประดิษฐานในพระวิหารนั้นมีพบเช่นกัน ที่พระวิหารเก่า วัดพระปฐมเจดีย์    
จ.นครปฐม ซึ่งปัจจุบันไม่หลงเหลือหลักฐานแล้ว และที่วัดธรรมจักรเสมาราม นครราชสีมา อย่างไรก็ตามอาคาร
ประดิษฐานพระนอนปางสีหไสยาในสมัยนั้นหลงเหลือสภาพน้อยมากจนยากที่จะทราบว่าเดิมมีลักษณะเช่นใดซึ่ง
ศิลปกรรมรูปพระนอนปางสีหไสยาแบบประดิษฐานอยู่กับที่ในสมัยทวารวดีนี้มีการวางทิศทางการนอนที่
หลากหลาย อีกทั้งมักมีลักษณะที่แสดงถึงรูปแบบเฉพาะของท้องถ่ิน  
 
สถาปัตยกรรมประดิษฐานพระพุทธรูปนอนสมัยสุโขทัย 
 ผังเขตพุทธาวาสวัดสมัยสุโขทัยมีลักษณะแผนผัง 3 แบบแผนหลัก คือ 1.แบบแผนทั่วไป สร้างพระ
เจดีย์หรือพระมณฑปเป็นประธานของวัดแล้วมีพระวิหารตั้งอยู่ด้านหน้า 2.แบบแผนสมัยสุโขทัยตอนปลายที่
รับอิทธพลรูปแบบ สถาปัตยกรรมอยุธยาเข้าไปประกอบ โดยสร้างพระเจดีย์พระปรางค์ หรือพระมณฑปเป็นหลัก
ประธานของวัด แล้วมีพระวิหารตั้งอยู่ทางด้านหน้าเช่นเดียวกัน แต่จะมีพระอุโบสถมาร่วมประกอบเพิ่มบน
แนวแกนหลักตั้งอยู่ด้านหลัง 3.แบบแผนสุโขทัยในเขตพื้นที่เมืองศรีสัชนาลัย โดยสร้างพระเจดีย์หรือพระปรางค์ 
ร่วมกับพระมณฑปวางเป็นหลักประธาน แล้วมีพระวิหารวางอยู่ทางด้านหน้า 
 ส่วนอาคารประดิษฐานพระพุทธรูปปางต่างๆ (ที่มีพระนอนปางสีหไสยาประดิษฐานอยู่ด้วย) อาทิ  
พระวิหาร 2 หลังที่สร้างชิดกันประดิษฐานพระพุทธรูปยืน เดินและนอน ที่วัดพระพายหลวง สุโขทัย,วิหารโถง
ประดิษฐานพระนอน 1 องค์และพระนั่ง 2 องค์ ที่วัดพระแก้ว ก าแพงเพชร , พระมณฑปประดิษฐานพระนอน 1 
องค์ และพระนั่ง 3 องค์ ที่วัดพระนอน ก าแพงเพชร นอกจากนั้นวัฒนธรรมสุโขทัยได้พัฒนาแบบแผนการ
ประดิษฐานพระพุทธรูปปางต่างๆในอาคารเดียวกันเป็นรูปแบบเฉพาะตัวขึ้นนั่นคือการสร้าง พระมณฑป
ประดิษฐานพระสี่อิริยาบถ ได้แก่ ที่มณฑปวัดพระเชตุพน สุโขทัย และวัดพระสี่อิริยาบถ ก าแพงเพชร ที่ส าคัญคือ
อาคารประดิษฐานพระพุทธรูปปางต่างๆดังที่กล่าวมานี้ นิยมสร้างอยู่ในแนวแกนหลักของวัด โดยเฉพาะมณฑป
พระสี่อิริยาบถนั้นปรากฏเป็นเป็นประธานของวัด 
 ส่วนผังอาคารประดิษฐานพระพุทธรูปปางต่างๆ มักสร้างห้องซึ่งประดิษฐานพระนอนปางสีหไสยาวาง
ทิศทางตามคติทิศเบื้องหัวนอนหันหลังชิดกับผนังของอาคาร มีพื้นที่สักการะด้านหน้าและมีทางเข้าหลักจากทาง
ด้านหน้า ส่วนมณฑปพระสี่อิริยาบถมีการวางทิศทางของพระนอนที่แตกต่างออกไป อาจเนื่องด้วยต้องค านึงถึง
การประดิษฐานพระพุทธรูปทั้ง 4 ปางในภาพรวม (พระนอนปางสีหไสยาเป็น 1 ในนั้น) โดยมีผังจัตุรมุข บริเวณ
กลางผังมีแกนกลางรับโครงสร้างหลังคา ส่วนพระพุทธรูปตั้งชิดผนังแกนกลางเป็นพระพุทธรูปประธานในแต่ละ
มุขและมีพื้นที่สักการะด้านหน้า 
 
บทบาทสถาปัตยกรรมประดิษฐานพระพุทธรูปนอนสมัยสุโขทัย 
 พระมณฑปสมัยสุโขทัยนิยมประดิษฐานพระพุทธรูปที่มีขนาดใหญ่คับแน่นอาคาร ซึ่งไม่ได้มีไว้เพื่อ
ประกอบศาสนพิธีแต่สร้างขึ้นเพื่อเสมือนหนึ่งการจ าลองพระคันธกุฎี  (สมคิด จิระทัศนกุล, 2545: 56) ซึ่งแบบ
แผนดังกล่าวน่าจะได้รับอิทธพลจากลังกาทั้งทางตรงและทางอ้อมพร้อมกับการรับพุทธศาสนานิกายเถรวาทที่
ส าคัญคือราวปี พ.ศ.1841 เมื่อพระมหาเถรศรีศรัทธาไปสืบพระศาสนาในศรีลังกานานถึง 10 ปีก่อนจะกลับมา



Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

 
 

 1167 
 

เผยแพร่พุทธศาสนาในรัฐสุโขทัย และถัดมาราวปี พ.ศ.1900 พระอโนมทัสสีและพระสุมนเถระน าพุทธศาสนา
แบบนิกายลังกาวงศ์เก่าขึ้นมาจากเมืองนครพันมายังสุโขทัย และสุดท้ายราวปีพ.ศ.1972 เมื่อพระธรรมคัมภีร์น า
พุทธศาสนานิกายลังกาวงศ์ใหม่จากศรีลังกาผ่านไปยังอยุธยา พิษณุโลก เชียงใหม่และเชียงตุง (ประเสริฐ ณ นคร, 
2549: 31-32) แบบอย่างสถาปัตยกรรมต่างๆ จึงเข้ามาพร้อมๆกับการรับศาสนาดังกล่าว (วิโรจน์ ชีวาสุขถาวร, 
2534:15-23) ซึ่งอาคารประดิษฐานพระพุทธรูป (รวมทั้งพระนอนซึ่งพบเฉพาะปางสีหไสยา) ที่ลังกาจะเรียกว่า
ปฏิมาฆระ โดยในลังกาสมัยแรกนั้นนิยมสร้างพระนอนในถ้ าธรรมชาติโดยตั้งพระนอนหันพระพักตร์ออกสู่ทาง  
เข้าถ้ า จนในสมัยต่อมามีการดัดแปลงถ้ ามากขึ้น ดังมีการสร้างผนังและประตูด้านหน้ าขึ้นและในที่สุดจึงมี            
การสร้างอาคารประดิษฐานพระนอน ดังเช่น ที่ Daladamaluva สมัยโปโลนนานุวะ (พ.ศ.1589-1653) เมืองโป
ลนนานุวะ (Silva, 1988: 250-253, 412-414) นอกจากนั้นที่คัลวิหาร ยังมีการสร้างปฏิมาฆระหลายๆปางตั้งอยู่
ใกล้กัน  เป็นลักษณะการสลักหินแกรนิตขนาดใหญ่เป็นประติมากรรมรูปพระพุทธรูปนั่ง พระยืนและพระนอน           
มีวิหารคลุมตั้งอยู่ใกล้กัน สร้างในรัชสมัยพระเจ้าปรากรมพาหุที่ 1 ระหว่างพ.ศ.1696-1729 (ภาควิชา
ประวัติศาสตร์ศิลปะ คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร, 2555: 35-56, 234-235) 
 ในแง่ความหมายพระมณฑปประดิษฐานพระสี่อิริยาบถสมัยสุโขทัยนั้นพิเศษ เจียจันทร์พงษ์ได้อธิบาย
ว่าสื่อถึงพระคันธกุฎีเช่นเดียวกับพระมณฑปประดิษฐานพระพุทธรูปที่มีขนาดใหญ่คับแน่นในซึ่งนิยมสร้างในสมัย
สุโขทัยโดยทั่วไป หากแต่เน้นย้ าถึงว่าพุทธกิจ 5 ประการของพระพุทธเจ้า (พิเศษ เจียจันทร์พงษ์, 2545:99-113) 
ได้ครบถ้วนตรงตามความหมายที่ว่าสมมติให้พระพุทธเจ้าได้ด ารงพระชนม์ด าเนินพุทธกิจวัตรประจ าวันใน
อิริยาบถทั้งสี่ที่ส าคัญคือบทบาทของอาคารประดิษฐานพระพุทธรูปปางต่างๆเข้าไว้ด้วยกัน ที่นิยมสร้างเป็น
ประธานหรือองค์ประกอบส าคัญของผังวัดนั้นโดยเฉพาะที่สร้างเป็นประธานของวัดนั้น เป็นการสร้างศูนย์กลาง
ของวัดด้วยพระพุทธรูปตัวแทนของพระพุทธเจ้าขณะด ารงพระชนม์ ซึ่งเป็นผังอีกแบบแผนหนึ่งที่ต่างจากแบบ
แผนของผังที่สร้างพระเจดีย์ทรงกลมแบบลังกา ที่หลายแห่งบรรจุพระบรมธาตุอันเป็นตัวแทนของพระพุทธเจ้า
เมื่อปรินิพพานไปแล้ว. 
 

 
 
ภาพที่ 1 (ซ้าย) ผังและภาพลายเส้นกลุ่มพระวิหารประดิษฐานพระพุทธรูปเดิน ยืนและนอนวัดพระพายหลวง 
 สุโขทัย (ที่มา: ดัดแปลงจาก มณีรัตน์ ท้วมเจริญ, เรียบเรียง,ท าเนียบโบราณสถานอุทยาน
 ประวัติศาสตร์สุโขทัย, (กรุงเทพฯ: กองโบราณคดี, กรมศิลปากร, 2531), 124.) 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

1168  
 

 
 
ภาพที่ 2 ผังวัดพระนอน ก าแพงเพชร (ที่มา: กรมศิลปากร,รายงานการส ารวจและขุดแต่งบูรณะโบราณวัตถุ
 สถานเมืองเก่าก าแพงเพชร เมืองศรีสัชชนาลัย พ.ศ.2508-2512 (พระนคร:กรมศิลปากร, 
 2514),12.)  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ภาพที่ 3 (ซ้าย) ผังวัดพระพายหลวง สุโขทัย (ที่มา: มณีรัตน์ท้วมเจริญ, เรียบเรียง, ท าเนียบโบราณสถานอุทยาน
 ประวัติศาสตร์สุโขทัย, 194.) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ภาพที่ 4 (ขวา) ผังวัดพระสี่อิริยาบถ ก าแพงเพชร (ที่มา: กรมศิลปากร, รายงานการส ารวจและขุดแต่งบูรณะ
 โบราณวัตถุสถานเมืองเก่าก าแพงเพชร เมืองศรีสัชชนาลัย พ.ศ.2508-2512 (พระนคร: กรม
 ศิลปากร, 2514), 14.) 



Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

 
 

 1169 
 

 
สถาปัตยกรรมประดิษฐานพระพุทธรูปนอนสมัยอยุธยา 
 พัฒนาการผังเขตพุทธาวาสวัดสมัยอยุธยาในช่วงสมัยอยุธยาตอนต้นนั้น วัดส าคัญมีแบบแผนที่นิยม
สร้างพระปรางค์หรือพระเจดีย์เป็นประธานหลักของวัด ล้อมรอบด้วยระเบียงคดแล้วมีพระวิหารตั้งด้านหน้า  
พระอุโบสถตั้งด้านหลัง ต่อมาในสมัยอยุธยาตอนกลางนิยมสร้างเจดีย์ประธานให้มีขนาดเล็กลงและให้ความส าคัญ
กับพระอุโบสถมากข้ึน บางวัดมีการน าพระอุโบสถมาไว้ข้างหน้าพระเจดีย์หรือพระปรางค์ประธานแทนต าแหน่ง
ของพระวิหาร จนกระทั่งถึงสมัยอยุธยาตอนปลาย พระอุโบสถมีความส าคัญมากขึ้นจนกลายเป็นประธานหลัก
ของวัด เช่น วัดบรมพุทธาราม อยุธยา, วัดพระนอน ก าแพงเพชร 
 ส่วนพระนอนปางสีหไสยาสร้างประดิษฐานในพระวิหาร 2 ลักษณะ คือ วิหารพระนอนขนาดเล็กที่
สร้างตั้งแยกออกมาจากกลุ่มอาคารหลักรวมถึงไม่ได้อยู่ในแนวแกนหลักหรือแนวแกนรองของผังวัดที่สร้างในสมัย
อยุธยาตอนต้น เช่น วิหารพระนอน ที่วัดธรรมิกราช, วัดพุทไธสวรรย์, วัดใหญ่ชัยมงคล อยุธยา, วัดพระศรีรัตนม
หาธาตุ พิษณุโลก (เป็นพระนอนปางถวายพระเพลิง) หากแต่วิหารพระนอนทั้งหมดนั้นไม่ปรากฏหลักฐานที่บ่งชี้
ยุคสมัยในการสร้างได้อย่างชัดเจน 
 อีกลักษณะคือ วิหารพระนอนปางสีหไสยาที่มีขนาดใหญ่(พระนอนมีขนาวยาวเกิน 20 เมตรขึ้นไป) ซึ่ง
นิยมสร้างเป็นประธานของวัดที่ตั้งอยู่นอกพระนคร เช่น วิหารพระนอนที่วัดป่าโมกข์, วัดขุนอินทประมูล อ่างทอง 
และวิหารพระนอน วัดพระนอนจักรสีห์ สิงห์บุรี เป็นต้น นอกจากนี้ที่วัดโลกยสุธาราม อยุธยา ปรากฏวิหารพระ
นอนที่ตั้งขวางแนวแกนหลักของผังเขตพุทธาวาสวัดโดยองค์พระนอนหันพระพักตร์ไปทางทิศตะวันตกซึ่งเป็นทาง
ด้านหลังของวัด  
 ในแง่ทิศทางการประดิษฐานองค์พระนอนในพระวิหารที่พบในสมัยอยุธยาทั้ง 2 รูปแบบที่กล่าวมา
ข้างต้นนั้น นิยมประดิษฐานองค์พระโดยวางแนวให้พระเศียรไปทางทิศตะวันออก ขณะที่พระนอนที่หันพระเศียร
ตามคติเบื้องหัวนอน(หันพระเศียรไปทางทิศใต้) พบไม่มากนัก เท่าที่พบคือ ที่วัดใหญ่ชัยมงคล ,วัดป่าโมกข์ และ
พระนอนศิลปะแบบอู่ทองที่วัดพระรูป สุพรรณบุรี ส าหรับผังของพระวิหารเท่าที่หลงเหลือหลักฐานชัดเจน เช่น  
ที่วัดธรรมิกราช, วัดพุทไธสวรรย์ และวัดป่าโมกข์ นิยมประดิษฐานพระนอนตรงกลางของพื้นที่ภายในและมี
ทางเดินรอบ รวมถึงมีทางเข้าสู่องค์พระด้านพระบาท 
 
บทบาทสถาปัตยกรรมประดิษฐานพระพุทธรูปนอนสมัยอยุธยา 
 ผังวัดส าคัญของรัฐอยุธยาในช่วงยุคสมัยต้นโดยเฉพาะที่ประกอบด้วยพระปรางค์และระเบียงคด
ล้อมรอบนั้น สร้างขึ้นบนพื้นฐานคติสัญลักษณ์เรื่องศูนย์กลางจักรวาลแบบพุทธศาสนา ที่มีเขาพระสุเมรุเป็น
แกนกลาง (สมคิด จิระทัศนกุล ,2545:45-47) ซึ่งกษัตริย์อยุธยานิยมสร้างสถานะตนเองเป็นเทวราชา จักรพรรดิ
ราชและอนาคตพุทธเจ้าโดยวิหารพระนอนขนาดเล็กในสมัยอยุธยานี้น่าจะหมายถึงพระคันธกุฎี ดังที่เป็นคติที่มี
การกล่าวถึงในเอกสารหลายๆชิ้น ได้แก่ จดหมายเหตุระยะทางราชฑูตลังกาเข้ามาขอคณะสงฆ์ที่กรุงศรีอยุธยา   
ในปี พ.ศ.2294 สมัยพระเจ้าอยู่หัวบรมโกศ บันทึกว่าวิหารหนึ่งในวัดมหาธาตุ อยุธยา นั้นมีการประดิษฐาน
ประติมากรรมรูปพระนอนสีหไสยาอยู่ในพระคันธกุฎี มีประติมากรรมรูปพระอานนท์นั่งถือเชิงเทียนทองในพระ
หัตถ์ขวา และเอกสารอีกชิ้นคือจารึกวัดพระคันธกุฎี ในพ.ศ.2298 ที่มีเนื้อความว่า ...แล้วจึงถวายนามว่าวัดพระ



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

1170  
 

คันธกุฎี อนึ่งซึ่งทรงพระด าริให้ท าไว้ทั้งนี้... (ข้อความลบเลือน)...ให้เหมือนพระอาการเมื่อพระองค์เทศนาสั่งสอน
พระสงฆ์ทั้งปวงเมื่อเวลาพบ ค่ าแลวิสัชนาปัญหาเทวดา เมื่อ...(ข้อความลบเลือน)...พระองค์เสด็จเข้าที่ทรงน้ า 
พระอานนท์ถวายผ้าชุบสรง..." (ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร, 2558) 
 ส าหรับพระนอนปางปรินิพพานและปางถวายพระเพลิงนั้นปรากฏในศิลปกรรมสมัยอยุธยาอย่าง
แพร่หลายเช่นกัน เพียงแต่พระนอนในพระคันธกุฎีนั้นเป็นการแสดงถึงการด ารงพุทธกิจประจ าวันของ
พระพุทธเจ้าซึ่งไม่เน้นสภาวะความเป็นพุทธะแบบเหนือจริงของพระพุทธเจ้า ต่างจากตอนตรัสรู้ ตอนยมก
ปาฏิหาริย์ ตอนเทศนาดาวดึงส์และตอนเสด็จลงจากดาวดึงส์ ซึ่งมีนักวิชาการได้อธิบายงานจิตรกรรมฝาผนังสมัย
อยุธยาตอนปลายถึงต้นรัตนโกสินทร์นั้น ว่าภาพจักรวาล (หลังพระประธานพระอุโบสถ-ผู้ศึกษา) ที่มีเรื่องพุทธ
ประวัติแทรกอยู่ด้วยนี้นอกจากจะแสดงความหมายของพื้นที่กามภูมิในฐานะที่เป็นจักกวัตติสมบัติแล้ว ยังอาจ
แสดงนัยเปรียบเทียบอีกระดับว่า บุคคลเมื่อเข้าถึงพุทธสภาวะแล้วย่อมมีอานุภาพยิ่งใหญ่เหนือกว่าพระเจ้า
จักรพรรดิและเทพทุกชั้นภูมิ นอกจากนั้นเหตุการณ์ตอนยมกปาฏิหาริย์ ตอนเทศนาดาวดึงส์ และตอนเสด็จลง
จากดาวดึงส์นั้น สมเด็จฯ กรมพระปรมานุชิตชิโนรสทรงพรรณนาไว้ในพระปฐมสมโพธิกถา เอกสารสมัย
รัตนโกสินทร์ อย่างเหนือจริงแสดงถึงอานุภาพของพระพุทธเจ้าที่อยู่เหนือจักรวาลทั้งปวงเช่นกัน (เสมอชัย      
พูลสุวรรณ, 2539:109-121) จากข้อสังเกตนี้เมื่อไปขยายความต่อพบว่า พระนอนในคันธกุฎีที่ปรากฏทั้งในพระ
อรรถกถาหรือจารึกต่างๆล้วนไม่ได้พรรณนาถึงจักรวาลเลย อย่างไรก็ตามพระนอนในเหตุการณ์ส าคัญในพุทธ
ประวัติ ไม่ว่าจะเป็น ตอนอสุรินทราหู, ตอนปรินิพพาน ฯลฯ ในวรรณกรรมพุทธศาสนาตั้งแต่พระไตรปิฎกจน 
พระปฐมสมโพธิกถานั้นก็ล้วนเป็นการพรรณนาสภาวะความเป็นพทุธะแบบเหนือจริงของพระพุทธเจ้า ดังนั้นจึงตัง้
ข้อสังเกตได้ว่า "วิหารพระนอนขนาดเล็ก" ที่วัดพุทไธสวรรย์ วัดใหญ่ชัยมงคล อยุธยา อาจหมายถึงคันธกุฎีหรือ
เหตุการณ์ในพุทธประวัติของพระพุทธเจ้าซึ่งเป็นองค์ประกอบย่อยที่อยู่นอกแกนหลักและแกนรองของ  ผังวัดใน
สมัยอยุธยาตอนต้น ขณะที่วัดพระศรีรัตนมหาธาตุ พิษณุโลกนั้น หมายถึงตอนถวายพระเพลิงดังที่ลักษณะทาง
กายภาพบ่งบอกชัดเจนอยู่แล้ว 
 ส่วน "วิหารพระนอนขนาดใหญ่" นิยมสร้างเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์นอกพระนครศรีอยุธยา ดังความใน
พรรณนาภูมิสถานพระนครศรีอยุธยา ที่เป็นพระนอนปางสีไสยาขนาดใหญ่ถึง 4 แห่งจาก 7 แห่ง ...(๑) พระพุทธ
ไสยาศน์วัดป่าโมกข ยาวเส้นห้าวา ๑ (๒)พระพุทธไสยาศน์วัดพระนอนจักศรี ยาว ๑๖ วา ๑ (๓)พระพุทธไสยาศน์
วัดขุนอินประมูล ยาว ๑๘ วา ๑ (๔)พระพุทธไสยาศน์วัดโพธิ์อรัญญิก(ไม่มีการค้นพบว่าเป็นที่ใด-ผู้เขียน) ยาว ๑๕ 
วา ๑ ส่วนอีก 3 แห่ง ได้แก่ พระประทมและพระประโทน ที่นครปฐม, รอยพระพุทธบาทและพระพุทธฉาย       
ที่สระบุรี ขณะที่ในพระนครศรีอยุธยามีมหาธาตุเป็นหลักของเมืองจ านวน 5 องค์ได้แก่ ...(๑) พระมหาธาตุวัด
พระราม ๑ (๒)พระมหาธาตุวัดมหาธาตุ ๑ (๓)พระมหาธาตุวัดราชบูรณ ๑ (๔)พระมหาธาตุวัดสมรโกฎ ๑ (๕)
พระมหาธาตุวัดพุทไธสวริยะ ๑ (พรรณนาภูมิสถานพระนครศรีอยุธยา เอกสารจากหอหลวง, 2551: 105-107) 
โดยเฉพาะวัดมหาธาตุนั้นเป็นที่จ าพรรษาของพระสังฆราชฝ่ายคามวาสี  ขณะมี่กลุ่มสิ่งศักดิ์สิทธิ์นอกพระนครที่
นิยมสร้างพระพุทธรูปปางสีหไสยาสน์ขนาดใหญ่ นั้นอาจจะเป็นวัดฝ่ายอรัญญิกเป็นหลัก ดังปรากฏชื่อวัดป่าโมกข์ 
และวัดโพธิ์อรัญญิก (สมคิด จิระทัศนกุล, 2558) ที่ส าคัญกษัตริย์สมัยอยุธยาตอนปลายก็ให้ความส าคัญต่อ     
พระนอนเป็นอย่างยิ่ง ดังเช่น การปฏิสังขรณ์วิหารพระนอน วัดป่าโมกข์ ในปีพ.ศ. 2271 สมัยพระเจ้าท้ายสระ
และการปฏิสังขรณ์และฉลองวัดพระนอนจักรสีห์ สิงห์บุรีรวมทั้งไปนมัสการวัดขุนอินทประมูล สมัยพระเจ้าอยู่หัว



Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

 
 

 1171 
 

บรมโกศ (ค าให้การชาวกรุงเก่า ค าให้การขุนหลวงหาวัด และพระราชพงศาวดารกรุงเก่า ฉบับหลวงประเสริฐ
อักษรนิติ์, 2507: 469-472) 
 โดยเฉพาะพระนอนวัดป่าโมกข์นี้มีความส าคัญเพราะเป็นพุทธสถานเพียง 1 ใน 2 แห่งนอกอยุธยา
ร่วมกับรอยพระพุทธบาท เขาสัจจพันธ์ สระบุรี ที่พระเจ้าอยู่หัวบรมโกศรับสั่งให้ข้าราชการพาราชทูตลังกาไป
นมัสการในปีพ.ศ.2294 (จดหมายเหตุระยะทางราชทูตลังกาเข้ามาขอคณะสงฆ์ที่กรุงศรีอยุธยา, 2473:63-66) ซึ่ง
ในแง่ความหมายน่าจะหมายถึงตอนอสุรินทราหูเข้าเฝ้าดังความในโคลงเร่ืองการชะลอพระพุทธไสยาสน์ดังที่กล่าว
ไปแล้ว นอกจากนั้นพระนอนองค์นี้มีการประดิษฐานองค์พระตามคติทิศเบื้องหัวนอน ในส่วนพระบาทของพระ
นอนวัดป่าโมกข์นั้นไม่มีเครื่องหมายใด ซึ่งข้อสังเกตทั้งหมดดังกล่าวแสดงให้เห็นว่าพระนอนวัดป่าโมกข์ก่อน
ปฏิสังขรณ์นั้น อาจจะหมายถึงพระนอนในคันธกุฎีคล้ายกับวิหารพระนอนขนาดเล็ก หากแต่ภายหลังการ
ปฏิสังขรณ์จึงมีการใส่คติพระนอนปางโปรดอสุรินทราหูลงไปเนื่องจากพระนอนขนาดใหญ่องค์อื่นๆไม่มีองค์ใดหัน
พระเศียรตามทิศเบื้องหัวนอนเลย ที่ส าคัญคือบางแห่งหลงเหลื อรูปจักรที่ฝ่าพระบาททั้ง 2 ข้าง อันเป็น
เครื่องหมายที่แสดงมหาปุรุษลักษณะ อาทิ ที่วัดโลกยสุธาราม วัดขุนอินทประมูลอย่างไรก็ตามไม่อาจสรุปได้ว่า
พระนอนขนาดใหญ่ที่วัดอื่นๆ ในสมัยอยุธยาจะมีความหมายเช่นใดแต่ที่ชัดเจนคือพระนอนกลุ่มนี้มักสร้างเป็น
ประธานของวัด มีหน้าที่เป็นสถานที่จาริกแสวงบุญและศูนย์กลางนอกพระนคร โดยตั้งข้อสังเกตได้ว่าอาจสื่อถึง
พุทธประวัติเหตุการณ์ส าคัญ ที่พรรณนาถึงสภาวะพุทธะในลักษณะเหนือจริงของพระพุทธเจ้า ซึ่งนอกจากที่วัดป่า
โมกข์แล้ว ยังมีพระนอน ที่วัดโลกยสุธารามซึ่งมีลักษณะอย่างพระพุทธรูปทรงเครื่อง ที่แสดงถึงความเป็น
จักรพรรดิราช (เสนอ นิลเดช, 2558) อันเป็นบทบาทที่ต่างจากพระนอนขนาดเล็ก และในแง่ความเป็นศูนย์กลาง
นอกพระนครก็ต่างจากศูนย์กลางพระนครที่เป็นพระปรางค์หรือพระเจดีย์ที่ประดิษฐานพระบรมธาตุ ศูนย์กลาง
จักรวาลไตรภูมิอันได้แก่มหาธาตุหลักของพระนครศรีอยุธยา. 
 

   
 
ภาพที่ 5 (ซ้าย) พระนอนที่วัดโลกยสุธาราม อยุธยา (ที่มา: จากการส ารวจ เมื่อวันที่ 28 เมษายน 2557) 
ภาพที่ 6 (ขวา) พระนอนทีว่ัดปา่โมกข์ อ่างทอง (ที่มา: จากการส ารวจ เมื่อวันที่ 3 เมษายน 2555) 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

1172  
 

 
ภาพที่ 7 ผังวัดพุทไธสวรรย์ อยุธยา (ที่มา: กองโบราณคดี กรมศิลปากร.  ทะเบียนโบราณสถานในเขตหน่วย 
 ศิลปากรที่ 1 (กรุงเทพฯ: กองโบราณคดี, 2537), 268.) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ภาพที่ 8 (ซ้าย) ผังวัดป่าโมกข์ อ่างทอง (ที่มา: ต่อวงศ์ นพคุณ, วิหารพระพุทธไสยาสน์(ภาควิชาสถาปัตยกรรม
 ศาสตร์ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย), 25.) 
ภาพที่ 9 (ขวา) ผังวัดโลกยสุธาราม อยุธยา (ที่มา: กองโบราณคดี กรมศิลปากร.  ทะเบียนโบราณสถานใน 
 เขตหน่วยศิลปากรที่ 1 , 10.) 
 
สรุป 
 บทบาทสถาปัตยกรรมประดิษฐานพระพุทธรูปนอนทั้งสมัยสุโขทัยและสมัยอยุธยา โดยสรุปเป็นดังนี้ 
  1. สมัยสุโขทัย นิยมสร้างอาคารประดิษฐานพระพุทธรูปปางต่างๆ เป็น "องค์ประกอบรอง" ของ
วัด นิยมท าผังเป็นห้องๆ ซึ่งมีห้องประดิษฐานพระนอนปางสีหไสยาวางทิศทางตามคติทิศเบื้องหัวนอนหันหลังชิด
กับผนังของอาคาร มีพื้นที่สักการะด้านหน้าและมีทางเข้าหลักจากทางด้านหน้า จนต่อมาพัฒนาเป็นพระมณฑป
ประดิษฐานพระสี่อิริยาบถ สร้างเป็น "ประธาน" ของวัด ที่มีผังจัตุรมุขที่รวมพระพุทธรูปทั้ง 4 (มีพระนอนปางสีห
ไสยาเป็น 1 ในนั้น) ประดิษฐานหันหลังชิดผนังแกนกลางที่อยู่กลางผัง เป็นพระพุทธรูปประธานในแต่ละมุขและมี
พื้นที่สักการะด้านหน้า โดยสมมติให้เป็นที่ประทับของพระพุทธเจ้าขณะด ารงพระชนม์ด าเนินพุทธกิจประจ าวัน 
ซึ่งเป็นผังอีกแบบแผนหนึ่งที่ต่างจากแบบแผนของผังที่สร้างพระเจดีย์ทรงกลมแบบลังกาเป็นประธานของวัดอัน
เป็นตัวแทนของพระพุทธเจ้าเมื่อปรินิพพานไปแล้ว 

http://www.opac.lib.su.ac.th/search?/a%7bu0E2A%7d%7bu0E33%7d%7bu0E19%7d%7bu0E31%7d%7bu0E01%7d%7bu0E42%7d%7bu0E1A%7d%7bu0E23%7d%7bu0E32%7d%7bu0E13%7d%7bu0E04%7d%7bu0E14%7d%7bu0E35%7d%7bu0E41%7d%7bu0E25%7d%7bu0E30%7d%7bu0E1E%7d%7bu0E34%7d%7bu0E1E%7d%7bu0E34%7d%7bu0E18%7d%7bu0E20%7d%7bu0E31%7d%7bu0E13%7d%7bu0E11%7d%7bu0E2A%7d%7bu0E16%7d%7bu0E32%7d%7bu0E19%7d%7bu0E41%7d%7bu0E2B%7d%7bu0E48%7d%7bu0E07%7d%7bu0E0A%7d%7bu0E32%7d%7bu0E15%7d%7bu0E34%7d./a|cad3b9d1a1bae2c3d2b3a4b4d5c5e1d0bed4bed4b8c0d1b3b1cab6d2b9cbe1e8a7aad2b5d4/-3,-1,0,B/browse
http://www.opac.lib.su.ac.th/search?/a%7bu0E2A%7d%7bu0E33%7d%7bu0E19%7d%7bu0E31%7d%7bu0E01%7d%7bu0E42%7d%7bu0E1A%7d%7bu0E23%7d%7bu0E32%7d%7bu0E13%7d%7bu0E04%7d%7bu0E14%7d%7bu0E35%7d%7bu0E41%7d%7bu0E25%7d%7bu0E30%7d%7bu0E1E%7d%7bu0E34%7d%7bu0E1E%7d%7bu0E34%7d%7bu0E18%7d%7bu0E20%7d%7bu0E31%7d%7bu0E13%7d%7bu0E11%7d%7bu0E2A%7d%7bu0E16%7d%7bu0E32%7d%7bu0E19%7d%7bu0E41%7d%7bu0E2B%7d%7bu0E48%7d%7bu0E07%7d%7bu0E0A%7d%7bu0E32%7d%7bu0E15%7d%7bu0E34%7d./a|cad3b9d1a1bae2c3d2b3a4b4d5c5e1d0bed4bed4b8c0d1b3b1cab6d2b9cbe1e8a7aad2b5d4/-3,-1,0,B/browse
http://www.opac.lib.su.ac.th/search?/a%7bu0E2A%7d%7bu0E33%7d%7bu0E19%7d%7bu0E31%7d%7bu0E01%7d%7bu0E42%7d%7bu0E1A%7d%7bu0E23%7d%7bu0E32%7d%7bu0E13%7d%7bu0E04%7d%7bu0E14%7d%7bu0E35%7d%7bu0E41%7d%7bu0E25%7d%7bu0E30%7d%7bu0E1E%7d%7bu0E34%7d%7bu0E1E%7d%7bu0E34%7d%7bu0E18%7d%7bu0E20%7d%7bu0E31%7d%7bu0E13%7d%7bu0E11%7d%7bu0E2A%7d%7bu0E16%7d%7bu0E32%7d%7bu0E19%7d%7bu0E41%7d%7bu0E2B%7d%7bu0E48%7d%7bu0E07%7d%7bu0E0A%7d%7bu0E32%7d%7bu0E15%7d%7bu0E34%7d./a|cad3b9d1a1bae2c3d2b3a4b4d5c5e1d0bed4bed4b8c0d1b3b1cab6d2b9cbe1e8a7aad2b5d4/-3,-1,0,B/browse


Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

 
 

 1173 
 

  2. สมัยอยุธยา มี 2 แบบหลัก คือวิหารพระนอนขนาดเล็ก(มีทั้งปางสีหไสยาและปางถวายพระ
เพลิง) นิยมสร้างเป็น "องค์ประกอบย่อย" ของวัดที่สร้างในสมัยอยุธยาตอนต้น ที่มีแบบแผนการสร้างพระปรางค์
หรือพระเจดีย์เป็นประธานของวัด โดยวิหารพระนอนปางสีหไสยาขนาดเล็กสมมติถึงพระคันธกุฎี ส่วนพระนอน
ปางสีหไสยาขนาดใหญ่ นิยมสร้างเป็น "ประธาน" ของวัดและเป็นศูนย์กลางนอกพระนครศรีอยุธยา (นอกจากนั้น
มี 1 แห่งส าคัญ คือ ที่วัดโลกยสุธาราม ที่สร้างวิหารพระนอนเป็น "องค์ประกอบส าคัญ" ของวัด) โดยวิหารพระ
นอนปางสีหไสยาขนาดใหญ่น่าจะสมมติถึงพุทธประวัติเหตุการณ์ส าคัญ ที่เน้นแสดงมหาบุรุษและสภาวะพุทธะ
อันมีลักษณะแบบเหนือจริง นอกจากนั้นวิหารพระนอนขนาดใหญ่ในฐานะศูนย์กลางนอกพระนครนั้นถือเป็น
แบบอย่างที่ต่างจากศูนย์กลางในพระนครที่เป็นพระปรางค์ประดิษฐานพระบรมธาตุ. 
  อย่างไรก็ตามผังวิหารพระนอนปางสีหไสยาทั้ง 2 แบบมีลักษณะคล้ายกัน คือ นิยมประดิษฐาน
พระนอนหันพระเศียรไปทางทิศตะวันออกตั้งตรงกลางผังโดยมีทางเดินรอบและมีทางเข้าหลักของอาคารจากทาง
พระบาท. 
ข้อเสนอแนะ 
 การศึกษาสถาปัตยกรรมประดิษฐานพระนอนสุโขทัยและสมัยอยุธยานั้นควรมีการศึกษาในประเด็น
ต่างๆเพิ่มเติมเพื่อตรวจสอบหรือต่อยอดองค์ความรู้ต่อไปดังนี้ 
  - ประติมานวิทยาของพระนอน 
  - รูปแบบและองค์ประกอบทางสถาปัตยกรรมซึ่งควรมีการรังวัดและเขียนแบบอย่างอย่าง
ครบถ้วน ละเอียด และเป็นระบบ 
  - การเปรียบเทียบพระนอน, รูปแบบและองค์ประกอบทางสถาปัตยกรรม กับวัฒนธรรมอื่นที่
อาจจะมีความสัมพันธ์หรือส่งอิทธิพลในเร่ืองสถาปัตยกรรมประดิษฐานพระนอนต่อกัน ดังเช่น ลังกา ล้านนา ล้าน
ช้าง พม่า ฯลฯ. 
  - การเปรียบเทียบบทบาทระหว่างพระปรางค์ประดิษฐานพระบรมธาตุ ศูนย์กลางในพระนครกับ
วิหารพระนอนปางสีหไสยาขนาดใหญ่ ศูนย์กลางนอกพระนคร ว่าอาจจะเกี่ยวเนื่องกับคณะสงฆ์ 2 ฝ่ายคือ 
คามวาสีและอรัญวาสี 
 
กิตติกรรมประกาศ 
 ขอขอบพระคุณ รศ.เสนอ นิลเดช และรศ.สมคิด จิระทัศนกุล ที่ปรึกษาวิทยานิพนธ์ 
 
เอกสารอ้างอิง 
ภาษาไทย 
ค าให้การชาวกรุงเก่า ค าให้การขุนหลวงหาวัด และพระราชพงศาวดารกรุงเก่า ฉบับหลวงประเสริฐอักษรนิติ.์  
 (2507). พระนคร: กรมศิลปากรมอบให้คลังวิทยาพิมพ์จ าหน่าย. 
จดหมายเหตุระยะทางราชฑูตลังกาเข้ามาขอคณะสงฆ์ที่กรุงศรีอยุธยา. (2473) .กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์พระจันทร์.
นพคุณ ต่อวงศ์. (2548).วิหารพระพุทธไสยาสน์.กรุงเทพ:ภาควิชาสถาปัตยกรรมศาสตร์ คณะสถาปัตยกรรม
 ศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

1174  
 

ประเสริฐ ณ นคร. (2549). ประวัติศาสตร์เบ็ดเตล็ด: รวมบทนิพนธ์ “เสาหลักทางวิชาการ.”กรุงเทพ: มติชน. 
พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับสังคายนาในพระบรมราชูปถัมภ์ พุทธศักราช 2530 เล่มที่ 10. (2530). 
 กรุงเทพฯ: กรมการศาสนา. 
พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับสังคายนาในพระบรมราชูปถัมภ์ พุทธศักราช 2530 เล่มที่ 13. (2530).  
 กรุงเทพฯ: กรมการศาสนา, 2530. 
พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับสังคายนาในพระบรมราชูปถัมภ์ พุทธศักราช 2530 เล่มที่ 21. (2530).  
 กรุงเทพฯ: กรมการศาสนา, 2530. 
พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับสังคายนาในพระบรมราชูปถัมภ์ พุทธศักราช 2530 เล่มที่ 31. (2530).  
 กรุงเทพฯ: กรมการศาสนา, 2530. 
พระสูตรและอรรถกถา เล่มที่ 1 ภาคที่ 1. (2525). กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2525. 
พระสูตรและอรรถกถา เล่มที่ 1 ภาคที่ 2. (2525). กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระสูตรและอรรถกถา เล่มที่ 2 ภาคที่ 1. (2525). กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พิเศษ เจียจันทร์พงษ์. (2545). หาพระหาเจ้า: รวมบทความวิชาการเกี่ยวกับความหมายทางสังคมและ
 วัฒนธรรมของโบราณวัตถุและโบราณสถาน. กรุงเทพฯ: มติชน.  
ภาควิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร. (2555). ความสัมพันธ์ทางพุทธศาสน์และ 
 พุทธศิลป์ระหว่างศรีลังกา พม่า และไทย: เอกสารประกอบโครงการเสวนาวิชาการ 
 ด้านประวัติศาสตร์ศิลปะ“ความสัมพันธ์ไทยกับศรีลังกาผ่านพุทธศาสน์-พุทธศิลป์”   
 กรุงเทพฯ: ภาควิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร. (2558). จารึกในวิหารพระนอนวัดป่าโมกข์. เข้าถึงเมื่อ 20 เมษายน 2558. เข้าถึงได้ 
 จาก http://www.sac.or.th/databases/inscriptions/inscribe_detail.php?id 
ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร. (2558). จารึกวัดพระคันธกุฎี. เข้าถึงเมื่อ 20 เมษายน 2558. เข้าถึงได้จาก 
 http://www.sac.or.th/databases/inscriptions/inscribe_image_detail.php?id=639 
สมคิด จิระทัศนกุล. (2549). “สถาปัตยกรรมพระวิหารพระพุทธไสยาส.” ใน วิหารพระนอนวัดโพธิ์.สน สีมาตรัง  
 และคนอื่นๆ, บรรณาธิการ. กรุงเทพฯ: วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม. 
สมคิด จิระทัศนกุล. (2545). วัด: พุทธศาสนสถาปัตยกรรมไทย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
สุริยวุฒิ สุขสวัสดิ์, ม.ร.ว. (2530) “กลุ่มพระพุทธรูปสี่อิริยาบถในศิลปะสุโขทัย: ความหมายทางพระพุทธศาสนา 
 บางประการ.”เมืองโบราณ ปีที่ 13, 3 (กรกฎาคม-กันยายน, 2530): 57-61. 
เสนอ นิลเดช. (2545). ประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรมไทย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
เสมอชัย พูลสุวรรณ (2539). สัญลักษณ์ในงานจิตรกรรมไทยระหว่างพุทธศตวรรษที่ 19 ถึง 24.กรุงเทพฯ: 
 มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
วินัย พงศ์ศรีเพียร. (2551) “พรรณนาภูมิสถานพระนครศรีอยุธยา เอกสารจากหอหลวง(ฉบับความสมบูรณ์).”  

http://www.sac.or.th/databases/inscriptions/inscribe_image_detail.php?id=639


Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

 
 

 1175 
 

 ใน มรดกความทรงจ าแห่งพระนครศรีอยุธยา.วินัย พงศ์ศรีเพียร, บรรณาธิการ.กรุงเทพฯ: อุษาคเนย์
วิโรจน์ ชีวาสุขถาวร. (2534) “การศึกษารูปแบบสถาปัตยกรรมสุโขทัย กรณีศึกษาวัดมหาธาตุ ต าบลเมืองเก่า 
 จังหวัดสุโขทัย.” วิทยานิพนธ์ ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรม 
 มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
อนุวิทย์ เจริญศุภกุล.(2526)“คติจักรวาลพุทธศาสนาเถรวาทลังกาวงศ์ที่มีอิทธิพลต่อแบบเมืองและสถาปัตยกรรม 
 ในประเทศ.” อักษรศาสตร์มหาวิทยาลัยศิลปากร ฉบับพิเศษครบรอบ 15 ปี 6, 1: 328-336.  
 
ภาษาต่างประเทศ 
Silva Roland. (1988). Religious architecture in early and medieval Sri Lanka : a study of the 
 thupa, bodhimanda, uposathaghara and patimaghara. Druk: Krips Repro Meppel. 

http://www.opac.lib.su.ac.th/search?/aSilva%2C+Roland/asilva+roland/-3,-1,0,B/browse

