
ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

1242  
 

การใช้ภาพความตายเป็นสื่อสัญลักษณ์ในงานศิลปะร่วมสมัยไทย (2545-2555)* 
 

The image of death in Thai contemporary art (2002-2012) 
 

รัชฎากรณ์ กล้าเกิด (Ratchadakorn Klakerd)** 
 

บทคัดย่อ 
 การศึกษาคร้ังนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาและท าความเข้าใจการใช้ภาพความตายเป็นสื่อสัญลักษณ์ใน
การสร้างงานศิลปะร่วมสมัยไทย โดยได้ท าการศึกษาผลงานศิลปะร่วมสมัยไทยที่อยู่ในช่วงเวลา 10 ปีที่ผ่านมา 
(พ.ศ. 2545-2555) ที่มีการใช้ภาพความตายอย่าง ศพ โครงกระดูกและหัวกะโหลกในผลงาน 
 จากการศึกษาพบว่าภาพความตายถูกน ามาใช้ในงานศิลปะอย่างหลากหลาย โดยที่ศิลปินได้ใช้ภาพ
ความตายเพื่อเชื่อมโยงกับบางสิ่ง ซึ่งการส ารวจผลงานประกอบข้อมูลจากเนื้อหาซึ่งได้จากหลักฐานเอกสาร
เก่ียวกับผลงานชิ้นนั้นๆ ท าให้สามารถแบ่งความสัมพันธ์ระหว่างเนื้อหาและภาพความตายออกเป็น 6 กลุ่ม คือ 1.
กลุ่มภาพความตายสัมพันธ์กับชีวิตและความตาย 2.กลุ่มภาพความตายสัมพันธ์กับปรัชญาศาสนาและความเชื่อ 
3.กลุ่มภาพความตายสัมพันธ์กับสังคม 4.กลุ่มภาพความตายสัมพันธ์กับการเมือง 5.กลุ่มภาพความตายสัมพันธ์กับ
จิตใต้ส านึก 6.กลุ่มภาพความตายสัมพันธ์กับธรรมชาติ 
 เมื่อได้ท าการแบ่งกลุ่มภาพความตายจึงเป็นผลมาสู่การวิเคราะห์ภาพความตายเชื่อมโยงกับสังคมร่วม
สมัยไทยที่สถานะทั่วไปของภาพความตายเป็นเร่ืองที่น่ารังเกียจ ขยะแขยงอันส่งผลต่อบทบาทของภาพความตาย
ที่ถูกน าเสนอในงานศิลปะ เมื่อพิจารณาแล้วสามารถแบ่งภาพความตายในงานศิลปะร่วมสมัยไทยออกเป็น 2 
ลักษณะ 1.ภาพความตายที่มีลักษณะไม่ขัดแย้งกับแนวคิดสังคม กล่าวคือ ภาพความตายถูกน าเสนอโดยไม่ขัดแย้ง
กับการรับรู้ทั่วไปของสังคม ซึ่งศิลปินมีกลวิธีในการน าเสนอ เช่น น าเสนอภาพความตายผ่านงานทัศนศิลป์ 
ประเภทจิตรกรรมและประติมากรรมหรือการน าเสนอด้วยความงามทางศิลปะ เป็นต้น 2.ภาพความตายที่มี
ลักษณะท้าทายกับแนวคิดสังคม กล่าวคือเป็นภาพความตายที่มีลักษณะท้าทายกับแนวคิดส่วนใหญ่ของสังคม ซึ่ง
ศิลปินมีกลวิธีการน าเสนอ เช่น การน าเสนอความจริง อย่างศพจริง หรือการน าเสนอผ่านวีดิทัศน์และภาพถ่าย 
เป็นต้น 
 
ค าส าคัญ: ภาพความตาย/สื่อสัญลักษณ์/ศิลปะร่วมสมัยไทย/ศพ/โครงกระดูก/หัวกะโหลก 
 
                                                           

* บทความนี้เรียบเรียงขึ้นจากเนื้อหาส่วนหนึ่งของวิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปมหาบัณฑิต สาขาทฤษฎีศิลป์ บัณฑิตวิทยาลัย 

มหาวิทยาลัยศิลปากร ปีการศึกษา 2558 เรื่อง การใช้ภาพตัวแทนความตายเป็นสื่อสัญลักษณ์ในงานศิลปะร่วมสมัยไทย (2545-2555) 

(Representations of death in Thai contemporary art (2002-2012)) โดยมี รองศาสตราจารย์สุธี  คุณาวิชยานนท์ เป็นอาจารย์ที่

ปรึกษาวิทยานิพนธ์ (Thesis Advisor: Assoc.Prof.Sutee Kunavichayanont) 
** รัชฎากรณ์ กล้าเกิด (Ratchadakorn Klakerd) นักศึกษาปริญญาศิลปมหาบัณฑิต สาขาทฤษฎีศิลป์ คณะจิตรกรรม

ประติมากรรมและภาพพิมพ์ มหาวิทยาลัยศิลปากร (Studying Master of Fine Art (Art Theory), Graduate School, Silpakorn 
University),aon.ratcha@gmail.com 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

 
 

 1243 
 

Abstract 
 The objective of this study is to study and understand the use of death pictures as 
symbols in the creation of Thai contemporary arts. The study explores Thai contemporary arts 
that use death pictures such as corpses, skeletons and skulls over the ten-year period (2002 -
2012). The study finds that death pictures have been used widely in art works. Artists use such 
pictures to connect with something. From the survey of artworks together with information 
from documents about those works, the relationship between content and death pictures can 
be categorized into 6 categories: 1.The death pictures in relation to life and death 2. The death 
pictures in relation to religious philosophy and belief 3. The death pictures in relation to the 
society 4. The death pictures in relation to politics 5. The death pictures in relation to 
subconscious 6. The death pictures in relation to nature. After such categorization, this study 
further analyzes the death pictures in connection with the contemporary Thai society, in which 
the death pictures are considered disgusting. This, in turn, affects the role of the death pictures 
presented in the artworks. The death pictures in Thai contemporary arts can be synthesized 
into two main types: 1. The death pictures that are not contradictory to the society. This 
means that the death pictures are presented without any conflicts with general perceptions of 
the society. Under this type of artworks, artists use various strategies and modes to present 
their work such as visual arts, paintings, sculptures or other aesthetic forms of art. 2. The death 
pictures that challenge the concept of the society. This means that the death pictures are 
presented with challenges to the general perceptions of the society. Under this type of 
artworks, artists use various strategies such as using real corpses or presenting the reality 
through videos and photos.    
 
Keywords: image of death/ symbol/ Contemporary Art Thailand/ corpse/ skeleton/ skull 
 
บทน า 
 “ความตาย” เป็นสิ่งที่ไม่มีใครหลีกหนีพ้น เมื่อเกิดมาเป็น "มนุษย์" ต้องพบเจอกับการเกิด แก่ เจ็บ 
และตาย ดังนั้นอาจถือได้ว่า“ความตาย” คือการเสื่อมสลายของการเกิดเป็นการดับที่ทุกคนต้องประสบอย่างไม่มี
ทางจะเลี่ยงได้ นอกจากนี้ความตายในแต่ละสังคมและวัฒนธรรมยังมีความแตกต่างกันทั้งในเรื่องของค านิยาม
และความหมาย หากมองในด้านความเชื่อทางจิตวิญญาณความตายจะมีลักษณะเป็นนามธรรม แต่หากมองความ
ตายในลักษณะของการเสื่อมสภาพของร่างกายไร้ซึ่งลมหายใจความตายก็จะเป็นเรื่องของรูปธรรม ดังนั้ นเมื่อพูด
ถึงความตายที่เป็นตัวแทนในบริบททางศิลปะจึงมักแสดงออกให้เห็นเป็นทางลักษณะทางกายภาพของร่างกาย 
(รูปธรรม) ในลักษณะของภาพการเสียชีวิต ศพ กะโหลกและโครงกระดูก 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

1244  
 

 ในศิลปะร่วมสมัยไทยศิลปินหลายคนไดน้ าภาพความตายมาใช้เป็นสื่อสัญลกัษณ์ในการสร้างงานศิลปะ
ทั้งในรูปแบบและวิธีน าเสนอที่หลากหลาย ดังเช่น ผลงานวิดีโอชื่อ Thai Medley I และ Thai Medley II 
(พ.ศ.2545) โดย อารยา ราษฎร์จ าเริญสุข มีการใช้ร่างของคนตายพร้อมกับอ่านบทกวีด้วยตัวของศิลปินเอง 
ศิลปินได้ใช้คนตายเป็นสื่อเพื่อให้อธิบายถึงความตายโดยตัวของมันเองพร้อมกับเป็นสื่อในการน าเสนอแนวคิด
ปัจเจกของศิลปิน เกี่ยวกับการหาความหมายของชีวิต การตั้งค าถามต่อการมีอยู่และคุณค่าต่อการมีอยู่   หรือใน
ผลงานสื่อผสมชื่อ จิตวิญญาณที่หลุดลอย (พ.ศ.2545) ของแดง บัวแสน มีลักษณะเป็นประติมากรรมรูปทรงคน
นอนเหมือนก าลังลอยซึ่งแทนตัวศิลปินโดยแสดงสัดส่วน ลักษณะทางกายวิภาคอย่างถูกต้อง ด้านข้างมีรูปทรงเด็ก
ลอยล้อมรอบในระดับที่สูงกว่าคนนอนแสดงท่าทางเคลื่อนไหวคล้ายเต้นระบ าใบหน้ามีรอยยิ้มมีชีวิตชีวาแตกต่าง
กับคนนอนที่ดูเหมือนไร้ชีวิตสงบนิ่ง ซึ่งรูปคนนอนให้ความรู้สึกคล้ายคนตายหรือก าลังนอนหลับ ซึ่งศิลปินได้ใช้
ภาพความตายเป็นเครื่องสะท้อนสภาวะจิตของศิลปินต่อการตั้งค าถามถึงความตายนั้นน าไปสู่อะไรในสิ่งที่เราไม่
อาจรู้และไม่เห็นได้ด้วยตา หรือขณะที่นอนหลับ ชีวิตหยุดนิ่งหรือก าลังด าเนินต่อไปในโลกแห่งความฝัน ศิลปินได้
จินตนาการไปถึงอีกมิติของความจริงกับโลกแห่งจิตวิญญาณ ความฝัน ความตาย การเคลื่อนย้ายของจิตไปสู่อีก
ภพหนึ่ง ซึ่งอาจเป็นการเร่ิมต้นของชีวิตในอีกห้วงของเวลา  
 จะเห็นได้ว่าภาพความตายในศิลปะร่วมสมัยไทยถูกใช้ในบริบทของการเป็นสื่อสัญลักษณ์เพื่อเสนอ
เนื้อหาและแนวคิดต่างๆของศิลปิน เช่น สังคม การเมือง ศาสนา วัฒนธรรม และจิตใต้ส านึก เป็นต้น ดังเช่น 
ผลงานจิตรกรรมประกอบบทกวีชื่อ วีรชนตายเพื่อใคร (พ.ศ.2555) ของวสันต์ สิทธิเขตต์ ศิลปินเขียนภาพ
กะโหลกศีรษะมนุษย์ทับด้วยบทกวีเสียดแทงใจด า เช่น “วีรชนตายเพื่อใคร กี่คนได้เป็นรัฐมนตรี ยิ่งใหญ่อยู่ดีกินดี 
บนซากของผีวีรชน” ศิลปินได้ใช้ภาพความตายเป็นสื่อน าเสนอแนวคิดทางการเมืองต่อเหตุการณ์ความรุนแรงทาง
การเมืองจนเกิดการสูญเสียหรือการตายของประชาชน หรือ ผลงานชื่อ มีอยู่ทุกหนแห่งในเรา (พ.ศ.2555) ของ
คามิน ชัยเลิศประเสริฐ ศิลปินใช้การตัดแปะวัสดุสิ่งพิมพ์ที่กระทบใจในชีวิตประจ าวันลงบนกระดาษ จากนั้นก็
พิจารณาให้เห็นหัวข้อร าพึงธรรม พุทธปรัชญา ที่ได้จากการศึกษาพระพุทธศาสนา และศิลปินได้ใช้ภาพความตาย
ซึ่งเป็นหัวกะโหลกเขียนทับลงไปบนภาพ เสมือนต้องการสื่อว่ามีความตายอยู่ในทุกหนแห่งไม่ว่าจะมองเห็นหรือ
คิดเรื่องอะไรอยู่ก็ตาม  
 นอกจากนี้ยังมีศิลปินอีกหลายท่านที่มีการใช้ภาพความตายเป็นสื่อสัญลักษณ์ในการสร้างงานศิลปะ 
เช่น อ ามฤทธิ์ ชูสุวรรณ,มานิต ศรีวานิชภูมิ,ประสิทธ์ วิชายะ,สุวรรณี สาระบุตร,อติ กองสุข,ประดิษฐ์ ตั้งประสาท
วงศ์,ชัชวาล อ่ าสมคิด,รัฐภูมิ ผิวพันธมิตร เป็นต้น ศิลปินเหล่านี้ได้ใช้ภาพของความตายเป็นสื่อสัญลักษณ์ในการ
สร้างงาน และเห็นได้ชัดเจนว่าในช่วงระยะเวลา 10 ปีที่ผ่านมา (พ.ศ.2545-2555) ภาพของความตายไม่ได้
สะท้อนถึงความตายเพียงอย่างเดียว ศิลปินต่างมีความตั้งใจที่สือ่ถึงความเป็นไปของสังคม ณ ขณะนั้น และเจตนา
ที่จะใส่ภาพของความตายลงไปในผลงานศิลปะโดยผ่านวิธีคิดและกระบวนการถ่ายทอดของศิลปินเพื่อจะแสดงให้
เห็นถึงนัยยะบางอย่างที่ศิลปินต้องการจะอธิบาย 
 ดังนั้นการวิจัยคร้ังนี้จะท าการส ารวจและรวบรวมผลงานศิลปะร่วมสมัยในช่วงปีพ.ศ.2545-2555 ที่มี
การใช้ภาพความตายในผลงาน โดยภาพของความตายในที่นี้หมายถึงภาพการเสียชีวิต ศพ รวมไปถึงกะโหลกและ
โครงกระดูกซึ่งเป็นสัญลักษณ์ของความตายที่รับรู้กันอย่างแพร่หลาย เพื่อศึกษาและท าความเข้าใจถึงการใช้ภาพ



Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

 
 

 1245 
 

ความตายในงานศิลปะ ว่าศิลปินใช้เป็นสื่อสัญลักษณ์เพื่อน าเสนอเนื้อหาและแนวคิดต่างๆ รวมถึงแรงจูงใจในการ
ใช้ภาพความตายเป็นสื่อสัญลักษณ์การสร้างงานศิลปะร่วมสมัยไทย 
 
วัตถุประสงค์ของการศึกษา  
 1. เพื่อศึกษาและท าความเข้าใจการใช้ภาพความตายเป็นสื่อสัญลักษณ์ในการสร้างงานศิลปะร่วม
สมัยไทย 
 2. เพื่อศึกษาการใช้ภาพความตายเป็นสื่อสัญลักษณ์ในการน าเสนอเนื้อหาและแนวความคิดต่างๆ 
 3. เพื่อให้ความรู้และเป็นข้อมูลแก่ผู้ที่สนใจในเรื่องการใช้ภาพความตายเป็นสื่อสัญลักษณ์ในงาน
ศิลปะร่วมสมัยไทย 
 
ขอบเขตของการศึกษา  
 1. ศึกษาผลงานทัศนศิลป์ เช่น งานจิตรกรรม ประติมากรรม สื่อผสม วิดีโอ ศิลปะจัดวาง เป็นต้น ที่
อยู่ในช่วงปี พ.ศ.2545-2555 ผลงานของศิลปิน เช่น อารยา ราษฎร์จ าเริญสุข,อ ามฤทธิ์ ชูสุวรรณ,มานิต ศรีวานิช
ภูมิ, วสันต์ สิทธิเขตต์, แดง บัวแสน,คามิน ชัยเลิศประเสริฐ,ประสิทธ์ วิชายะ,สุวรรณี สาระบุตร,อติ กองสุข
,ประดิษฐ์ ตั้งประสาทวงศ์,ชัชวาล อ่ าสมคิด,รัฐภูมิ ผิวพันธมิตร โดยเน้นผลงานที่มีการใช้ภาพความตาย คือภาพ
การเสียชีวิต ศพ กะโหลกและโครงกระดูก ปรากฏอยูใ่นผลงานอย่างชัดเจน  
 2. คัดเลือกผลงานศิลปะจากผลงานที่ได้ถูกจัดแสดงในหอศิลป์ แกลลอรี่ นิทรรศการศิลปะหรือ
ผลงานศิลปะที่ได้รับรางวัลจากการประกวดศิลปกรรมที่ได้รับการยอมรับและถูกเผยแพร่ต่อสาธารณชน 
 3. ศึกษาความเป็นมาผลงานทัศนศิลป์ที่ปรากฏภาพความตายในช่วงปีพ.ศ.2545-2555 โดยสังเขป  
 
ขั้นตอนของการศึกษา 
 1. รวบรวมข้อมูล ความหมาย นิยามของความตายจากหนังสือ เอกสาร วารสาร บทความและ
วิทยานิพนธ์ที่เก่ียวข้อง 
 2. รวบรวมข้อมูลซึ่งเป็นผลงานศิลปะจากสูจิบัตรและเอกสารต่างๆที่มีการใช้ภาพความตายอย่าง
ชัดเจน 
 3. ศึกษาและวิเคราะห์ผลงานที่มีการใช้ภาพความตาย โดยเก็บข้อมูลจากการสัมภาษณ์ศิลปิน
เจ้าของผลงาน นักวิชาการหรือนักวิจารณ์ 
 4. สรุปผล  
 
วิธีการศึกษา 
 การศึกษาครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยใช้การวิเคราะห์จากผลงานศิลปะ เอกสาร สัมภาษณ์
ศิลปิน โดยมีขั้นตอนดังต่อไปนี้ 
  1. รวบรวมเอกสารที่เกี่ยวข้องกับความตายทั้งในเรื่องของความหมาย นิยาม ความเชื่อของ           
ความตาย 
  2. รวบรวมผลงานศิลปะร่วมสมัยไทยที่มีการใช้ภาพความตายในช่วงปีพ.ศ.2545-2555 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

1246  
 

  3. รวบรวมบทความ บทสัมภาษณ์ศิลปินเจ้าของผลงาน นักวิชาการ นักวิจารณ์ 
  4. รวบรวมข้อมูลการสัมภาษณ์ศิลปินเจ้าของผลงานที่มีการใช้ภาพความตาย รวมถึงข้อมูลจาก
การสัมภาษณ์นักวิชาการและนักวิจารณ์  
  5. วิเคราะห์ข้อมูลตามขอบเขตการวิจัย 
 
สรุปผลการวิจัย 
 ภาพความตายนั้นถูกน าเสนอในงานศิลปะมาตั้งแต่ยุคก่อนประวัติศาสตร์จวบจนถึงปัจจุบัน ทั้งใน
ตะวันตกและของไทย ภาพความตายถูกใช้เป็นสื่อสัญลักษณ์ในหลายบริบท หลายค่านิยมและหลายอารยธรรม 
ทั้งนี้อาจเพื่อสื่อถึงเรื่องต่างๆ และไม่ว่ามุมมองต่อความตายจะเปลี่ยนแปลงไปเช่นไร ความตายก็ยังเป็นสิ่งที่
ครอบคลุมทุกวัฒนธรรม ทุกความเชื่อ ลัทธิ และแนวคิด แต่ทั้งนี้ในมุมมองของศิลปะในบางช่วงเวลาภาพความ
ตายอาจไม่ถูกใช้ในงานศิลปะ ซึ่งอาจจะด้วยเหตุผลหลายประการ เช่น รูปแบบศิลปะหรือมุมมองโลกทัศน์ใน
สังคม วัฒนธรรมที่เปลี่ยนแปลงไปอันส่งผลต่อการรับรู้ถึงความตายที่แปรผันตามไปด้วย เป็นต้น ในขณะเดียวกัน
ในช่วงเวลา 10 ปีที่ผ่านมา (พ.ศ. 2545-2555) ศิลปินร่วมสมัยไทยได้ใช้ภาพความตายในงานศิลปะ โดยที่ศิลปิน
เหล่านี้พยายามที่จะใช้ภาพความตายเพื่อเชื่อมโยงกับบางสิ่ง ไม่ว่าจะเป็นทางสังคม แนวคิด ความเชื่อหรือความ
เป็นปัจเจกส่วนตน ซึ่งเป็นที่น่าตั้งข้อสังเกตทั้งรูปแบบการน าเสนอภาพความตายเร่ืองราวที่ภาพความตายปรากฏ
และในแง่มุมมองของสังคมที่ต่อการมองภาพความตายในงานศิลปะ จึงเป็นเหตุให้ข้าพเจ้าเน้นศึกษาผลงานใน
ช่วงเวลาดังกล่าว และจากการส ารวจผลงานที่น าเสนอภาพความตายโดยข้าพเจ้าได้ส ารวจจากข้อมูลผลงาน
ศิลปะในงานศิลปกรรมแห่งชาติและนิทรรศการศิลปะที่ถูกจัดแสดงในหอศิลป์ และน ามาแบ่งกลุ่มเร่ือง (Subject) 
โดยหลักการของการแบ่งกลุ่มเรื่องนี้ข้าพเจ้าได้ใช้ข้อมูลจากเนื้อหาซึ่งได้จากหลักฐานเอกสารเกี่ยวกับผลงานชิ้น
นั้นๆที่ปรากฏภาพความตาย เช่น สูจิบัตร, บทสัมภาษณ์ศิลปิน, บทความศิลปะและสื่อออนไลน์ เป็นต้น ทั้งนี้
สามารถแบ่งออกได้เป็น 6 กลุ่ม ดังนี้ 1. กลุ่มภาพความตายสัมพันธ์กับชีวิตและความตาย 2. กลุ่มภาพความตาย
สัมพันธ์กับปรัชญาศาสนาและความเชื่อ 3. กลุ่มภาพความตายสัมพันธ์กับสังคม  4. กลุ่มภาพความตายสัมพันธ์
กับการเมือง 5. กลุ่มภาพความตายสัมพันธ์กับประสบการณ์และจิตใต้ส านึก 6.กลุ่มภาพความตายสัมพันธ์กับ
ธรรมชาติ 
 เมื่อได้ท าการส ารวจผลงานศิลปะร่วมสมัยที่ปรากฏว่ามีการน าเสนอภาพความตายในช่วงระยะเวลา 
10 ปีที่ผ่านมา (พ.ศ.2545-2555) ซึ่งถูกน าเสนอในรูปแบบที่หลากหลาย ทั้งในงานจิตรกรรม ประติมากรรม 
สื่อผสม วีดิทัศน์และภาพถ่าย โดยที่ภาพความตายถูกน าเสนอผ่านเรื่องราวต่างๆเพื่อสะท้อนแนวคิด ทัศนะของ
ศิลปิน เช่น ชีวิตและความตาย,สังคม,การเมือง,ปรัชญา,ศาสนา,ความเชื่อและธรรมชาติ เป็นต้น อย่างไรก็ตาม
หากพิจารณาถึงมุมมองของความตายทั่วไปในสังคมร่วมสมัย ซึ่งนับตั้งแต่ศตวรรษที่ 20 ความตายเป็นเรื่องที่ไม่มี
ใครอยากเข้าใกล้ อันส่งผลต่อภาพความตายทั่วไปที่ไม่ใครอยากจะดูหรือชม โดยเฉพาะอย่างยิ่ง คือ ภาพของศพ
หรือคนตาย ดังที่ธเนศ วงศ์ยานนาวา กล่าวถึงสถานะภาพความตายไว้ในหนังสือ เมื่อฉันไม่มีขน ฉันจึงเป็นศิลปะ
ว่า: สถานะของสิ่งลามกอนาจาร ไม่ว่าจะเป็นภาพที่น่าเกลียดน่ากลัว ภาพศพ ภาพที่แสดงความรุนแรง ภาพของ
อาการเจ็บป่วย ภาพของคนเป็นโรคร้าย เช่น ภาพของคนเป็นมะเร็ง ซึ่งกลายเป็นโรคต้องห้ามส าหรับสังคม



Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

 
 

 1247 
 

ตะวันตก นับเป็นสิ่งที่สร้างความสั่นสะเทือน กระทั่งบ่อนท าลายศีลธรรมอันดีงามของสังคม ไม่ว่าศีลธรรมอันดี
งามของสังคมจะหมายถึงอะไร หรือเป็นศีลธรรมอันดีงามของชนชั้นหรือกลุ่มชาติพันธุ์ใดก็ตาม 
  
 ...ภาพน่าเกลียดของร่างกายที่เสื่อมสภาพด้วยโรคร้ายกลายเป็นการน าเสนอที่ไร้รสนิยม เพราะไม่มี
ใครอยากเห็นสิ่งน่าเกลียดแบบนี้นอกอาณาเขตวงการแพทย์อีกต่อไป กล่าวอีกนัยหนึ่งได้ว่า ภาพดังกล่าวไม่
แตกต่างจากการน าเสนอภาพอวัยวะเพศที่แสดงให้เห็นถึงความอุบาทว์1 
 
 ดังนั้นภาพความตายจึงเป็นสิ่งที่ไม่ต้องการให้ถูกน าเสนอ ซึ่งบ่อยครั้งที่เรามักพบเห็นว่าภาพความตาย
เมื่อถูกน าเสนอผ่านสื่อต่างๆทั่วไป เช่น โทรทัศน์หรือหนังสือพิมพ์ จะถูกปิดบังเพื่อไม่ให้เห็นภาพความตายที่
ชัดเจน อันเนื่องมาจากสถานะของภาพความตายเป็นสิ่งที่น่ารังเกียจ น่าขยะแขยง น่าเกลียดน่ากลัว อันส่งผลต่อ
บทบาทของภาพความตายที่ถูกน าเสนอในงานศิลปะ หากอ้างถึงค ากล่าวของธเนศ วงศ์ยานนาวา ข้างต้น ที่
กล่าวถึงภาพความตายว่ามีสถานะที่ใกล้เคียงกับภาพลามกอนาจาร ดังนั้นในบทวิเคราะห์ภาพความตายในงาน
ศิลปะร่วมสมัยไทย เมื่อพิจารณาภาพความตายผลงานศิลปะร่วมสมัยในช่วงเวลา 10 ปีที่ผ่านมาร่วมกับท่าทีของ
สังคมร่วมสมัยที่มุมมองต่อความตายดังที่กล่าวมาข้างต้น สามารถแบ่งภาพความตายในงานศิลปะร่วมสมัยออกได้
เป็น 2 ลักษณะ ดังนี้ 
 1. ภาพความตายที่มีลักษณะไม่ขัดแย้งกับแนวคิดสังคม  
  กล่าวคือ ภาพความตายถูกน าเสนอโดยไม่ขัดแย้งกับการรับรู้ทั่วไปของคนในสังคมซึ่งโดยพื้นฐาน
มองภาพความตายเป็นเร่ืองห่างไกล แต่ทั้งนี้ผลงานกลุ่มนี้ได้น าเสนอภาพความตายโดยไม่ขัดแย้งกับสังคมไม่สวน
ทางกับความคาดหวังของสังคมต่อศิลปะ ที่มองว่าศิลปะต้องน าเสนอให้เห็นถึงความงามที่ตรงกับแนวคิดของคน
ส่วนใหญ่ ซึ่งแม้ว่าจะเป็นภาพความตายแต่กระนั้นก็ไม่ได้มีผลเชิงลบหรือขัดแย้งกับสังคมโดยที่ขึ้นอยู่กับการ
น าเสนอของศิลปินที่เป็นไปตามรสนิยมของคนไทย โดยจากการวิเคราะห์จะเห็นได้ว่าศิลปินมีกลวิธีในการน าเสนอ
ดังต่อไปนี้ 
  1.1 น าเสนอภาพความตายผ่านงานทัศนศิลป์ ประเภทจิตรกรรมและประติมากรรม 
    ด้วยความที่การสร้างสรรค์ผลงานประเภทงานจิตรกรรมและงานประติมากรรมนั้นวางอยู่บน
พื้นฐานความรู้ความเข้าใจของคนส่วนใหญ่ กล่าวคือ คนกลุ่มทั่วไปยอมรับได้ ดังนั้นงานประเภทดังกล่าวนี้จึงไม่ได้
สร้างความแปลกหน้าหรือแปลกใจให้เกิดกับคนดู อันเนื่องมาจากด้วยความคุ้นชินของคนดูศิลปะส่วนใหญ่ที่มอง
ว่าศิลปะ คือ ภาพวาดหรือรูปปั้น (จิตรกรรมหรือประติมากรรม) กล่าวได้ว่าการน าเสนอภาพความตายด้วยการ
สร้างเป็นงานจิตรกรรมหรือประติมากรรม ไม่ได้สร้างความน่ากลัวแต่กลับถูกให้คุณค่าความงามว่าเป็นผลงาน
ศิลปะ และยังช่วยลดทอนความน่ากลัวและความสยดสยองของภาพความตาย และดูราวกับว่ามันห่างไกลจาก
ความจริง ทั้งนี้แม้ว่าการสร้างสรรค์ของศิลปินพยายามแสดงออกให้ใกล้เคียงหรือแสดงออกให้เหมือนจริงตามที่

                                                           
1 ธเนศ วงศ์ยานนาวา, เมื่อฉันไมม่ีขน ฉนัจึงเป็นศิลปะ (กรุงเทพฯ: สมมต,ิ 2557), 19. 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

1248  
 

ตาเห็นหรือจากประสบการณ์ด้วยเทคนิควิธีการต่างๆ ดังที่ ธนาวิ โชติประดิษฐ์ กล่าวในหนังสือ ปรากกฎการณ์
นิทรรศการว่า “ศิลปะได้พยายามเสนอความจริง จิตรกรรมสะท้อนให้เห็นความเป็นจริง”2  
  แต่กระนั้นหากย้อนกลับไปสู่แนวคิดของเพลโต (Plato) ที่กล่าวไว้ว่า โลกที่เราอาศัยอยู่เป็นเพียง
การเลียนแบบ (Mimesis/imitation) จากโลกแห่งสารัตถะ (ความจริงที่สมบูรณ์แบบ) ดังนั้น งานศิลปะที่เป็นสิ่ง
ที่มนุษย์สร้างขึ้นอีกทีก็ย่อมเป็นการเลียนแบบอีกขั้นหนึ่งซึ่งมีความห่างไกลจากความเป็นจริงที่เป็นต้นเค้า 
“ต้นแบบ”3 ดังเช่น จิตรกรรมภาพทิวทัศน์ของจิตรกรลัทธิประทับใจ ( Impressionism) สร้างงานขึ้นโดยมี
ธรรมชาติเป็นแบบ แต่ก็เป็นเพียงการถ่ายแบบจากธรรมชาติมาเป็นบางส่วน  ดังนั้นหากพิจารณาค ากล่าวข้างต้น
แล้วอาจท าให้คิดได้ว่าภาพความตายที่ศิลปินพยายามเสนอออกมานั้น อาจเกิดข้ึนจากการเลียนแบบสิ่งที่มีอยู่จริง
หรือเกิดจากนึกฝัน สมมุติขึ้น แต่งขึ้นคิดขึ้นหรือเป็นเหตุการณ์ที่ศิลปินประสบมาก่อนซึ่งอาจจะเป็นภาพที่มาจาก
สิ่งที่มีอยู่จริงหรือจิตจินตนาการก็เป็นได้ จากที่กล่าวข้างต้นว่าผลงานศิลปะประเภทจิตรกรรมประติมากรรม เป็น
การสร้างสรรค์ที่สังคมยอมรับและไม่ขัดแย้งกับแนวคิดส่วนใหญ่ ซึ่งท าให้ภาพความตายที่ถูกน าเสนอในผลงาน
เหล่านี้ถูกมองว่าเป็นศิลปะ ดังเช่น ในผลงานของประดิษฐ์ ตั้งประสาทวงศ์ ผลงานชื่อ เธอ (พ.ศ.2555) (ภาพที่ 1) 
ซึ่งประดิษฐ์ได้สร้างสรรค์งานจิตรกรรมที่เหมือนจริง ภาพความตายในรูปลักษณ์โครงกระดูกที่ประดิษฐ์น าเสนอ
นั้นกลับไม่ได้ท าให้ผู้ชมต้องสะเทือนใจหรือเบือนหน้าหนีเพราะเป็นภาพความตายแต่กลับให้คุณค่าในด้านความ
งาม รวมไปถึงความสามารถของศิลปินที่สามารถถ่ายทอดผลงานออกมาได้เหมือนจริง หรืออย่างในงานของเอก
ชัย ปราบปัญจะ ผลงานชื่อ ความตายที่ถูกยัดเยียด หมายเลข 2 และ ความตายที่ถูกยัดเยียด หมายเลข 3 
(พ.ศ.2553) ที่ศิลปินน าเสนอความตายในรูปลักษณ์ชิ้นส่วนของร่างกายหมูที่เหมือนจริงทั้งสีสันและรูปทรง แต่
กระนั้นก็ท าให้นึกไม่ได้ว่างานจิตรกรรมนั้นเป็นเพียงการเลียนแบบ หรือในผลงานชื่อ Who’s afraid of red, 
yellow, and green (พ.ศ.2553) ของฤกษ์ฤทธิ์ ตีระวนิชที่น าเสนอภาพเขียนเหตุการณ์ทางการเมืองบนผนังที่
น าเสนอภาพของคนตายแต่ก็ไม่ได้มีความน่ากลัวเท่าใดนักหากเปรียบกับความตายของจริงอีกทั้งการใช้ สีที่ไม่
เหมือนจริงช่วยลดความน่าเกลียดน่ากลัวของภาพความตายในขณะเดียวกันงานประติมากรรมของประสิทธิ์ วิชา
ยะ ผลงานชื่อ วิญญาณผู้มีมิจฉาทิฐิ (พ.ศ.2546) ที่น าเสนอร่างกายมนุษย์ที่คล้ายคนตายแต่ก็ไม่ได้ให้อารมณ์ที่
น่ากลัว กลับแสดงให้เห็นถึงความสามารถในการน าเสนอ การเลือกใช้วัสดุ เทคนิค วิธีการแสดงออก เช่นเดียวกัน
กับผลงานจิตวิญญาณที่หลุดลอย (พ.ศ.2545) ของแดง บัวแสนที่น าเสนอร่างกายมนษุย์คลา้ยกับคนก าลังจะตาย 
ก็ให้คุณค่าความงามที่ศิลปินสามารถน าเสนอกายวิภาค ลักษณะท่าทางที่เหมือนจริง  

                                                           
2 ธนาวิ โชติประดิษฐ, ปรากฏการณ์นิทรรศการ: รวมบทความว่าด้วยทัศนียภาพของศิลปะร่วมสมัย (กรุงเทพฯ: สมมติ, 

2553), 15. 
3 เร่ืองเดียวกัน, 220. 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

 
 

 1249 
 

 
 
ภาพที่ 1 ประดิษฐ์ ตั้งประสาทวงศ์, เธอ, พ.ศ.2555, สีน้ ามันบนผ้าใบ, 261x222 ซม.  
ที่มา: http://www.oknation.net/blog/Bansuan/2012/09/07/entry-1 
 
  1.2 น าเสนอภาพความตายด้วยรูปลักษณ์ที่คนทั่วไปคุ้นเคย  
    หากกล่าวถึงภาพความตายในรูปลักษณ์ของหัวกะโหลกและโครงกระดูก จากการศึกษาทาง
ประวัติศาสตร์ศิลปะพบว่าถูกน าเสนอมาเป็นเวลายาวนานและถูกใช้ผลงานศิลปะจ านวนมาก ทั้งในงานศิลปะของ
ตะวันตกและของไทย ซึ่งจากการที่ภาพความตายในรูปลักษณ์ดังกล่าวถูกน าเสนอเรื่อยมาอย่างต่อเนื่อง ดังที่ 
ธเนศ วงศ์ยานนาวา ได้แสดงทรรศนะในหนังสือ เมื่อไม่มีขนฉันจึงเป็นศิลปะว่า “...ส าหรับภาพความตายส่วน
ใหญ่จะเป็นสัญลักษณ์มากกว่าภาพศพจริง...”4 และสัญลักษณ์ดังกล่าวก็คือ โครงกระดูกและหัวกะโหลก 
    อาจกล่าวอีกนัยหนึ่งได้ว่า ด้วยความที่โครงกระดูกและหัวกะโหลกไม่มีค่าของความเป็น
อัตตา หน้าตาและบุคลิกภาพ ไม่มีลักษณะที่เฉพาะเจาะจงได้ว่าเป็นบุคคลใดเปรียบได้กับว่าเป็นสิ่งที่สากลเพราะ
ทุกสรรพสิ่งต่างมีเช่นเดียวกัน อีกทั้งภาพเหล่านี้ก็ไม่ได้ให้รายละเอียดเหมือนจริง กล่าวคือ ไม่ใช่ศพคนจริง มี
ลักษณะที่เหมือนกันทุกโครงกระดูกทุกหัวกะโหลกจนกลายเป็นสัญลักษณ์และความเคยชินว่าเป็นสัญลักษณ์แห่ง
ความตาย ดังนั้นจะเห็นได้ว่านับตั้งแต่อดีตจวบจนถึงปัจจุบัน บ่อยครั้งมีการหยิบยกภาพความตายในรูปลักษณ์
ของหัวกะโหลกและโครงกระดูกมาน าเสนอ ซึ่งด้วยความที่ถูกน าเสนอบ่อยคร้ังจนท าให้ในบางครั้งภาพความตาย
ดังกล่าวให้ความรู้สึกที่ธรรมดาสามัญ ไร้ซึ่งความน่าเกลียดน่ากลัว และด้วยเหตุผลนี้จึงท าให้ภาพความตายใน
รูปลักษณ์ของหัวกะโหลกและโครงกระดูกนั้นกลายเป็นสิ่งที่ยอมรับได้ เกิดความคุ้นเคยจึงไม่แปลกที่จะพบเห็น
ผลงานศิลปะร่วมสมัยไทยมีการใช้เป็นสื่อในงานศิลปะและจากผลงานศิลปะร่วมสมัยในช่วง 10 ปีที่ผ่านมาภาพ
ความตายในรูปลักษณ์ของหัวกะโหลกและโครงกระดูกถูกน าเสนอมากกว่าภาพความตายในรูปลักษณ์อื่นหรือ
รูปลักษณ์ของศพหรือซากศพ ดังเช่น ผลงานชื่อ Cold (พ.ศ.2554) ของทวีศักดิ์ ศรีทองดี ที่น าเสนอภาพความ
ตายในรูปลักษณ์ของหัวกะโหลกในผลงาน ในขณะที่ในผลงานชื่อ What will leave behind (พ.ศ.2555) 
ของนีโน่ สุวรรณี สาระบุตร ได้สร้างหัวกะโหลกนับแสนชิ้นเพื่อสร้างสรรค์ผลงานศิลปะโดยที่กะโหลกเหล่านี้ไม่ได้
มีความน่ากลัวแต่อย่างได้ (ภาพที่ 2) เช่นเดียวกันกับในผลงานคามิน เลิศชัยประเสริฐ ที่ศิลปินน าเสนอหัว
กะโหลกในผลงานชุด Before birth after death (พ.ศ.2555) ทั้งนี้ยังมีศิลปินคนอื่นที่ใช้หัวกะโหลกหรือโครง
กระดูกในงานศิลปะ เช่น ผลงานชื่อ เป็นไทจากอธิปไตยที่รุกราน (พ.ศ.2546) ของสรพงษ์ สีชมพู ได้น าเสนอ

                                                           
4 ธเนศ วงศ์ยาวนาวา, เมื่อไม่มีขน ฉันจงึเป็นศิลปะ, 52. 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

1250  
 

ภาพความตายในรูปลักษณ์ของหัวกะโหลกสัตว์ผลงาน หรือผลงานของอติ กองสุข ในผลงานชื่อ Reach 2 (พ.ศ.
2555), skull 1 (พ.ศ.2555), skull 2 (พ.ศ.2555), X-ray series (พ.ศ.2555) หรือผลงานของธงชัย ศรีสุข
ประเสริฐ ผลงานชื่อ อนิจจตา (พ.ศ.2554), อุปาทาน (พ.ศ. 2555) หรือในงานประติมากรรมสื่อผสมของมานพ 
สุวรรณปิณฑะ ที่ใช้ทั้งหัวกะโหลกมนุษย์ในผลงานชื่อ รักเธอประเทศไทย (พ.ศ.2552) ความละโมบและ
ความเห็นแก่ตัว (พ.ศ.2551) และหัวกะโหลกสัตว์อย่างในผลงานชื่อ เงิน อ านาจและความบ้า (พ.ศ.2550) ,ซาก 
(พ.ศ.2555),ทาสวัตถุ (พ.ศ.2553),หนีเสือปะจระเข้ (พ.ศ.2552),ชายและหญิง ผู้หลงใหล บูชาและสักการะนับ
ถือในงานศิลป์ (พ.ศ.2552) 

  
 
ภาพที่ 2 สุวรรณี สาระบุตร, What will you leave behind 4, พ.ศ.2555, พอร์ซเลน,ขนาดผันแปรตามพื้นที่  
ที่มา: http://www.ninosarabutra.com/exhibition_WhatWillYouLeaveBe hind.html 
 
  ทั้งนี้หากจะมองในมุมของศิลปิน ก็จะเห็นได้ว่าศิลปินเองก็มีความคุ้นเคยกับภาพความตาย
ดังกล่าว ด้วยเหตุที่ศิลปินทั้งหลายต่างได้ผ่านการศึกษารูปทรงเหล่านี้ในวิชากายวิภาค ซึ่งน่าจะเป็นเหตุผลหนึ่งที่
ท าให้ศิลปินมีความสนใจในรูปทรงของหัวกะโหลกและโครงกระดูกและน ามาสร้างสรรค์เป็นผลงานศิลปะอย่าง
ต่อเนื่อง5 จะเห็นได้ว่าภาพความตายที่ถูกใช้จนกลายเป็นสัญลักษณ์ คือ ภาพความตายในรูปลักษณ์ของโครง
กระดูกและหัวกะโหลก ซึ่งแม้ว่าโดยตัวของมันเองภาพความตายดังกล่าวนั้นจะมีความหมายแสดงถึงการสิ้นสุด
ของชีวิตหรือความตาย อย่างไรก็ตามด้วยเหตุของความคุ้นเคยของรูปทรง อีกทั้งด้วยความที่ถูกใช้ในงานศิลปะมา
เป็นเวลานาน จึงท าให้ภาพความตายในรูปของหัวกะโหลกและโครงกระดูกกลายเป็นสัญลักษณ์ที่สามารถใช้ได้
ทั่วไป นอกจากนี้ด้วยการที่ภาพความตายในรูปลักษณ์ดังกล่าวนี้เป็นยอมรับในสังคม ซึ่งไม่ใช่เฉพาะในสังคมไทย
เท่านั้น แต่ยังถูกยอมรับในสังคมกว้างจนสามารถที่จะกล่าวได้ว่าหัวกะโหลกและโครงกระดูกมีความเป็น
สัญลักษณ์สากล และเป็นที่นิยม ซึ่งไม่เพียงแต่ในงานทัศนศิลป์ ภาพความตายอย่างหัวกะโหลกยังเป็นที่นิยมใน
งานออกแบบในชีวิตประจ าวัน ดังเช่น  เป็นสัญลักษณ์ที่ใช้ในการสักร่างกาย เป็นสัญลักษณ์ใช้ในงานแฟชั่น 
ตกแต่งเครื่องแต่งกาย หรือตกแต่งเฟอร์นิเจอร์ เป็นต้น 
   1.3 น าเสนอด้วยความงามทางศิลปะ 
     เมื่อสังคมมองความตายเป็นเร่ืองส่วนตัวและภาพความตายเป็นสิ่งที่น่ารังเกียจ ไม่เหมาะที่
จะเปิดเผยจึงมีการน าศิลปะมาควบคุมให้อยู่ภายใต้กรอบคิดเรื่องความงาม ดังนั้นภาพความตายจึงมักมีการปรุง
แต่งมากกว่าจะเป็นไปตามธรรมชาติ โดยที่มีการน าเสนอภาพความตายด้วยการน าเอาศิลปะมากลบความน่ากลัว 

                                                           
5 รสริน กาสต์, "กะโหลกมนุษย์" รูปทรงที่โดนใจศิลปินมาหลายยุคสมัย,” Fine Art 9, 93 (ส.ค. 2555): 14-18. 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

 
 

 1251 
 

น่ารังเกียจ ด้วยการแสดงให้เห็นถึงการแสดงความงามทางศิลปะ ดังเช่น ผลงานชื่อ Eat bakery (พ.ศ.2546) 
ของกิตติวัฒน์ อุ่นอารมณ์ ที่น าเสนอภาพความตายที่ท าจากขนมปังในรูปลักษณ์ของชิ้นส่วนซากศพ ที่น่าเกลียด
น่ากลัวแต่ทั้งนี้ถือว่าเป็นความงามเพราะเป็นสิ้นส่วนซากศพเหล่านี้ไม่ใช่ของจริงแต่เป็นการเลียนแบบให้เหมือน
จริงที่ท าขึ้นจากขนมปัง อีกทั้งภาพของความน่าเกลียด ขยะแขยงของชิ้นส่วนซากศพนี้ท าให้เราสะเทือนอารมณ์
และตระหนักถึงความตายซึ่งถือว่าเป็นผลดีและเป็นประโยชน์ ซึ่งแม้ภาพที่น าเสนอจะเป็นสิ่งที่น่าเกลียด แต่
กระนั้นก็เป็นสิ่งที่ดีมีคุณค่าในแง่ของการเตือนสติผู้คนเสียมากกว่าจะถูกปฏิเสธกลายเป็นความงามทางศิลปะ ซึ่ง
ผลงานที่น าเสนอความงามทางศิลปะนั้นยังเป็นผลงานที่มนษุย์และสังคมยอมรับว่ามีคุณค่าและประโยชนต์่อสงัคม 
ซึ่งผลงานศิลปะให้ผลในทางที่ดีงามเหมาะสมกับกาลเทศะในสังคมและวัฒนธรรมอันดีงามซึ่งภาพความตายที่ถูก
จัดอยู่ในกลุ่มนี้ยังมีกลมีวิธีการน าเสนออ่ืนๆ  เช่น 
    1.3.1 การจัดสรรความส าคัญในภาพ การให้ความส าคัญต่อปัจจัยต่างๆในภาพ เช่น การ
ท าให้ภาพเบลอหรือใช้ฝีแปรงในการกลบความน่ากลัวให้น้อยลง การเน้นหรือลดความกลัวด้วยการลดหรือขยาย
ขนาดของภาพหรือรูปทรง ก็ช่วยให้ระดับความรุนแรงของความรู้สึกลดหรือเพิ่มตามไปด้วย  ดังเช่นผลงานของ
วสันต์ สิทธิเขตต์ ในผลงานชื่อ The rascal! (พ.ศ.2555) ศิลปินได้ใช้ภาพตายในรูปของหัวกะโหลกในผลงาน
ศิลปะ แต่ถูกจัดสรรความส าคัญไม่ได้อยู่ในส่วนส าคัญของภาพ (ภาพที่ 3)  

 
 
ภาพที่ 3 วสันต์ สิทธิเขตต์, The rascal!, (พ.ศ.2555) สีน้ ามันบนผ้าใบ, 120 x 120 ซม. 
ที่มา: http://ocula.com/art-galleries/thavibu-gallery/artworks/vasan-sitthiket/the-rascal!/ 
 
    1.3.2 การใช้สี สีสามารถเร้าอารมณ์เชิงสุนทรียภาพทางจักษุประสาทตา จึงมีส่วนส าคัญใน
งานศิลปกรรม6 ซึ่งตามหลักของจิตวิทยา สีมีผลต่อการรับรู้ของมนุษย์อันส่งผลต่ออารมณ์ความรู้สึก ในขณะที่การ
ใช้สีในงานทัศนศิลป์เองเมื่อน ามาสร้างสรรค์ส่งผลต่อการรับรู้สุนทรียภาพ ดังนั้นผลงานที่มีภาพความตายบางชิ้น
จึงเปลี่ยนสีหรือสีไม่จริง เรียกได้ว่ากลายเป็นความงามทางศิลปะไป หรือการเปลี่ยนสีสันให้เกิดความสวยงามหรือ
ดูแปลกตาจนหลุดพ้นจากความรู้สึกน่ากลัว ให้อารมณ์ความรู้สึกและความฝันจินตนาการซึ่งอาจไม่ใช่ความจริงก็
ได้ ดังเช่น ผลงานชื่อ สังสารวัฏ D (พ.ศ.2553) ของศรีวรรณ เจนหัตถการ ศิลปินได้ใช้ภาพความตายในรูปโครง
กระดูกแต่ศิลปินมีการใช้สีที่จัดจ้านซึ่งท าให้ภาพไม่ได้ให้อารมณ์ที่น่ากลัวหรือเหมือนจริงแต่กลับแสดงฝีมือทาง

                                                           
6 ก าจร สุนพงษ์ศรี, สุนทรียศาสตร์ : หลักปรัชญาศิลปะ ทฤษฎีทัศนศิลป์ ศิลปวิจารณ์ (กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์แห่ง

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2556), 215. 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

1252  
 

ศิลปะเสียมากกว่าหรืออย่างในผลงานของรัฐภูมิ ผิวพันธมิตร ในผลงานชื่อ อมตะสีชมพู (พ.ศ.2555) หรือใน
ผลงานของวิทยา หอทรัพย์ ผลงานชื่อ ก่อนฝนจะมา (พ.ศ.2555)  
    1.3.3 ท าให้หลุดจากความจริง เช่น การลด ตัดทอนความจริง ท าให้ภาพความตายขาด
ความน่ากลัว สยดสยองกลายเป็นความงามของรูปทรงในเชิงนามธรรมหรือแบบอุดมคติ มีการน ารูปทรงมาจาก
สิ่งมีชีวิต มาใช้ในการสร้างงาน มีทั้งแบบเหมือนจริงและมีการเปลี่ยนแปลงบ้าง แต่ยังคงแสดงเค้าโครงปรากฏอยู่ 
ด้วยวิธีการตัดทอน ย่อส่วน บิดผันหรือขยายส่วน การท าให้ขนาดรูปร่างรูปทรงขาดหรือเกินเลยจากความเป็นจริง 
หรืออาจท าด้วยวิธีทอนสิ่งที่ไม่ต้องการของวัตถุ ท าให้ดูกระจ่างขึ้น เรียบขึ้น ดังเช่น ผลงานชื่อ สัญญาณแห่ง
ความตาย (พ.ศ.2545) ของเจริญชัย กังวานเจษฎา ที่น าเสนอภาพความตายในรูปลักษณ์ของโครงกระดูกที่มี
ลักษณะบิดเบี้ยวดูไม่เหมือนจริง หรือในผลงานชื่อ Repercussion of war (พ.ศ.2551) ของมารุต ถาวรรัตน์
ภาพความตายในรูปลักษณ์ของชิ้นส่วนมนุษย์ที่ถูกลดทอนเหลือเพียงรูปทรงดูไม่เหมือนจริง หรือผลงานชื่อ Dam 
Kills Water, Kills Man, Kills Fish (พ.ศ.2545) ของวสันต์ สิทธิเขตต์ ที่ศิลปินน าเสนอภาพความตายใน
รูปลักษณ์ของหัวกะโหลกในผลงานวสันต์ไม่ได้เขียนภาพหัวกะโหลกที่เหมือนจริงมีการลดทอนรูปเหลือรูปทรง
ของหัวกะโหลกที่ไม่ลงรายละเอียดสมจริงนัก นอกจากนี้วสันต์ได้น าเสนอภาพความตายในรูปของคนตาย แต่
ศิลปินได้น าเสนอให้หลุดจากความจริง ไม่ท าให้มีความน่ากลัวแต่ให้ผลเชิงเสียดสี ล้อเลียนสังคมการเมืองเสีย
มากกว่า  
    อย่างไรก็ตามก็มีผู้กล่าวถึงงานของวสันต์ว่างานของเขามีความหยาบคายดิบเถื่อน ไม่ได้แสดง
สุนทรียะทางความงาม แต่ก็สามารถมองได้ว่างานของวสันต์นั้นได้แสดงแง่มุมของสังคม ไม่เสแสร้งและให้คุณค่า
สังคมทั้งนี้การท าให้หลุดจากความจริงนอกจากในเรื่องรูปทรงของภาพความตายที่ถูกน าเสนอแล้วนั้น ยังมีการ
น าเสนอภาพความตายโดยผสมจินตนาการ จนหลุดจากความเป็นจริงซึ่งถึงแม้ว่าภาพความตายจะเหมือนจริงแต่
ด้วยเร่ืองราวที่น าเสนอท าให้ผู้ชมรู้สึกว่าไม่ใช่เรื่องจริง เช่น ด้วยการผูกเรื่อง เช่น ผูกกับเรื่องศาสนาในผลงานชื่อ 
โลกมนุษย์ (พ.ศ.2554) ของปัญญา วิจินธนสาร ที่น าเสนอภาพความตายในรูปของโครงกระดูกที่เกี่ยวข้องกับ
เร่ืองความเชื่อของนรก สวรรค์ ซึ่งในผลงานชิ้นนี้กล่าวถึงมนุษย์ภูมิ ตั้งอยู่ในเขตแดนสุขติภูมิ อยู่ระหว่างรอยต่อ
ของแดนสุขติภูมิและแดนทุกขติภูมิ เป็นมุมมองของทวีปมนุษย์จากมงคลจักวาลไตรกภูมิกถา ให้ความหมาย 
“มนุษย์” ว่าเป็นผู้มีจิตใจสูง มีพลังใจอันแรงกล้า สามารถท าทุกสิ่งได้มากกว่าสัตว์โลกอื่นๆ หากใฝ่ชั่วใฝ่เลวก็จะ
ท าเลวได้ยิ่งกว่าสัตว์นรกหรืออสูรใดๆ หากใฝ่ดีก็จะประสบความส าเร็จได้ถึงพระอรหันต์ ดั่งพระพุทธเจ้าที่
พระองค์ทรงตรัสรู้ในภพภูมินี้  หรือการท าให้หลุดจากความจริงด้วยเรื่องเหนือจริงดังในผลงานของพรรษา 
พุทธรักษา ในผลงานชื่อ Foreboding (พ.ศ.2554) หรือผลงานชื่อ เรื่องเล่าจากเกาะแก้วพิสดาร (พ.ศ.2547) 
ของสมพง อดุลยสารพัน ที่มีลักษณะเหนือจริง ในขณะที่ผลงานสื่อผสมของชัชวาล อ่ าสมคิด ลางสังหรณ์ (พ.ศ.
2550) สภาวะแห่งธรรมในวัฏฏะสังขาร หมายเลข 1 (พ.ศ.2551) ศิลปินได้น าเสนอภาพความตายในรูปลักษณ์
ของนกฮูกนอนตายอยู่ฝูงใหญ่ภายในมีไฟเรืองแสงมีลักษณะที่ไม่ใช่ของจริงแต่ถูกมองว่าเป็นงานศิลปะ หรือ
ผลงานของตฤณ กิตติการอ าพล ในผลงานชื่อ Society of Human Tech No.1 (พ.ศ.2550)  
 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

 
 

 1253 
 

 2. ภาพความตายที่มีลักษณะท้าทายกับแนวคิดของสังคม  
  สุธี คุณาวิชยานนท์ ได้กล่าวในหนังสือ สยามเก่าสู่ ไทยใหม่ ลักษณะของคนไทยที่ไม่นิยมแสดง
ความขัดแย้งกับแนวคิดส่วนใหญ่ของสังคมไว้ว่า: 
  โดยภาพรวมทั่วไปตามการรับรู้ของคนในไทยและต่างประเทศ คนไทย (และความเป็นไทย) มักจะ
เป็นมีลักษณะหัวอนุรักษ์นิยม ไม่ชอบความเปลี่ยนแปลง เป็นสังคมที่เต็มไปด้วยกฎระเบียบประเพณีและข้อห้าม 
เป็นชาวพุทธที่ใจบุญสุนทาน เรียบร้อยรักสงบมีกริยามารยาทที่นุ่มนวล ไม่ชอบแสดงออกและไม่ชอบแสดงความ
คิดเห็น7 
  แต่กระนั้นจากที่เคยกล่าวไปในตอนต้นแล้วว่าภาพความตายเป็นสิ่งที่คนส่วนไม่ค่อยอยากชมหรือ
ดูมากนัก จึงท าให้ภาพความตายกลุ่มนี้มีลักษณะที่ท้าทายกับแนวคิดส่วนใหญ่ของสังคม ทั้งนี้ภาพความตายใน
กลุ่มนี้ตัวศิลปินเองไม่จ าเป็นต้องมีเป้าประสงค์ที่จะสร้างภาพให้ย้อนแย้งกับแนวคิดส่วนใหญ่ของสังคม แต่ด้วย
ภาพที่ถูกน าเสนอนั้นค่อนข้างขัดแย้งกับแนวคิดของสังคม ซึ่งผลงานในกลุ่มดังกล่าวนี้มักกลวิธีในการน าเสนอ
ดังต่อไปนี้ 
  2.1 การน าเสนอความจริง  
    เมื่อความจริงเป็นปรากฏการณ์หรือพฤติกรรมที่เกิดขึ้นหรือเกิดขึ้นได้จริงในชีวิตนั้นได้ถูก
น าเสนอ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง คือการน าเสนอภาพความตายที่ไม่ใช่ภาพแต่เป็นของจริง เช่น การใช้ศพเป็นวัตถุใน
งานศิลปะ ดังเช่น ในผลงานของอารยา ราษฎร์จ าเริญสุข ซึ่งภาพความตายดังกล่าวน ามาซึ่งหดหู่ สะเทือนใจ 
ย่อมมีสถานะที่ขัดกับสังคม ดังที่คุณหญิงจ านงศรี หาญเจนลักษณ์ ได้วิจารณ์ผลงานชุด ท าไมจึงมีรสกวีแทน
ความรู้ทัน ของอารยา ราษฎร์จ าเริญสุข ที่ศิลปินได้ใช้ศพเป็นวัตถุในงานศิลปะไว้ในมติชนสุดสัปดาห์เนื้อความว่า: 
 
   ...ดูแล้วเกิดความรู้สึกที่ปั่นป่วนปนเป ยากที่จะอธิบาย ที่เด่นชัด คือ อึดอัด หดหู่ เศร้าหมอง
ถึงแม้จะทึ่งในงานที่ละเอียดอ่อนไหวและความกล้าของศิลปินที่สื่อสิ่งที่อยู่ในใจด้วยวิธีการที่ย้อนแย้งกับ
วัฒนธรรมสังคมส่วนใหญ่ 
   นับเป็นประสบการณ์ทางศิลปะที่แปลกที่...แปลก....และรบกวนจิตใจ8 
 
 ด้วยความที่มีความสมจริงที่ไม่ใช่แค่เพียงสีหรือการวาดให้เหมือนแต่มันคือการน าเสนอของจริงความ
ตายจริง คนตายจริงแม้จะผ่านสื่ออย่างวีดิทัศน์และภาพถ่ายแต่ภาพความตายกลุ่มนี้ก็ถูกมองว่าเป็นสิ่งที่ท้าทาย
ต่อสังคมที่โดยพื้นฐาน ที่มองภาพของความตายกลายเป็นสิ่งที่น่าเกลียดน่ากลัว ดังนั้น ภาพศพจึงนับเป็นสิ่งที่
สร้างความสั่นสะเทือนกระทั่งบ่อนท าลายสังคมอันดีงามของสังคม เพราะไม่มีใครอยากเห็นสิ่งที่น่าเกลียดนี้ มัน
เป็นสิ่งที่จ าต้องล้อมกรอบไม่ให้ผู้คนพบเห็น กรอบความคิดดังกล่าวแสดงให้เห็นถึงการมีเส้นแบ่งระหว่างความ
เป็น “ส่วนตัว” กับพื้นที่อาณาเขต “สาธารณะ” อีกทั้งความตายจริงๆ ของศพก่อให้เกิดค าถามตามจารีต

                                                           
7 สุธี คุณาวิชยานนท์, จากสยามเก่าสู่ไทยใหม่: ว่าด้วยความพลิกผันของศิลปะจากประเพณีสู่สมัยใหม่และร่วมสมัย 

(กรุงเทพฯ: หอศิลป์ มหาวิทยาลัยศิลปากร, 2546), 197. 
8 จ านงศรี หาญเจนลักษณ์, “อารยา ราษฎรจ์ าเริญสุข: คนเป็นคนตาย เส้นขั้นที่ลบเลือน,” มติชนสุดสัปดาห์ (27 มกราคม, 

2546): 66. 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

1254  
 

ประเพณีอย่างน้อยๆ ที่สุดก็ในส่วนของ “ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์”9 จึงท าให้ปัญหาเชิงจริยธรรมเกิดขึ้น สิ่งหนึ่งที่
ถูกตั้งค าถามคือ การไม่เคารพคนตาย (ภาพที่ 4) 
 

 
ภาพที่ 4 อารยา ราษฎร์จ าเริญสุข, I’m living, (พ.ศ.2545), วิดีทัศน์-จัดวาง, ขนาดผันแปรตามพื้นที่. 
ที่มา: http://www.rama9art.org/araya/w25.html 
 
  2.2 การน าเสนอผ่านงานวีดิทัศน์และภาพถ่าย  
    หากเปรียบเทียบกับการสร้างสรรค์ผลงานประเภทจิตรกรรม ที่พยายามตลอดในการเป็น
วัตถุที่น าเสนอความเป็นจริงด้วยรูปแบบต่างๆ แต่เมื่อมีการถ่ายภาพเกิดขึ้นท าให้เกิดการเปรียบเทียบระหว่าง
จิตรกรรมและภาพถ่าย ซึ่งเราปฏิเสธไม่ได้ว่าสิ่งที่อยู่ในภาพถ่ายนั้น “เคย” มีอยู่จริง มันอ้างอิงไปยังบุคคล 
ตลอดจนปรากฏการณ์ที่เคยมีอยู่ ภาพถ่ายได้จับเอาเศษเสี้ยวของมันไว้ทั้งในแง่ของเวลา (เสี้ยววินาที) และ
ปรากฏการณ์10 โดยที่หากมองโดยพื้นฐานของผู้ชมงานศิลปะทั่วไปแล้วนั้นมองว่าภาพถ่ายสามารถน าเสนอความ
เป็นจริงได้มากว่างานจติรกรรม ดังเช่น ในผลงานชื่อ ตาย 6 ตุลา 19 (พ.ศ.2551) ของมานิต ศรีวานิชภูมิ (ภาพที่ 
5) ที่ศิลปินได้น าเสนอภาพความตายด้วยภาพถ่าย ซึ่งภาพความตายเป็นภาพของคนตายจริง ซึ่งความจริงกอปร
ด้วยการเป็นภาพถ่ายท าให้ผลงานถูกมองว่าเป็นเรื่องจริง อันส่งผลต่อการรับรู้ของผู้ชมทั่วไป เมื่อกล่าวถึงว่าเป็น
ภาพความตายจริงผู้คนก็พร้อมจะเบือนหน้าหนี และภาพส่งผลให้สะเทือนใจสูงกว่างานจิตรกรรมหรือ
ประติมากรรมเพราะสามารถอ้างอิงถึงบุคคลที่มีอยู่จริงและตายไปแล้ว ซึ่งภาพที่น าเสนออกมานั้นท าให้อดนึกถึง
ไม่ได้ว่าคือ ภาพศพ 
    นอกจากผลงานศิลปะประเภทภาพถ่ายแล้วการน าเสนอภาพความตายด้วยวิดิทัศน์หรือวิดีโอ
ให้ภาพที่สมจริงไปยิ่งกว่าภาพถ่ายเพราะสิ่งหนึ่งที่วิดีโอท าได้มากกว่าภาพถ่ายคือการเป็นภาพเคลื่อน สามารถที่
จะจับเวลา จับภาพที่เคยมีอยู่จริง ซึ่งจะเห็นได้ว่าศิลปินน าเสนอภาพความตายเป็นภาพเคลื่อนไหวแสดงถึงภาวะ
ของสิ่งมีชีวิตที่ก าลังจะตาย ในขณะที่สังคมมองว่ายิ่งภาพจริงเท่าใด โอกาสที่จะผิดศีลธรรมอันดีงามของสังคม
มากขึ้น ดังเช่น ในผลงานของอารยา ราษฎร์จ าเริญสุข ชื่อ ในความพร่ามัวของปรารถนา (พ.ศ.2550) หรือ
ผลงานชื่อ Pig's stories (พ.ศ.2554) ของอ ามฤทธิ์ ชูสุวรรณ ทั้งสองคนน าเสนอภาพความตายในรูปของ

                                                           
9 ธเนศ วงศ์ยานนาวา, “การรวมศูนย์ศิลปะของการกระจายตัวของศิลปะและการเมือง : จากสภาวะสมัยหลังใหม่สู่สภาวะ

สมัยใหม่,” ใน ศิลปะกับสภาวะสมัยใหม่: ความย้อนแย้งและความลักลั่น (กรุงเทพฯ: ส านักงานศิลปวัฒนธรรมร่วมสมัย, 2552), 138. 
10 ธนาวิ โชติประดิษฐ,ปรากฏการณ์นิทรรศการ: รวมบทความว่าด้วยทัศนียภาพของศิลปะร่วมสมัย (กรุงเทพฯ: สมมติ, 

2553), 179. 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

 
 

 1255 
 

ภาพเคลื่อนไหว ภาพความตายของสัตว์ในโรงฆ่าสัตว์ที่ก าลังถูกเชือด ดิ้นร้องอย่างทุรนทุราย ให้ความรู้สึกกระอัก
กระอ่วน และผู้ชมพร้อมจะเบือนหน้าหนี 
 

 
ภาพที ่5 มานติ ศรีวานชิภูมิ, ตาย 6 ตุลา 19, พ.ศ.2551, ภาพถ่าย 
ที่มา: http://www.rama9art.org/manit_s/other3.html 
 
  อย่างไรก็ตามแม้ว่าภาพความตายในกลุ่มนี้จะขัดต่อแนวคิดนิยมของสังคมไทยทั่วไป แต่กระนั้น
หากย้อนไปในช่วงต้นศตวรรษที่ 20 ที่มีแนวคิดของการน าเสนอสิ่งที่ไม่งาม ดังเช่น ในงานของ มาร์เชล ดูชอมป์ 
(Marcel Duchamp) อันเป็นการท้าทายศิลปะชั้นสูง เพราะยอมให้ทุกสิ่งทุกอย่างเป็นศิลปะได้ และความงาม
ไม่ได้เป็นมาตรฐานของความเป็นศิลปะอีกต่อไป ซึ่งแม้ว่าสังคมส่วนใหญ่จะตั้งค าถามต่อการน าศพมาใช้ แต่ก็ยังมี
ผู้เสนอแนวคิดถึงการใช้ศพหรือความตายของจริงของศิลปิน ดังเช่น มนัส เหมาะสม กล่าวในบทวิจารณ์ “ท าไม
จึงมีรสกวีแทนความรู้ทัน” ของอารยา ราษฎร์จ าเริญสุข เป็นส่วนหนึ่งของหนังสือ ลายลักษณ์แห่งการวิจารณ์ : 
รวมบทวิจารณ์ร่วมสมัย เล่ม 2 ว่า: 
 
  ...ศิลปินอาจก าลังพยายามข้ามข้อจ ากัดทางวัฒนธรรมเรื่องความตายในสังคมที่ถือว่าควรให้ความ
เคารพและไม่ควรกระท าสิ่งใดที่อาจกลายเป็นการแสดงลบหลู่ดูหมิ่นคนตาย แต่ถ้าจะมองเพียงมุมนี้เพียงมุมเดียว
ก็ดูจะเป็นประเด็นที่ตื้นเขินและไม่เป็นธรรมต่อศิลปินนัก ศิลปินไม่ได้แสดงออกถึงการลบหลู่ดูหมิ่นศพผู้ตายแต่
อย่างใด ถึงแม้ว่าศิลปินแสดงการเล่นกับคนตายเสมือนตุ๊กตาตัวหนึ่งก็ตาม...11 
 ...ผู้ชมอาจต้องตั้งประเด็นค าถามเรื่องความสวยงามและความอัปลักษณ์ในงานศิลปะ...ความงามที่
แท้จริงไม่ควรจ ากัดอยู่เพียงแค่สิ่งสวยงามตามนิยามความคิดของผู้คนโดยทั่วไป เป็นต้นว่าศิลปะจะต้องแสดงถึง
ความสวยสดงดงามเจริญหูเจริญตา ในทีนี้ความอัปลักษณ์ ความเหงา ความเศร้า ในผลงานของศิลปินได้แสดงถึง
วัตถุประสงค์บางประการของเธอที่ต้องการแสดงทุกแง่มุมของชีวิตให้ปรากฏในงานศิลปะ ซึ่งอาจเปรียบได้กับ
เร่ืองโศกนาฏกรรมในวรรณคดี หรือละครเป็นธรรมดาที่เมื่อเรารับรู้เรื่องโศกนาฏกรรมเราย่อมรับรู้ว่าในโลกนี้ยัง
ไม่มีความน่ารื่นรมย์อยู่และเรายังได้ความรู้สึกที่ดีกับตนเองที่ได้สงสารผู้อื่นในโศกนาฏกรรมของเขา...12  

                                                           
11 มนัส เหมาะสม, ““ท าไมจึงมีรสกวีแทนความรู้ทัน” ของอารยา ราษฎร์จ าเริญสุข,” ใน ลายลักษณ์แห่งการวิจารณ์: 

รวมบทวิจารณ์ร่วมสมัย เล่ม 2 (กรุงเทพฯ: ชมนาด, 2550), 104. 
12 เร่ืองเดียวกัน. 

http://www.rama9art.org/manit_s/other3.html


ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

1256  
 

  เช่นเดียวกันกับทรรศนะของ รื่นฤทัย สัจจพันธุ์ กล่าวในบทวิจารณ์ชื่อ นั่นนะสิท าไมจึงมีรสกวี
แทนความรู้ทัน ส่วนหนึ่งของหนังสือลายลักษณ์แห่งการวิจารณ์: รวมบทวิจารณ์ร่วมสมัย เล่ม 2 ว่า  
   
  ...การใช้ “ศพ” เป็นวัสดุในการสื่อแนวคิดและอารมณ์อาจจะดูน่ารังเกียจส าหรับผู้ที่คิดว่าไม่ควร
เอา “ศพ” มาเสนอต่อสาธารณะ แต่นิทรรศการชุดนี้ก็สามารถท าให้เห็นความจริงตามค ากล่าวที่ว่า “ศิลปะเป็น
การแสดงออกอย่างงาม แต่ไม่ใช่การแสดงออกในสิ่งที่งาม” (art is beautiful expression, but not the 
expression of the beautiful.) (เสฐียรโกเศศ, การศึกษาวรรณคดีแง่วรรณศิลป์, หน้า 86-87) สัมผัสที่ผู้ชม
ได้รับจึงเป็นพลังแรงของความเร้าอารมณ์และความสะเทือนใจซึ่งปลายทางคือรู้ทันว่าความตายแม้จะท าให้เศร้า 
เสียดาย เสียใจ แต่ไม่ใช่สิ่งที่น่ากลัว...13 
  ดูเหมือนว่าการใช้วัสดุความตายจริงและภาพที่มาจากความจริงอย่างในงานวิดีโอและภาพถ่ายอยู่
ในสภาวะก้ ากึ่งระหว่างควรหรือไม่ควรที่จะน าเสนอ เพราะสังคมส่วนใหญ่ไม่ได้ยอมรับที่จะให้คนตายจริงๆในงาน
ศิลปะหรือจะน าวิดีโอของการถูกฆ่ามาน าเสนอ ซึ่งอาจจะถูกมองว่าเป็นศิลปะหรือไม่ก็ได้ อย่างไรก็ตามแม้ว่าภาพ
ความตายไม่ใช่สิ่งที่คนส่วนใหญ่ในสังคมจะนิยมเท่าใดนัก แต่การน าเสนอภาพความตายในงานศิลปะร่วมสมัย
กลับเป็นสิ่งที่ท้าทายต่อสังคม  
 
เอกสารอ้างอิง 
ภาษาไทย 
ก าจร สุนพงษ์ศรี. สุนทรียศาสตร์ : หลักปรัชญาศิลปะ ทฤษฎีทัศนศิลป์ ศิลปวิจารณ์. กรงเทพฯ: ส านักพิมพ ์
 แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2556. 
จ านงศรี หาญเจนลักษณ์. “อารยา ราษฎร์จ าเริญสุข: คนเปน็คนตาย เสน้ขั้นทีล่บเลือน.” มติชนสุดสัปดาห,์  
 27 มกราคม 2546: 66. 
ธนาวิ โชตปิระดิษฐ. ปรากฏการณ์นิทรรศการ: รวมบทความว่าด้วยทัศนียภาพของศิลปะร่วมสมัย. กรุงเทพฯ:  
 สมมติ, 2553. 
ธเนศ วงศ์ยานนาวา. “การรวมศูนย์ศิลปะของการกระจายตัวของศิลปะและการเมือง: จากสภาวะสมัยหลงัใหม่สู่ 
 สภาวะสมัยใหม่.” ใน ศิลปะกับสภาวะสมัยใหม่: ความย้อนแย้งและความลักลั่น.กรุงเทพฯ: 
 ส านักงานศลิปวฒันธรรมร่วมสมัย, 2552. 
 . เมื่อฉันไม่มีขนฉันจึงเป็นศิลปะ. กรุงเทพฯ: สมมติ, 2557. 
ประยูร อุลุชาฎะ. วิวัฒนาการของศิลปะ. กรุงเทพฯ: 2020 เวิลด์ มีเดีย, 2542. 
มนัส เหมาะสม. “ท าไมจึงมีรสกวีแทนความรู้ทัน” ของอารยา ราษฎร์จ าเริญสุข.” ใน ลายลักษณ์แห่งการ 
 วิจารณ์: รวมบทวิจารณ์ร่วมสมัย เล่ม 2, คงกฤช ไตรยวงศ์, บรรณาธิการ. กรุงเทพฯ:  
 ชมนาด, 2550. 

                                                           
13 รืน่ฤทัย สัจจพันธุ์,“นั่นนะสิท าไมจึงมีรสกวีแทนความรู้ทัน,” ใน ลายลักษณ์แห่งการวิจารณ์: รวมบทวิจารณ์ร่วมสมัย 

เล่ม 2, (กรุงเทพฯ: ชมนาด, 2550), 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2558 

 
 

 1257 
 

รสริน กาสต์. “กะโหลกมนษุย์" รูปทรงที่โดนใจศิลปนิมาหลายยคุสมัย.” Fine Art 9, 93 (ส.ค. 2555): 14-18.
รื่นฤทัย สัจจพนัธุ์. “นั่นนะสทิ าไมจึงมีรสกวีแทนความรู้ทัน.” ใน ลายลักษณ์แห่งการวิจารณ์: รวมบทวิจารณ์ 
 ร่วมสมัย เล่ม 2. กรุงเทพฯ: ชมนาด, 2550. 
ศิลป์ พีระศรี. “ศิลป และศลีธรรม.” ใน ศิลปวิชาการ: ศาสตราจารย์ ศิลป์ พีระศรี. กรุงเทพฯ:  
 มูลนิธิศาสตราจารย์ศิลป์ พีระศรี อนุสรณ์, 2546. 
สุธี คุณาวชิยานนท์. จากสยามเก่าสู่ไทยใหม่ : ว่าด้วยความพลิกผันของศิลปะจากประเพณสีู่สมัยใหม่และร่วม 
 สมัย . กรุงเทพฯ : หอศิลป์ มหาวิทยาลัยศิลปากร, 2546. 
นิพาดา เทวกุล, หม่อมหลวง. “การด ารงชีวิตอยา่งแท้จริงของมนุษย์ในทัศนะของไฮเดกเกอร์.” วารสาร 
 มนุษยศาสตร์ เล่มที่ 13 (2548): 1. 
อารยา ราษฎร์จ าเริญสุข. “สบายๆกับความตาย.” Fine art 2, 12 (กุมภาพันธ–์ มีนาคม 2548): 76-77. 
 
ภาษาต่างประเทศ 
Chris Townsend. Art and death. London: I.B.Tauris, 2008. 
 


