
Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

 
 

 2967 
 

การศึกษารูปแบบพหุลักษณ์ของทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้* 
 

Multi- cultural Study of Visual Thai Arts in Southern Thailand. 
 

สมพร ธุรี** 
 
บทคัดย่อ 
 การศึกษารูปแบบพหุลักษณ์ของทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาวิเคราะห์อิทธิพล
ร่วมของวัฒนธรรมที่หลากหลาย อันเป็นแรงบันดาลใจที่ส าคัญต่อการแสดงออกของรูปแบบทัศนศิลป์ไทยใน
ภาคใต้ เพื่อการวิเคราะห์รูปแบบลักษณะเฉพาะ เทคนิคเชิงช่าง คติความเชื่อ เนื้อหาเรื่ องราว การจัด
องค์ประกอบ ลวดลาย และอัตลักษณ์ที่สะท้อนสังคมศิลปวัฒนธรรมที่หลากหลาย และเพื่อน าองค์ความรู้ในการ
วิจัยจัดท าหนังสือ “ทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้” ส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงศิลปวัฒนธรรมของภาคใต้ โดยวิธีการ
สังเกตศึกษา วิเคราะห์สังเคราะห์จิตรกรรมไทย สถาปัตยกรรมไทย และประติมากรรมไทยในวัดสมัยรัตนโกสินทร์ 
(รัชกาลที่1-3 จ านวน 5 วัดและรัชกาลที่ 4-6 จ านวน 13วัด) จากผลการศึกษาพบว่า 
 ปัจจัยที่มีอิทธิพลร่วมทางศิลปวัฒนธรรมที่หลากหลายมีผลต่อการแสดงออกของรูปแบบทัศนศิลป์ไทย
ในภาคใต้ 1)ความเชื่อความศรัทธาต่อทัศนศิลป์ที่ปรากฏในวัดต่างๆของคนหลายกลุ่มในเขตพื้นที่ภาคใต้ 2)ความ
เป็นผู้น าของผู้ปกครองบ้านเมือง 3) สภาพภูมิศาสตร์และประวัติศาสตร์ จากการศึกษาในแต่ละรูปแบบของ
ทัศนศิลป์ไทยมีการผสมผสาน 4 ลักษณะ ได้แก่ 1) เกิดจากการจากผสมผสานทัศนศิลป์ 2) เกิดจากการรวมตัว
เป็นหนึ่งเดียวในงานชิ้นเดียวกัน 3) เกิดจากช่างท้องถิ่นมีส่วนร่วมหรือมีผลประโยชน์ในการสร้างวัด 4)เกิดจาก
การมีพื้นที่อยู่ในชุมชนที่หลากหลายทั้งวัฒนธรรม สังคม การอยู่อาศัย การคมนาคม การเมืองการปกครอง ผู้คน 
ท าให้เกิดพหุลักษณ์ในการแสดงออกของรูปแบบทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ 
 รูปแบบพหุลักษณ์ของทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ ประกอบด้วยรูปแบบช่างหลวงภาคกลาง รูปแบบศิลปะ
จีน รูปแบบศิลปะตะวันตก รูปแบบศิลปะประเพณีในรัชกาลที่ 4 รูปแบบศิลปะฮินดู -ชวา รูปแบบศิลปะมุสลิม 
และรูปแบบศิลปะท้องถิ่นภาคใต้ ซึ่งมีรูปแบบการผสมผสานความหลากหลายและการประกอบกันของความโดด
เด่นของเนื้อหาเรื่องราว เทคนิคเชิงช่าง การจัดองค์ประกอบ ลวดลาย และอัตลักษณ์ในผลงานจิตรกรรมไทย 
สถาปัตยกรรมไทย และประติมากรรมไทยของการเชื่อมโยงความสัมพันธ์กันที่สะท้อนสังคมศิลปวัฒนธรรมที่
หลากหลาย ดังนี้ 1)การผสมผสานทางทัศนศิลป์เป็นชิ้นเดียวกัน 2)การผสมผสานทัศนศิลป์แบบแยกส่วน 3)การ
ผสมผสานคตินิยมแบบหนึ่งแต่ถ่ายทอดให้ปรากฏอีกแบบหนึ่ง 4)การใช้รูปแบบเดิมดัดแปลงให้เกิดประโยชน์ใช้
สอยทางการสร้างสรรค์ใหม่ 

                                                           
* บทความวจิัยนี้เป็นสว่นหนึ่งของงานวจิัยของกรมส่งเสริมวัฒนธรรม กระทรวงวัฒนธรรม โดยมีทีป่รึกษาคือ  ศาตราจารย์      

ดร.พิสิฐ เจริญวงศ์ และผู้ชว่ยศาสตราจารย์ชลิต ชัยครรชิต 
** ผู้ช่วยศาสตราจารย์ประจ าภาควิชาทัศนศิลป์ คณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวทิยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลธัญบุรี                   

Email-Address: deaw_2007@yahoo.co.th 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

2968  
 

 องค์ความรู้ที่มีคุณค่าและมีความส าคัญในความหลากหลายของรูปแบบทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ ที่ ได้
สะท้อนและแสดงออกถึงสังคม คติความเชื่อ ภูมิปัญญา ประวัติศาสตร์ศิลปวัฒนธรรมของภาคใต้ฝั่ง ทะเลทิศ
ตะวันออกอ่าวไทย ซึ่งควรแก่การอนุรักษ์ สืบสาน พัฒนาและส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงศิลปวัฒนธรรมต่อไป  
 
ค าส าคัญ: รูปแบบพหุลักษณ์, ทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้  
 
Abstract 
 The objectives of Multi – Cultural Study of Visual Thai Arts in Southern Thailand were 
to : 1) analyze the co– influences of multi – cultural which was inspired to express of variety 
models of visual Southern Thai Arts, 2) analyze the specific models of characters, techniques, 
beliefs, contents, stories, pattern settings, arts, and identical unique which reflect to be multi – 
cultural in variety ways, and 3) apply the research knowledge to create a specific multi – 
cultural visual Thai Arts book for promotion Tourism of Thai Arts in the South us well. 
 The result of the study, by using observation, analyzing, Synthesizing all aspects of 
mural paintings, Thai architectures, fine arts in the reign of King Rama 1 – 3 about 5 temples, 
and King Rama 4 – 6 about 15 temples were as followings: the co – influences of multi – 
cultural of visual Thai arts in the south were resulted from: 1)the beliefs and faiths to visual 
cultural arts in the temples, 2)the leadership of the governors, and 3)the landscape and 
historical background which were appeared in 4 subtypes of 3.1)from combination of visual 
fine arts, the combination of several to be one of uniqueness, 3.2)The combination of many 
ideas become to one piece, 4)the co–workers of local artists joined to work together in the 
temples, and the areas in the community are consisted of many groups of people, society, 
living, communication, political and government appeared to be multi – cultural aspects of 
Southern Thai arts. 
 The model of multi – cultural of visual Thai Arts in Southern Thailand consisted of 
many patterns of royal artists from the middle region, Chinese arts, Western arts, Rama 4 arts 
model, Hindu – chawa arts, Muslim arts, and local arts in the south which were combined and 
became, Uniqueness of prominent characters of arts of Thai Fine arts, Thai architecture and 
sculpture joined together in reflection of multi – cultural as follows: 1)the combination of art 
concepts become to be unique, 2)the joint of separation concept to be one concept, 3)the 
combination of original beliefs and transfer to be another, 4)and the use of changing from old 
patterns to be new pattern suitable to the application. 
 The values and the importance of the research knowledge Which appeared in many 
patterns of Multi – cultural of visual Thai Arts in southern Thailand and reflected the 



Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

 
 

 2969 
 

expression of social, beliefs, local wisdom, history arts, culture in the South of East side of Gulf 
of Thailand is suitable to study and reserve to be Unique of the country and should promote 
and develop for Thai Tourism as well.  
 
Key words: multi – cultural, visual Thai art in Southern Thailand. 
 
บทน า 
 ภาคใต้บริเวณฝั่งทิศตะวันออกทะเลอ่าวไทย เป็นแหล่งที่สืบทอดวิทยาการด้านศิลปกรรมไทยเอาไว้
ภายในวัดมายาวนาน ซึ่งเป็นผลงานที่มีคุณค่าทางสนุทรียศาสตร์ การวิจัยเป็นการฉายภาพสะท้อนให้เห็นถึงสังคม 
ประวัติศาสตร์ วิถีชีวิตความเป็นอยู่ เศรษฐกิจ ศาสนา ประเพณี คติความเชื่อ เทคนิคเชิงช่าง และอิทธิพลความ
หลากหลายทางศิลปวัฒนธรรม(สถาบันทักษิณคดีศึกษา, 2529: 52) ที่ปรากฏในผลงานทัศนศิลป์ไทย ได้แก่ 
สถาปัตยกรรมไทย ประติมากรรมไทย จิตรกรรมไทย ซึ่งผลงานเหล่านี้เป็นผลงานที่มีคุณค่าแก่การอนุรักษ์ ฟื้นฟู 
สืบสาน สืบทอดและส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงศิลปวัฒนธรรมในระดับสากลต่อไป 
 ผลงานทัศนศิลป์ไทยดังกล่าวจะสร้างสรรค์จากสิ่งที่เป็นนามธรรมให้ปรากฏออกมาเป็นรูปธรรม      
ให้สมบูรณ์ด้วยสุนทรียภาพ อันเกิดจากความพากเพียรและพลังแห่งความดลใจของช่างในการที่จะต้องมีจิตใจที่
เพ่งพิศในการสร้างสรรค์เพื่อให้เกิดสมาธิและจินตนาการ เกิดเป็นผลงานการสร้างสรรค์ขึ้น ด้วยความศรัทธาอัน
แรงกล้าในพุทธศาสนาของช่างโบราณ มีความงดงามโดดเด่นเป็นเอกลักษณ์ของช่างในท้องถิ่น โดยแฝงคติความ
เชื่อ หลักธรรมค าสอน หลักการออกแบบเทคนิคเชิงช่าง อิทธิพลร่วมของช่างราชส านักภาคกลาง (วรรณิภา ณ 
สงขลา, 2535: 1– 29) ซึ่งผลงานทัศนศิลป์ไทยที่มีคุณค่าเหล่านี้ เป็นหลักฐานทางประวัติศาสตร์ สังคม วิธีคิดภูมิ
ปัญญาของช่างโบราณของภาคใต้ในสมัยรัตนโกสินทร์เกิดเป็นวัฒนธรรมท้องถิ่น ซึ่งนับวันจะเสียหายและช ารุด
ตามกาลเวลาไปอย่างรวดเร็วถ้าไม่ช่วยกันอนุรักษ์ ฟื้นฟู สืบสานพัฒนาให้ถูกต้องและคงอยู่อย่างมั่นคง 
 การวิจัยในครั้งนี้ เพื่อเป็นการวิเคราะห์สังเคราะห์ทัศนศิลป์ไทย(สถาปัตยกรรมไทย ประติมากรรม
ไทย จิตรกรรมไทย) ในวัดและพิพิธภัณฑสถานของภาคใต้สมัยรัตนโกสินทร์ ให้เกิดองค์ความรู้ ได้แก่ วัดใน
จังหวัดสงขลา 5 วัด ปัตตานี 2 วัด นราธิวาส 3 วัด (ส านักศิลปากรที่ 13 สงขลา) นครศรีธรรมราช  4 วัด พัทลุง 
5 วัด ชุมพร 2 วัด สุราษฎร์ธานี 1  วัด (ส านักศิลปากรที่  14 นครศรีธรรมราช) โดยเชื่อมโยงอิทธิพล
ศิลปวัฒนธรรมที่หลากหลาย เช่น ศิลปวัฒนธรรมช่างหลวงภาคกลาง ศิลปวัฒนธรรมจีน ศิลปวัฒนธรรมวันตก 
ศิลปวัฒนธรรมฮินดู – ชวา ศิลปวัฒนธรรมอิสลาม และศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่นภาคใต้ ซึ่งในแต่ละรูปแบบความ
หลากหลายดังกล่าวจะแฝงด้วยคติความเชื่อ เทคนิคเชิงช่าง รูปแบบการแสดงออก ลักษณะเฉพาะที่โดดเด่น 
ประเพณี ศาสนา ความเหมือนและความต่าง ความสัมพันธ์เชื่อมโยงกันทั้ง 3 ประเภทที่ปรากฏในผลงานเหล่านี้  
 สุชาติ เถาทอง(2553: 16) ได้กล่าวว่า การรับรู้ (Perception) หมายถึง การรับสัมผัสจากอวัยวะส่วน
ต่างๆที่ใช้ในการรับรู้ตีความออกมาเป็นสิ่งใดสิ่งหนึ่ง ไม่ว่าการรับรู้นั้นจะเกิดจากประสาทสัมผัสส่วนใดหรือการ
รับรู้นั้นจะเกิดเวลาใด การตีความหมายจากการสัมผัสหรือการรับรู้นั้นมีจุดมุ่งหมายเพื่อให้ทราบว่าสิ่งที่รับรู้นั้นคือ
อะไร มีความหมายอย่างไร และการจะตีความหมายได้นั้น ผู้รับสัมผัสจะต้องมีประสบการณ์เกี่ยวกับสิ่งที่จะ
ตีความนั้นๆมาก่อน 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

2970  
 

 ซึ่งผู้วิจัยมีความประสงค์ท าการศึกษาวิจัยวิเคราะห์ สังเคราะห์ ตีความ เพื่อให้เกิดความเข้าใจ ซาบซึ้ง
ในการรับรู้สุนทรียภาพของผลงานเหล่านั้นของผู้ดูชมและเพื่อให้เกิดองค์ความรู้ อันเป็นการก่อให้เกิดการอนุรักษ์ 
ฟื้นฟู สืบสาน และการส านึกถึงคุณค่าในผลงานทัศนศิลป์ไทย และเพื่อน าข้อมูลไปสู่การอนุรักษ์และส่งเสริมการ
ท่องเที่ยวศิลปวัฒนธรรมของภาคใต้ต่อไป 
 
 นิยามศัพท์เฉพาะ    
 รูปแบบพหุลักษณ์ หมายถึง ลักษณะของความแตกต่างหลากหลาย เป็นแนวคิดที่มองในเรื่องความ
หลากหลายกลุ่มคนและวัฒนธรรม เช่น ความหลากหลายทางสังคมของชนชั้น อาชีพ ความคิด อุดมคติ วิถีชีวิต 
เกิดความแตกต่างหลากหลายของผู้คนในสังคม รวมทั้งความแตกต่างในองค์ประกอบศิลป์และกลวิธีการ
สร้างสรรค์ 
 ทัศนศิลป์ไทย หมายถึง ผลงานศิลปกรรมที่รับสัมผัสด้วยการมองเห็น ประกอบด้วยจิตรกรรมไทย 
ประติมากรรมไทย สถาปัตยกรรมไทย โดยสร้างขึ้นเกี่ยวกับพุทธศาสนาหรือพุทธศิลป์ที่มีประวัติความเป็นมา
ในช่วงรัตนโกสินทร์ จนมีรูปแบบที่เป็นเอกลักษณ์ไทยซึ่งสะท้อนให้เห็นวิถีชีวิต ความเชื่อ ขนบประเพณี 
วิวัฒนาการ กรรมวิธี รูปแบบเฉพาะในแต่ละประเภท และรสนิยมเก่ียวกับความงามของศิลปะไทยและคนไทย 
 ภาคใต้ฝั่งทิศตะวันออกทะเลอ่าวไทย เป็นภูมิภาคหนึ่งของไทยที่มีความอุดมสมบูรณ์ด้วย
ทรัพยากรธรรมชาติและเป็นแหล่งก าเนิดและสืบทอดวิทยาการด้านศิลปกรรมไทยทีห่ลากหลายมายาวนาน ตั้งอยู่
บนคาบสมุทรมลายู ขนาบด้วยอ่าวไทยทางฝั่งทิศตะวันออก ทุกจังหวัดของภาคมีพื้นที่ติดชายฝั่งทะเลจากจังหวัด
ชุมพร สุราษฏร์ธานี นครศรีธรรมราช สงขลา ลงไปจนถึงจังหวัดนราธิวาส ยกเว้นจังหวัดยะลาและจังหวัดพัทลุง  
 
วิธีการวิจัย  
 การวิจัยคร้ังนี้ ได้ด าเนินการค้นคว้าเป็นขั้นตอนดังต่อไปนี้ 
  1. การส ารวจและศึกษาเอกสารที่ เกี่ยวข้อง  ส ารวจและศึกษาเอกสาร บทความ ต ารา 
วิทยานิพนธ์ และรายงานวิจัยที่เก่ียวข้องกับเร่ืองที่ศึกษาจากแหล่งเอกสารต่าง ๆ เพื่อเป็นความรู้พื้นฐาน และการ
ตรวจสอบงานวิจัย 
  2. การเก็บรวบรวมข้อมูลภาคสนาม โดยเก็บข้อมูลภาคสนามในแหล่งพื้นที่ศึกษาดังนี้  วัดใน
ภาคใต้(บริเวณทิศตะวันออกฝั่งทะเลอ่าวไทย)ทั้ง 7 จังหวัด มีจ านวน 5oo กว่าวัด เลือกวัดที่มีผลงานทัศนศิลป์
ไทย ในสมัยรัตนโกสินทร์(ช่วงรัชกาลที่ 1-3 จ านวน 5 วัด และช่วงรัชกาลที่ 4-6 จ านวน 13 วัด) จากข้อมูลกรม
ศิลปากรประจ าภาคใต้และสถานที่จริงด้วยวิธีการสัมภาษณ์ สังเกต และถ่ายภาพประกอบ ซึ่งมีขั้นตอนดังนี้ 
   1)  ส ารวจผู้ให้ข้อมูลในพื้นที่ศึกษาโดยกลุ่มประชากรผู้บอกข้อมูลดังนี้  
     1 .1 นักวิ ชาการด้านศิลปกรรมไทย ประมาณ  3 คน ในพื้ นที่ จั งหวัดสงขลา 
นครศรีธรรมราช  พัทลุง  สุราษฎร์ธานี  ชุมพร  ปัตตานี  นราธิวาส  ยะลา และกรุงเทพมหานคร 
     1.2 นักวิชาการหรือผู้เชี่ยวชาญด้านอนุรักษ์ทัศนศิลป์ไทย(จิตรกรรม ประติมากรรม และ
สถาปัตยกรรม) ในภาคกลางและภาคใต้ประมาณ 3 คน เจ้าอาวาสวัดประมาณ 3  รูป 

http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%97%E0%B8%A8%E0%B9%84%E0%B8%97%E0%B8%A2
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%84%E0%B8%B2%E0%B8%9A%E0%B8%AA%E0%B8%A1%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%A5%E0%B8%B2%E0%B8%A2%E0%B8%B9
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B9%88%E0%B8%B2%E0%B8%A7%E0%B9%84%E0%B8%97%E0%B8%A2
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%88%E0%B8%B1%E0%B8%87%E0%B8%AB%E0%B8%A7%E0%B8%B1%E0%B8%94%E0%B8%A2%E0%B8%B0%E0%B8%A5%E0%B8%B2
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%88%E0%B8%B1%E0%B8%87%E0%B8%AB%E0%B8%A7%E0%B8%B1%E0%B8%94%E0%B8%9E%E0%B8%B1%E0%B8%97%E0%B8%A5%E0%B8%B8%E0%B8%87


Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

 
 

 2971 
 

   2)  สัมภาษณ์ผู้บอกข้อมูลตามข้อ 1 โดยการสัมภาษณ์ตามประเด็นที่ก าหนดไว้ในขอบเขตด้าน
การวิเคราะห์ ด้วยวิธีการบันทึกเสียง  ถ่ายภาพ  จดบันทึก 
   3)  สังเกตผลงานทัศนศิลป์ไทยในแต่ละวัดและพิพิธภัณฑสถาน  พร้อมถ่ายภาพประกอบ
(รายละเอียด) 
            3. การวิเคราะห์ข้อมูล 
   1) น าข้อมูลที่เก็บรวบรวมมาจากเอกสารและการสัมภาษณ์ ภาพถ่ายจากสถานที่จริงมาสรุป
สาระส าคัญตามขอบเขตด้านการวิเคราะห์ 
   2) น าข้อมูลที่วิเคราะห์มาตรวจสอบความสมบูรณ์ ความถูกต้องด้วยตนเอง และเก็บข้อมูล
เพิ่มเติมส่วนที่ขาดให้สมบูรณ์ตามขอบเขตด้านการวิเคราะห์ที่ก าหนดไว้ในกรอบแนวคิด 
   3) จัดให้มีคณะกรรมการผู้เชี่ยวชาญและผู้ทรงคุณวุฒิ พิจารณาตรวจสอบความถูกต้องของ
ข้อมูลการวิเคราะห์สังเคราะห์ เพื่อน าไปปรับปรุงแก้ไข 
   4) น าข้อมูลการวิเคราะห์สังเคราะห์ปรับปรุงแก้ไข เพื่อน าไปสู่การจัดท าเว็บไซด์และหนังสือ
คู่มือ “ทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้”เพื่อเป็นการอนุรักษ์และส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงศิลปวัฒนธรรมภาคใต้ 
  4. การสรุปผลและการเสนอผลการศึกษา ผู้วิจัยสรุปผลการศึกษาจากการวิเคราะห์ สังเคราะห์ 
การตีความ ลักษณะเฉพาะของรูปแบบ ด้านเนื้อหาเรื่องราว เทคนิคเชิงช่าง การจัดองค์ประกอบ ลวดลาย 
และอัตลักษณ์ในคุณค่าผลงานทัศนศิลป์ไทยของภาคใต้ (บริเวณฝั่งทิศตะวันออกของทะเลอ่าวไทย) รวมทั้งการ
จัดท าหนังสือ “ทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้” พร้อมทั้งน าเสนองานวิจัยในการประชุมวิชาการระดับชาติหรือ
นานาชาติ 
 
ผลการวิจัย 
 การศึกษารูปแบบพหุลักษณ์ของทัศนศิลป์ในภาคใต้สรุปผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ ได้ดังนี 
 1. อิทธิพลร่วมของวัฒนธรรมที่หลากหลาย ที่มีผลต่อการแสดงออกของรูปแบบทัศนศิลป์ไทยใน
ภาคใต้ปัจจัยที่ส่งผลต่ออิทธิพลร่วมรูปแบบที่หลากหลายของทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ 
  1) ความเชื่อ ความศรัทธาต่อวัดของคนหลายกลุ่มในเขตพื้นที่ภาคใต้ 
   ความหลากหลายของรูปแบบทัศนศิลป์โดยในภาคใต้ เกิดจากความศรัทธาของคนหลายกลุ่ม
ชาติพันธุ์ซึ่งมีศาสนาหรือความเชื่อคล้ายกัน เช่น ชาวจีนนับถือพุทธศาสนาฝ่ายมหายานซึ่งรับอิทธิพลจากอินเดีย 
มีความเชื่อในการเคารพบูชาบรรพบุรุษ การเชื่อถือวิญญาณ ความเชื่อเรื่องสวรรค์ ศาสนาอิสลามมีความเชื่อใน
การท าให้ชีวิตมีความสุขด้วยความมุ่งมั่นศรัทธา ถือสันติให้อภัยมีระเบียบและไม่ประมาท ชาวอินเดียนับถือ
ศาสนาฮินดูในภาคใต้ ให้ความส าคัญกับวรรณกรรมเรื่องรามายณะ เป็นสงครามความดีและความชัว่ การท าดีได้ดี 
ท าชั่วได้ชั่ว และเห็นว่าพระพุทธเจ้าคือพระอวตารของเทพเจ้าของตน ผสมผสานความเชื่อ ความศรัทธาของ
ท้องถิ่นภาคใต้จึงเกิดเป็นรูปแบบทัศนศิลป์ไทย ทั้งจิตรกรรม ประติมากรรม และสถาปัตยกรรมที่มีการผสมผสาน
รูปแบบของแต่ละศาสนาปรากฏในวัดของภาคใต้ ดังเช่น ประติมากรรมที่แสดงถึงความเชื่อในการปกปักษ์รักษา 
คุ้มครอง ขจัดสิ่งชั่วร้ายโดยปรากฏรูปปั้นสิงห์ เทพเซียนของรูปแบบศิลปะจีน รูปปั้นยักษ์ตัวละครในรามเกียรติ์



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

2972  
 

ของรูปแบบศิลปะฮินดู รูปปั้นแกะสลักนูนสูงเทพเทวดา ทวารบาลของรูปแบบศิลปะไทยของช่างหลวงภาคกลาง
(ภาพที่ 1) เป็นต้น 

      
   

 ภาพที่ 1 แสดงประติมากรรมจีน   ประติมากรรมไทย ให้สอดคล้องตามความเชื่อทวารบาล
ของศิลปะไทยและเทพหรือเซียนของศิลปะจีนที่คอยปกปักษ์รักษาขจัดสิ่งชั่วร้ายไยให้ออกไป วิเคราะห์จากประตู
พระอุโบสถ วัดมัชฌิมาวาสวรวิหาร สงขลา 
  2) ความเป็นผู้น าของผู้ปกครองบ้านเมือง 
   ลักษณะของทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ ขึ้นอยู่กับอ านาจความเป็นผู้น าของผู้ปกครองบ้านเมือง ซึ่ง
มีผลต่อการแสดงออกของรูปแบบ ดังเช่น สถาปัตยกรรมและจิตรกรรมฝาผนังวัดโพธิ์ปฐมาวาสที่เจ้าเมืองสงขลา
รับพระราชนิยมของรัชกาลที่ 4 ด้วยการควบคุมการจัดองค์ประกอบของการสะท้อนความคิด ความเชื่อ 
ศิลปวัฒนธรรมของภาพพุทธศาสนา จีน อิสลาม และท้องถิ่นภาคใต้(ภาพที่ 2) เพื่อให้เกิดความเป็นเอกภาพและ
การให้ความส าคัญ ความเสมอภาคด้วยการเขียนภาพจิตรกรรมฝาผนังด้วยภาพการปลงอสุภะจากหลุมศพของ
พุทธศาสนา การบูชาหลุมฝังศพของชาวจีน พิธีแห่พระศพของเจ้าเซนของศาสนาอิสลาม และการเผาศพแบบ
สามสร้างของท้องถ่ินภาคใต้ไว้ในผนังเดียวกัน เป็นต้น และการมีอ านาจของกรรมการวัด ดังปรากฏจิตรกรรมฝา
ผนังวัดคูเต่าที่ได้รับการอุปถัมภ์จากชาวจีนและคนในท้องถิ่นภาคใต้ จึงมีอิสระในการวาดภาพต้นไม้ โขดหินและ
ส่วนประกอบอื่นๆ ตามแบบศิลปะจีน และการเขียนตัวละครตามแบบตัวหนังตะลุง ซึ่งเป็นการละเล่นของท้องถิ่น
ภาคใต้(ภาพที่ 3) 
 

   
  
 ภาพที่ 2 แสดงภาพสะท้อนความคิด ความเชื่อ ศิลปวัฒนธรรมของพุทธศาสนา จีน อิสลาม ไว้ด้วยกัน
ตามแนวความคิดของเจ้าเมืองสงขลาเพื่อความเป็นเอกภาพและลดความขัดแย้งทางสังคม วิเคราะห์จากภาพ
จิตรกรรมฝาผนังวัดโพธิ์ปฐมาวาส สงขลา 



Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

 
 

 2973 
 

              
 
 ภาพที่ 3 เทคนิคการเขียนตัวละครตามแบบตัวหนังตะลุง และการวาดภาพต้นไม้ตามแบบศิลปะจีน 
วิเคราะห์จากภาพตอนพระเวสสันดรชาดก วัดคูเต่า สงขลา    
  3) สภาพภูมิศาสตร์และประวัติศาสตร์ 
   สภาพพื้นที่ของภาคใต้ฝั่งทิศตะวันออกทะเลอ่าวไทย เป็นดินแดนเชื่อมผ่านเป็นรัฐชายขอบ
แดนและพื้นที่ติดกับทะเลเป็นส่วนใหญ่ มีความเจริญรุ่งเรืองทางเศรษฐกิจและเป็นสังคมเปิด จึงมีผู้คนหลายเชื่อ
ชาติเข้ามาอาศัยพักสินค้า เช่น มลายู ชวา ตะวันตก สยาม อินเดีย จีน อิสลาม จึงเป็นเหตุให้วัฒนธรรมของกลุ่ม
ชนชั้นต่างๆ เข้ามาผสมผสานกับรูปแบบทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ ประกอบกับความเชื่อในศาสนาต่างๆ ด้วย 
   ศิลปะจีนมีปรากฏแพร่หลายในสมัยรัชกาลที่ 3 เป็นช่วงที่ประสบความส าเร็จในการค้าขายกับ
เมืองจีน จึงปรากฏทัศนศิลป์ไทย ดังเช่น รูปปั้นเทพเซียน สิงห์ สถาปัตยกรรมแบบจีน จิตรกรรมฝาผนังรูปแบบ
เทคนิคการเขียนภาพแบบศิลปะจีน โดยเฉพาะพื้นที่ตั้งแต่จังหวัดชุมพร สุราษฎร์ธานี นครศรีธรรมราช สงขลา 
เป็นเมืองท่ามีเรือสินค้าทั้งอินเดียและจีนที่เดินทางมาค้าขายและมาพ านัก จึงน าตุ๊กตาจีนถ่วงน้ าหนักส าเภาตอน
ขากลับในการเดินทางค้าขายกับจีน จึงมีถะและประติมากรรมแบบจีน ปรากฏที่วัดทั่วไปของภาคใต้ 
   จากการเข้ามาผ่านการค้าขายของชาวฮอลันดา ซึ่งเข้ามาตั้งสถานีการค้าที่เมืองปัตตานี     
พ.ศ. 2144 ตั้งแต่สมัยอยุธยาเร่ือยมาจนถึงรัตนโกสินทร์ของช่างหลวงภาคกลาง และความนิยมในศิลปะตะวันตก
ของเจ้าเมืองที่สอดรับนโยบายของรัชกาลที่ 4 จึงมีอิทธิพลของศิลปะตะวันตกอย่างต่อเนื่อง 
   การที่ชาวอินเดียเข้ามาอาศัยในคาบสมุทรภาคใต้และมายึดครองควบคุมการทางการค้าริมฝั่ง
ทะเลและน าวัฒนธรรมอินเดียมาเผยแพร่กลายเป็นพื้นฐานในการสร้างสรรค์ทัศนศิลป์ ไทย ดังเช่น รูปปั้นยักษ์ 
และภาพวาดตัวละครเป็นส่วนประกอบ ในการผสมผสานกันของทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ในวรรณคดีรามายณะ 
เกิดเป็นวัฒนธรรมฮินดูและพุทธมหายาน 
   วัฒนธรรมมุสลิมมีรกรากอยู่ในดินแดนไทยมายาวนาน ซึ่งตามประวัติศาสตร์การปกครองหัว
เมืองมลายูในสมัยรัตนโกสินทร์มีการปกครองแบบผสมผสานระหว่างการปกครองแบบเดิมที่รับมาจากอินเดียและ
หลักการปกครองในศาสนาอิสลาม โดยมีสุลต่านเป็นเจ้าเมืองและมีอ านาจสูงสุดจึงมีส่วนในการแสดงออกของ
รูปแบบการผสมของทัศนศิลป์ไทย ดังเช่นภาพมัสยิดผสมผสานกับภาพเจดีย์ของไทย เป็นเจดีย์จุฬามณีบนสวรรค์
ชั้นดาวดึงส์ ซึ่งเป็นการเชื่อมความสัมพันธ์ด้วยสัญลักษณ์สื่อความหมาย เป็นต้น และรูปแบบของลวดลายการใช้สี
แบบศิลปะมุสลิมเป็นภาพกั้นภาพพุทธประวัติของจิตรกรรมฝาผนงัวัดชลธาราสิงเห นราธิวาส ถือว่าเป็นวัดพิทักษ์
ถิ่นแดนไทย ซึ่งไม่เสียดินแดนให้กับชาติตะวันตก      
   สรุปได้ว่า อิทธิพลร่วมในแต่ละรูปแบบของทัศนศิลป์ไทยมีการผสมผสาน 4 ลักษณะ ได้แก่  



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

2974  
 

 1. อิทธิพลร่วมในรูปแบบพหุลักษณ์ที่เกิดจากการผสมผสานภายในทัศนศิลป์ไทย เช่น สถาปัตยกรรม
รูปแบบศิลปะตะวันตก จิตรกรรมรูปแบบช่างหลวงภาคกลาง ประติมากรรมรูปแบบช่างหลวงผสมผสานช่าง
ท้องถิ่นภาคใต้ของวัดโพธิ์ปฐมาวาส สงขลา 

           
 

 ภาพที่ 4 แสดงสถาปัตยกรรมรูปแบบศิลปะตะวันตก จิตรกรรมรูปแบบช่างหลวงภาคกลาง    

ผสมผสานเทคนิควิธีการแบบศิลปะตะวนัตก ประติมากรรมรูปแบบช่างหลวงผสมผสานช่างท้องถ่ินภาคใต้ของ
วัดโพธิ์ปฐมาวาส สงขลา 
 2. อิทธิพลร่วมในรูปแบบพหุลักษณ์ที่เกิดจากการรวมตัวของทัศนศิลป์ไทยเป็นหนึ่งเดียวในงานชิ้น
เดียวกัน เช่นโบสถ์ที่ผสมผสานระหว่างรูปแบบศิลปะตะวันตกและรูปแบบศิลปะไทยกับรูปแบบศิลปะจีนของวัด
จะทิ้งพระ สงขลา 

              
 

 ภาพที่ 5 เทคนิคเชิงช่างในการผสมผสานรูปแบบศิลปะตะวันตก  กับศิลปะไทยผสมกับศิลปะจีน 

ได้อย่างกลมกลืน เกิดความแข็งแรง สวยงามตามพระราชนิยมของเจ้าเมืองสงขลา วิเคราะห์จากพระอุโบสถ
วัดจะทิ้งพระ สงขลา 
 3. อิทธิพลร่วมในรูปแบบพหุลักษณ์ที่เกิดจากฝีมือช่างท้องถิ่นมีส่วนร่วมหรือมีผลประโยชน์ในการ
สร้างวัด เช่น ชาวจีนอุปถัมภ์และช่างท้องถิ่นร่วมสร้างวัดคูเต่า จึงปรากฏฝีมือช่างท้องถิ่นทั้งสถาปัตยกรรม 
จิตรกรรม และประติมากรรมภายในวัด 
 
 



Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

 
 

 2975 
 

   
 

 ภาพที่ 6 การน าประติมากรรม   เป็นส่วนประกอบของสถาปัตยกรรม   และจิตรกรรม   
โดยเน้นความเรียบง่ายและคติความเชื่อที่สอดคล้องกันทั้ง 3 อย่าง วิเคราะห์จากภายในพระอุโบสถวัดคูเต่า 
สงขลา 
 4. อิทธิพลร่วมในรูปแบบพหุลักษณ์ที่เกิดจากมีพื้นที่ท่ามกลางผู้คน สังคม การอยู่อาศัย การคมนาคม 
การเมืองการปกครอง เป็นศูนย์รวมความหลากหลายของผู้คน ดังปรากฏโบสถ์ที่ผสมผสานระหว่างรูปแบบศิลปะ
ไทยกับรูปแบบศิลปะจีนและรูปแบบท้องถิ่นภาคใต้ ของวัดโพธิ์ปฐมาวาส สงขลา (ภาพที่ 4)            
 
 2) รูปแบบพหุลักษณ์ของความโดดเด่นของเนื้อหาเรื่องราว เทคนิคเชิงช่าง การจัดองค์ประกอบ 
ลวดลาย และอัตลักษณ์ที่สะท้อนสังคมศิลปวัฒนธรรมที่หลากหลายของทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ 
 จากการวิเคราะห์รูปแบบพหุลักษณ์ของทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ ทางด้านลักษณะเฉพาะที่โดดเด่นของ
เนื้อหาเร่ืองราว  เทคนิคเชิงช่าง การจัดองค์ประกอบ ลวดลายและอัตลักษณ์ในจิตรกรรมไทย สถาปัตยกรรมไทย 
และประติมากรรมไทย ที่สะท้อนสังคม ศิลปวัฒนธรรมที่หลากหลาย สรุปได้ว่า ช่วงรัชกาลที่ 1-3 จะยึดหลักตาม
รูปแบบแผนช่างหลวงภาคกลาง และจะปรับเปลี่ยนคลี่คลายจากอุดมคติสู่แบบเหมือนจริงขึ้นตามกระแสรูปแบบ
ศิลปะตะวันตกและรูปแบบศิลปะจีนมากข้ึนตามล าดับในช่วงตอนปลายรัชกาลที่ 3 และรัชกาลที่ 4-6 โดยเฉพาะ
จิตรกรรมไทยที่เลือกแสดงเนื้อหาเรื่องราวปรัมปราคติเป็นบาง เรื่องบางตอน โดยเขียนภาพวิถีชีวิตสังคม
เหตุการณ์ที่เกิดขึ้นในภาคใต้ มีการใช้เทคนิคเชิงช่างการใช้สีพหุรงค์ท าให้เกิดบรรยากาศ ระยะมิติใกล้ -ไกลท าให้
ภาพเกิดความน่าสนใจและเป็นจริงมากขึ้นตามล าดับ ผสมผสานรูปแบบมุสลิม รูปแบบประเพณีในรัชกาลที่ 4 
รูปแบบศิลปะชวา-ฮินดู รูปแบบท้องถิ่นภาคใต้ชัดเจนมากปรากฏทั้งจิตรกรรมฝาผนัง ประติมากรรม และ
สถาปัตยกรรม โดยฝีมือช่างท้องถ่ินมีอิสระในการแสดงออกของรูปแบบพหุลักษณ์ของทัศนศิลป์ไทยดังนี้ 
 
 
 
 
 
 
 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

2976  
 

ตารางที่ 1 แสดงรูปแบบพหุลักษณ์ในจิตรกรรมฝาผนังของภาคใต้ 
 

รู ป แ บ บ พ หุ
ลักษณ์ 

ลักษณะเฉพาะ เนื้อหา
เรื่องราว 

เทคนิคเชิงช่าง การจัด
องค์ประกอบ 

ลวดลาย อัตลักษณ์ 

1. รูปแบบ
ช่างหลวง
ภาคกลาง 

    
  

2. รูปแบบ
ศิลปะจีน 

 
      

3. รูปแบบ
ศิลปะ

ตะวันตก 
 

      

4.รูปแบบ
ศิลปะ

ประเพณีใน
รัชกาลที่ 4 

  
 

  
 

5. รูปแบบ
ศิลปะมุสลิม   
  

   
 

 

6.รูปแบบ
ศิลปะฮินด-ู
ชวา 

 
 

  
  

7.รูปแบบ
ศิลปะท้องถิ่น
ภาคใต้ 

  
    

รู ป แ บ บ พ หุ
ลักษณ์ 

ลักษณะเฉพา
ะ 

เ นื้ อ ห า
เรื่องราว 

เทคนิคเชิงช่าง ก า ร จั ด
องค์ประกอบ 

ลวดลาย อัตลักษณ์ 

1 .  รู ป แ บ บ
ช่ า ง ห ล ว ง
ภาคกลาง 
 

   

 
  



Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

 
 

 2977 
 

         ตารางที่ 2 แสดงรูปแบบพหุลักษณ์ของสถาปัตยกรรมในภาคใต้ 

2 .  รู ป แ บ บ
ศิลปะจีน 
  

 
 

  
  

3. รูปแบบ
ศิลปะ

ตะวันตก 
 

  
 

   

4.รูปแบบ
ศิลปะ

ประเพณีใน
รัชกาลที่ 4 

 
   

 

 

5.รูปแบบ
ศิลปะท้องถิ่น

ภาคใต้ 
      

รู ป แ บ บ พ หุ
ลักษณ์ 

ลักษณะเฉพา
ะ 

เทคนิคเชิง
ช่าง 

เนื้อหา
เรื่องราว 

การจัด
องค์ประกอบ 

ลวดลาย อัตลักษณ์ 

1. รูปแบบ
ช่างหลวง
ภาคกลาง   

    
2. รูปแบบ
ศิลปะจีน 

     

 

 
3. รูปแบบ

ศิลปะ
ตะวันตก 

 
      

4.รูปแบบ
ศิลปะฮินด-ู

ชวา   
 

   



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

2978  
 

ตารางที่ 3 แสดงรูปแบบพหุลักษณ์ของประติมากรรมในภาคใต้ 
 รูปแบบช่างหลวงภาคกลาง สมัยรัชกาลที่ 1 - 3 รูปแบบที่ส าคัญของจิตรกรรมฝาผนังภาคใต้ ผนัง
ด้านข้างช่วงบนเป็นภาพเทพชุมนุมเรียงกัน 3 ชั้นหรือ1ชั้น ระหว่างช่องประตูหน้าต่างเป็นภาพพุทธประวัติและ
ทศชาดกและผนังหุ้มกลองเป็นภาพมารผจญ-ชนะมารกับไตรภูมิโลกสัณฐานหรือเสด็จจากดาวดึงสซ์ึ่งสืบเนื่องจาก
ช่างสมัยอยุธยาที่ได้ท าต่อมาในสมัยรัตนโกสินทร์ดังเช่นวัดสุวรรณาราม และสืบทอดมาถึงช่างหัวเมืองของภาคใต้ 
คือวัดสุนทราวาสรวมทั้งวัดวิหารเบิก แต่มีความแตกต่าง คือ การลดจ านวนชั้นของเทพชุมนุมเหลือเพียงชั้นเดียว 
ส่วนผนังระหว่างช่องประตูหน้าต่างเขียนภาพทศชาดกและผนังด้านหลังพระประธานเปลี่ยนจากไตรภูมิโลก
สัณฐานเป็นภาพซุ้มเรือนแก้วและภาพยักษ์ ส่วนจิตรกรรมฝาผนังวัดมัชฌิมาวาสวรวิหารวัดสุวรรณคีรี (ภาพที่ 7) 
และวัดวังมีลักษณะรูปแบบคล้ายกับวัดสุทัศเทพวราราม กรุงเทพฯ แต่มีความพิเศษคือการเขียนภาพฉากทิวทัศน์
ที่สมจริงกว่าก่อนและภาพฉากสังคมวิถีชีวิตการละเล่นประเพณีวัฒนธรรมซึ่งเป็นการบันทึกเหตุการณ์สังคม
ประวัติศาสตร์ในยุคสมัยรัชกาลที่ 3 ที่ดูมีชีวิตชีวาก่อให้เกิดลักษณะและบรรยากาศใหม่ตามทัศนคติที่กระท าสืบ
ต่อกันมาของช่างหลวงภาคกลางที่แสดงถึงเรื่องราวแนวสมจริง ส่วนสมัยรัชกาลที่ 4 – รัชกาลที่ 5 ประยุกต์เอา
ความรู้ช่างตะวันตกท าให้เกิดรูปแบบอิงเหมือนจริงแบบตะวันตกโดยภาพยุคใหม่มีการผสมผสานรูปลักษณ์แบบ
อินเดียไว้ด้วยเพื่อสะท้อนว่าพุทธประวัติเป็นเร่ืองจริงที่เกิดขึ้นในประเทศอินเดีย ดังเช่นในจิตรกรรมฝาผนังวัดโพธิ์
ปฐมาวาส ซึ่งได้มีการพัฒนาการจากการคลี่คลายแบบ “อุดมคติ” มาสู่แบบ “ความเป็นจริง” ที่สะท้อนแนวคิด
และศิลปวิทยาอย่างศิลปะตะวันตก(ภาพที่ 2) คล้ายกับวัดบวรนิเวศ กรุงเทพฯ และช่วงรัชกาลที่ 5 ในภาคใต้คือ
วัดพัฒนาราม ที่มีลักษณะคล้ายกับวัดราชประดิษฐ์ กรุงเทพฯ มีรูปแบบคลี่คลายลักษณะอุดมคติให้มีความเป็น
จริงมากข้ึน และวัดสามแก้วที่พัฒนาต่อเนื่องช่วงรัชกาลที่ 6 ส่วนภาคกลางคือวัดราชาธิวาส (ตารางที่ 1)   
 

  
 
 ภาพที่ 7 แสดงเนื้อหาเรื่องราวภาพพุทธประวัติตามแบบแผนประเพณีของช่างหลวงภาคกลาง 
วิเคราะห์จากภาพมารผจญ-ชนะมาร วัดมัชฌิมาวาสวรวิหาร สงขลา 
 สถาปัตยกรรม สิ่งก่อสร้างภายในวัดในช่วงรัชกาลที่ 1 -2 จะเชื่อมโยงกับปราสาทราชวังโดยมี
ส่วนประกอบด้วยหน้าบรรพ ช่อฟ้า ใบระกา หางหงส์ คันทวย และงานลงรักปิดทอง ดังเช่นพระอุโบสถวัด

5.รูปแบบ
ศิลปะท้องถิ่น

ภาคใต้   
 

 
 

 



Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

 
 

 2979 
 

มัชฌิมาวาสวรวิหาร ส่วนรัชกาลที่ 3 มีรูปแบบตามความนิยมศิลปะจีน ดังเช่นพระอุโบสถวัดวัดสุวรรณคีรี ช่วง
รัชกาลที่ 4 สร้างตามวิทยาการตะวันตกผสมศิลปะไทย เช่นวัดโพธิ์ปฐมาวาส (ภาพที่ 4) รัชกาลที่ 5 เพิ่มกระแส
วิทยาการตะวันตกมากข้ึนดังเช่นวัดคูเต่า ส่วนรัชกาลที่ 6ไม่นิยมสร้างวัด ได้แต่บูรณปฏิสังขรณ์ (ตารางที่ 2)   
 ประติมากรรมในภาคใต้สมัยรัชกาลที่ 1 พระพักตร์นิ่งเฉยไม่แสดงอารมณ์ดูคล้ายหุ่นหัวโขน ในสมัย
รัชกาลที่ 3 ปรากฏพระพุทธรูปพระพักตร์หน้าหุ่นรับอิทธิพลจากรัชกาลที่ 1 และ 2 ดังเช่นพระประธานในพระ
อุโบสถวัดมัชฌิมาวาสวรวิหารและวัดสุวรรณคีรี(ภาพที่ 8) ช่วงรัชกาลที่ 4 พุทธลักษณะมีสรีระแบบมนุษย์ จีบริ้ว
จีวรตามธรรมชาติ ทัศนะสมจริงสืบเนื่องจากวิทยาการตะวันตกโดยไม่มีอุษณีษะ ดังเช่นพระสิวลีในวัดท้าวโคตร 
(ภาพที่ 9) แต่ในสมัยรัชกาลที่ 5 แก้ไขให้มีพระเกตุมาลา(อุษณีษะ)อย่างอื่นคงตามรัชกาลที ่4 จนมาถึงรัชกาลที่ 6 
คงรูปแบบตามอุดมคติโบราณ โดยจ าลองจากพระพุทธรูปแบบสุโขทั ยหรือแบบเชียงแสน ดังปรากฏ
ประติมากรรมฝีมือช่างท้องถ่ินเป็นส่วนใหญ่(ตารางที่ 3)   

           
      
   ภาพที่ 8 พระประธานในพระอุโบสถวัดสุวรรณคีรี สงขลา     ภาพที่ 9 ประติมากรรมพระสิวลีวัด
ท้าวโคตร นครศรีธรรมราช     
 รูปแบบศิลปะจีน จิตรกรรมฝาผนังมีลักษณะเฉพาะตามแบบศิลปะจีน ดังเช่น ภาพอาคารสิ่งก่อสร้าง
ตามความเป็นจริงของสภาพแวดล้อม เนื้อหาเรื่องราวสะท้อนความเชื่อสวรรค์ดวงวิญญาณ ภาพลวดลายตาม
แบบศิลปะจีน เช่นก้อนเมฆ การจัดองค์ประกอบแทรกเป็นส่วนประกอบในเนื้อหาหลัก และการใช้เส้นริบบิ้นใน
การแบ่งพื้นที่ของสวรรค์กับมนุษย์(ตารางที่ 1)    
  สถาปัตยกรรม ลักษณะเฉพาะตามแบบศิลปะจีน ดังเช่นถะหรือเจดีย์แบบศิลปะจีน และพระ
อุโบสถที่ไม่มีช่อฟ้า ใบระกาและหางหงส์ในวัดสุวรรณคีรี ลวดลายแกะสลักหินแกรนิตดอกโบตั๋น ลวดลายเมฆ 
ริบบิ้น การเซาะร่องลายอักษรจีนและระบายสีแดง โดยช่างจะน ามาตกแต่งเป็นส่วนประกอบที่ส าคัญของ
สถาปัตยกรรมไทยในวัดมัชฌิมาวาสวรวิหาร สงขลา และช่างจะน ามาผสมผสานกับสถาปัตยกรรมรูปแบบศิลปะ
ไทยและศิลปะตะวันตก ดังปรากฏในวัดสุวรรณคีรี วัดสุนทราวาส (ตารางที่ 2) 
  ประติมากรรมในภาคใต้ปรากฏเป็นส่วนประกอบในสถาปัตยกรรมไทย ดังเช่น หลังคาพระอุโบสถ 
และลวดลายหน้าบันแบบศิลปะจีน รูปแกะสลักหินแกรนิตสิงห์และเทพหรือเซียน(ภาพที่ 1) การสลักหินนูนต่ า
เป็นเร่ืองราวสามก๊ก ประดับพระอุโบสถวัดมัชฌิมาวาสวรวิหาร และลวดลายประดับตกแต่งซุ้มหน้าต่างและประตู 
โดยแสดงออกตามเนื้อหาทางความเชื่อความเป็นมงคล การปกปักษ์ รักษา ขจัดสิ่งชั่วร้าย และตุ๊กตาแบบจีน



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

2980  
 

ประดับตกแต่งสถาปัตยกรรมที่สะท้อนความเชื่อสวรรค์ดวงวิญญาณผสมกับคติความเชื่อของศาสนาพุทธ ซึ่ง
ประติมากรรมส่วนใหญ่น ามาจากเมืองจีน (ตารางที่ 3) 
 รูปแบบศิลปะตะวันตก ในจิตรกรรมฝาผนังของภาคใต้เข้ามาตั้งแต่สมัยรัชกาลที่ 1-3 มีรูปแบบเป็น
ภาพเหมือนจริงตามทัศนคติสมจริงอย่างตะวันตก(สัจนิยมตะวันตก)อันเกิดจากการประกอบกันของแสงและเงา
การใช้สีให้เกิดบรรยากาศเกิดมิติลวงตาใกล้ – ไกล ตามแบบภาพถ่ายภาพวาดหรือภาพพิมพ์ที่ส่งมาขายเป็น
กระแสหลัก ดังเช่นวัดสุนทราวาส วัดมัชฌิมาวาสวรวิหาร เหมือนกับวัดราชสิทธาราม วัดสุวรรณาราม และวัดสุ
ทัศนเทพวรารามของภาคกลาง และชัดเจนมากขึ้นในช่วงรัชกาลที่ 4 ในจิตรกรรมของวัดโพธิ์ปฐมาวาส และ
ชัดเจนต่อเนื่องในรัชกาลที่ 5 วัดพัฒนาราม และรัชกาลที่ 6 วัดสามแก้วซึ่งเป็นที่นิยมศิลปะตะวันตกแบบศิลปะ
แนวใหม่โดยมีลักษณะเฉพาะคือมี 3 มิติในภาพเดียวกัน เช่นปราสาทราชวัง มีทั้งด้านหน้า – ด้านข้าง – ด้านบน 
ประกอบด้วยเทคนิคเชิงช่างการไล่น้ าหนักสีและการใช้สีพหุรงค์ มีเนื้อหาเรื่องราวของภาพอาคารสิ่งก่อสร้างด้วย
การเขียนภาพทัศนียวิทยา (Perspective) ลวดลายของอาคารสถาปัตยกรรมตามแบบศิลปะตะวันตกด้วย
ลวดลายพรรณพฤกษา และการจัดองค์ประกอบให้มีภาพหลายเหตุการณ์ในผนังเดียวกัน การแบ่งพื้นที่ด้วยภาพ
โขดหิน ต้นไม้ สิ่งก่อสร้างและการใช้แสง – เงา ตามความเป็นจริง (ตารางที่ 1) 
  รูปแบบศิลปะตะวันตกปรากฏเป็นส่วนประกอบในสถาปัตยกรรมไทย ดังเช่น คานโค้ง ลวดลาย
ประดับซุ้มประตูและหน้าต่าง และเทคนิคเชิงช่างแบบศิลปะตะวันตกและการผสมผสานของศิลปะตะวันตกกับ
ศิลปะไทยตามความเชื่อความศรัทธาและความเชื่อในพระพุทธศาสนาเป็นหลัก (ภาพที่ 4) โดยจะปรากฏชัดเจน
มากขึ้นในช่วงรัชกาลที่ 4-6 ตามล าดับและการสร้างสถาปัตยกรรมแบบศิลปะตะวันตกที่เกี่ยวเนื่องกับ
พระมหากษัตริย์ของรัชกาลที่ 4 และเจ้าเมือง ซึ่งมีรูปแบบ “ชิโน-โปรตุกิสสไตล์” ในวัดโพธิ์ปฐมาวาส และ       
วัดมัชฌิมาวาสวรวิหารจังหวัดสงขลา (ภาพที่ 10) (ตารางที่ 2) 
  ประติมากรรมมีลักษณะเฉพาะคือความเป็นจริงตามธรรมชาติ ดังปรากฏรูปปั้นพระภิกษุที่มี
โครงสร้างสัดส่วน รายละเอียดเหมือนจริง มีเทคนิคเชิงช่างด้วยการแกะสลักหินอ่อนพระสิวลีวัดท้าวโคตร การปั้น
ปูนและการระบายสีพหุรงค์ไล่น้ าหนักสีต้นไผ่ให้มีความเหมือนจริง เนื้อหาเร่ืองราวของความเหมือนจริง ตามพุทธ
ศาสนา ธรรมยุตินิกายตามพระราชนิยมรัชกาลที่ 4-5 ดังเช่น ลวดลายของอาคารสถาปัตยกรรมตามแบบศิลปะ
ตะวันตกด้วยลายพรรณพฤกษาและการจัดองค์ประกอบให้เป็นส่วนประกอบที่ส าคัญกับประติมากรรมไทย      
วัดโพธิ์ปฐมาวาส (ตารางที่ 3) 
 



Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

 
 

 2981 
 

        
 

 ภาพที่ 10 อาคารแบบ “ชิโน-โปรตุกิส สไตล์” คือ แบบผสมระหว่างสถาปัตยกรรมโปตุเกส ผสม

กับสถาปัตยกรรมจีน  มี ประตู หน้าต่าง บัญชรหรือบัลโคนีเป็นแบบโค้งอย่างฝรั่ง ประตูหน้าต่างกรุด้วย
กระจกสีสวยงาม มีการแกะสลักฉลุตกแต่งที่สวยงาม วิเคราะห์จากพระวิหารวัดมัชฌิมาวาสวรวิหาร สงขลา  
 รูปแบบศิลปะฮินดู – ชวา เนื่องจากชาวอินเดียเข้ามาค้าขายและควบคุมการค้าในคาบสมุทรภาคใต้
ริมฝั่งทะเลและได้น าวัฒนธรรมมาเผยแพร่ไม่ว่าจะเป็นความเชื่อทางศาสนา ความเชื่อในพิธีกรรม และวรรณคดี
เร่ืองรามเกียรติ์ จึงได้กลายเป็นพื้นฐานและเป็นต้นแบบผสมผสานในการสร้างสรรค์ศิลปะไทย เช่นภาพตัวละคร
เรื่องรามายณะด้วยการน าไปใช้ตามเนื้อเรื่องหลักหรือส่วนประกอบหลัก ดังปรากฏภาพเหล่าทหารพญามารใน
ฉากมารผจญ – ชนะมารประกอบด้วยยักษ์ฝ่ายร้ายและตัวละครฝ่ายดีในวัดสุนทราวาส วัดมัชฌิมาวาสวรวิหาร 
(ภาพที่ 11) และภาพหนุมาน นิลภัทรตัวละครรามเกียรติ์ถือดอกบัวพนมมือประดับตามเสาปกปักษ์รักษาองค์
พระธาตุนครศรีธรรมราช และน ามาถ่ายทอดในตัวหนังในการแสดงหนังตะลุงภาคใต้ และการเขียนภาพการ
เหน็บกริซตามความเชื่อของวัฒนธรรมฮินดูและชวาผสมกับวัฒนธรรมท้องถิ่น (ภาพที่ 12) ซึ่งภาคอื่นๆไม่มี
ปรากฏ (ตารางที่ 1) 
 

            
 
 ภาพที่ 11 ตอนมารผจญ-ชนะมาร วัดมัชฌิมาวาสวรวิหาร สงขลา ภาพที่ 12 ภาพช่างตีเหล็กชาวจีน
เหน็บกริช จากภาพแทรกตอนพุทธประวัติ วัดชลธาราสิงเห นราธิวาส 
  ประติมากรรมมีลักษณะเฉพาะแสดงถึงรูปปั้นตัวละครรามเกียรติ์หรือรามยณะมีเทคนิคทั้งการปั้น
ปูนและระบายสีเรียบ และการไล่น้ าหนักสี น าไปใช้ตามเนื้อหาหลักโดยแสดงออกในการปกปักษ์รักษา
พระพุทธศาสนา ประดับตามก าแพงวัดมัชฌิมาวาสวรวิหาร และรูปปั้นยักษ์ปกปักษ์รักษาองค์พระธาตุ
นครศรีธรรมราช  และประติมากรรมรูปยักษ์ประดับประจ าทิศทัง้ 4 บนก าแพงวัดมัชฌิมาวาสวรวิหาร การปั้นปูน



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

2982  
 

รูปเทพแบบต่างๆตามความเชื่อของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ดังเช่น พระนารายณ์ทรงครุฑ พระพรหมทรงหงส์ รูป
พระพิฆเณศวร และรูปชัมภละ เป็นต้น(ตารางที่ 3) 
 รูปแบบศิลปะประเพณีในรัชกาลที่ 4 เกิดจากพระราชประสงค์ของรัชกาลที่ 4 ให้สร้างและให้
ความส าคัญของความเป็นเอกภาพความเป็นพี่น้องกันของศิลปะจีน ศิลปะไทยและศิลปะตะวันตกเพื่อลดความ
ขัดแย้งของชุมชนสังคม(ภาพที่ 2) ซึ่งเจ้าเมืองสงขลาพระยาวิเชียรคีรี(เม่น)รับนโยบายของรัชกาลที่ 4 อันมี
ความสัมพันธ์ที่ดีต่อกันด้วยการสร้างสถาปัตยกรรมไทยที่มีการผสมผสานกันในภาคใต้ท าให้เกิดรูปแบบที่แตกต่าง
ไปจากเดิม ดังเช่นจิตรกรรมฝาผนังและสถาปัตยกรรมพระอุโบสถวัดโพธิ์ปฐมาวาส สงขลา มีลักษณะเฉพาะได้แก่ 
การคลี่คลายภาพจากแบบอุดมคติ “สู่แบบความเป็นจริง” เป็นช่วงคาบเกี่ยวในการเปลี่ยนแปลงของศิลปะไทย 
เทคนิคเชิงช่างจะเปลี่ยนทั้งแบบประเพณีดั้งเดิมกับแบบศิลปะตะวันตกอยู่ในภาพเดียวกัน ด้วยการแสดงเนื้อหา
ภาพปริศนาธรรมตอนปฎิจสมุปบาท อันแสดงถึงการด าเนินชีวิตในความไม่ประมาท ลวดลายของลายผ้านุ่งที่
แสดงถึงการบันทึกประวัติศาสตร์ของความหลากหลายทางวัฒนธรรมที่มีต่อการสู้กันในช่วงสมัยรัตนโกสินทร์
รัชกาลที่ 4 การจัดองค์ประกอบด้วยการสร้างเอกภาพให้เกิดขึ้นในจิตรกรรมฝาผนังด้วยเนื้อหาทางพุทธศาสนาแต่
มีเทคนิคทั้งแบบไทยประเพณีและแบบศิลปะตะวันตกผสมผสานกับผลงานประติมากรรมไทย(ภาพที่ 4) 
  สถาปัตยกรรมตามพระราชประสงค์ของรัชกาลที่ 4 ให้สร้างและให้ความส าคัญของความเป็น
เอกภาพความเป็นพี่น้องกันของสถาปัตยกรรมจีน สถาปัตยกรรมไทยและสถาปัตยกรรมตะวันตก ซึ่งเจ้าเมือง
สงขลาพระยาวิเชียรคีรี(เม่น)รับนโยบายของรัชกาลที่ 4 อันมีความสัมพันธ์ที่ดีต่อกันด้วยการสร้างสถาปัตยกรรม
ไทยที่มีการผสมผสานกันในภาคใต้(ภาพที่ 4) ท าให้เกิดรูปแบบที่แตกต่างไปจากเดิม ดังเช่นพระอุโบสถวัดโพธิ์
ปฐมาวาส สงขลา(ตารางที่ 2) 
รูปแบบศิลปะมุสลิม มีความเป็นเลิศทางด้านงานลวดลายแทนข้อต้องห้ามการสร้างรูปเคารพ ลวดลายที่ปรากฏ
ได้แก่ลวดลายพันธุ์พฤกษา ลายเรขาคณิต ลายอักษรอาหรับ ส่วนใหญ่ปรากฏตามมัสยิด จากการศึกษาปรากฏ
เฉพาะจิตรกรรมฝาผนัง ดังเช่นภาพการแต่งกายด้วยการนุ่งโสล่ง สวมหมวก และการเล่นดนตรีในวัดวัง ภ าพ
พิธีกรรมและลวดลายของขบวนแห่เจ้าเซ็นผู้น าศาสนาอิสลามในจิตรกรรมฝาผนังวัดโพธิ์ปฐมาวาส ภาพลวดลาย
พันธุ์พฤกษาบนเสาพระอุโบสถและลวดลายพรรณพฤกษากั้นภาพและเป็นส่วนประกอบ และเป็นภาพแทรกใน
ภาพพุทธประวัติวัดชลธาราสิงเห(ภาพที่ 13) ภาพที่โดดเด่นด้วยการผสมผสานเจดีย์แบบไทยดั้งเดิมกับมัสยิดของ
ศาสนาอิสลามออกมาเป็นเจดีย์จุฬามณีบนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์  (ภาพที่ 14) เป็นการแสดงออกถึงประวัติศาสตร์
การอยู่ร่วมกันของชาวมุสลิมกับชาวพุทธศาสนาในภาคใต้โดยเฉพาะจังหวัดปัตตานี นราธิวาสและสงขลา ที่มีอัต
ลักษณ์ของการใช้สีฟ้า สีเขียว สีเหลือง สีขาวคล้ายคลึงกับสีของผ้าปาเต๊ะและลวดลายเรือกอ ซึ่งปรากฏใน
จิตรกรรมฝาผนังวัดโคกเคียน (ตารางที่ 1) 
 



Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

 
 

 2983 
 

                  
 
 ภาพที่ 13 ภาพจิตรกรรมฝาผนังวัดชลธาราสิงเห นราธิวาส   ภาพที่ 14 แสดงการดัดแปลงรูปแบบ
เจดีย์จุฬามณีของศาสนาพุทธผสมผสานกับมัสยิดของศาสนาอิสลาม แสดงถึงสมาธิสงบและความสมดุล วิเคราะห์
จากภาพจิตรกรรมฝาผนังวัดโคกเคียนปัตตานี                                 
 รูปแบบศิลปะท้องถิ่นภาคใต้ จิตรกรรมฝาผนังมีลักษณะเฉพาะมีความเป็นอิสระในการแสดงออก
เทคนิคเชิงช่าง ดังเช่นวัดจะทิ้งพระเขียนภาพด้วยสีขาวและสีฟ้าบนพื้นสีเหลือง และการเขียนตัวละครภาพตอน
พระเวสสันดรชาดกของวัดคูเต่าด้วยเทคนิคการเขียนตัวหนังตะลุงทั้งตัวตลกและพระ-นางเป็นภาพพระเวสสันดร
และนางมัทรี แสดงเนื้อหาเป็นบางเร่ืองบางตอนผสมผสานกับวัฒนธรรมท้องถิ่น ที่ช่างเห็นว่าส าคัญ ดังเช่น ภาพ
อบายภูมิวัดโพธิ์ปฐมาวาส การเขียนภาพลวดลายตามแบบแผนช่างหลวงภาคกลางและสภาพแวดล้อมตามความ
เป็นจริงมากขึ้น ดังเช่น ลวดลายคลื่นน้ า และการจัดองค์ประกอบแสดงการเคลื่อนไหวของภาพอย่างอิสระ 
ประกอบด้วยทั้งการทับซ้อนกันของรูปทรงและการแยกกันของรูปทรง อัตลักษณ์ที่ชัดเจนคือการแทนค่าตัวละคร
พระเวสสันดรด้วยตัวหนังตะลุง(ภาพที่ 3) และมีอิสระตามความคิดเห็นของช่างเขียนเป็นหลัก (ตารางที่ 1) 
  สถาปัตยกรรมที่มี รูปแบบศิลปะท้องถิ่นภาคใต้ เกิดจากคติความเชื่ อความศรัทธาใน
พระพุทธศาสนาตามแบบช่างหลวงเป็นพื้นฐาน ดังปรากฏเจดีย์ พระอุโบสถ วิหาร สถูป ที่ออกแบบและสร้างขึ้น
ให้เหมาะสมกับสภาพแวดล้อมของท้องถิ่นภาคใต้ และวัสดุอุปกรณ์ที่หาได้ง่ายและเหมาะสมกับภูมิอากาศ โดย
มุ่งเน้นความเรียบง่าย สมดุล อิสระ ประโยชน์ใช้สอย เกิดเป็นอัตลักษณ์ที่ไม่มีปรากฏในภาคอื่นๆ(ตารางที่ 2) 
  ประติมากรรมมีลักษณะเฉพาะมีความเป็นอิสระในการแสดงออกเทคนิคเชิงช่าง ดังเช่น วัดจะทิ้ง
พระ ปั้นปูนพระพุทธไสยาสน์พระพักตร์มีลักษณะท้องถิ่นภาคใต้ และการปั้นพระพุทธรูปปูนปั้นด้วยการระบายสี
ทับในพระประธานวัดประดู่ การปั้นปูนนูนต่ าตัวละครตามแบบหลังตะลุงหอระฆังวัดจะทิ้งพระ การแสดงออก
เนื้อหาเป็นบางช่วงบางตอนที่ช่างเห็นว่าส าคัญดังเช่นประติมากรรมนูนต่ าวัดประดู่  รูปปั้นปูนพุทธประวัติ ตอน
มหาภิเนษกรมณ์ ตอนออกบวชตามแบบแผนช่างหลวงภาคกลางผสมกับความคิดเห็นส่วนตัวของช่างท้องถิ่นการ
เขียนลวดลายตามแบบแผนช่างหลวงและสภาพแวดล้อมตามความเป็นจริง ดังเช่นลวดลายประดับฐาน
พระพุทธรูป และฐานพระพิฆเณศวรวัดคูเต่า การจัดองค์ประกอบแสดงการเคลื่อนไหวของรูปปั้นอย่างอิสระ
ประกอบด้วยการทับซ้อนกันของรูปทรงและการแยกกันของรูปทรง (ภาพที่ 15) อัตลักษณ์ที่ชัดเจนคือปูนปั้น
พระพุทธรูปที่มีพระพักตร์ของคนในภาคใต้ และการทาสีปากด้วยสีแดง และพระพุทธรูปทรงเครื่องใหญ่และ
ทรงเครื่องน้อยด้วยเครื่องแต่งกายแบบมโนราห์ (ภาพที่16) ซึ่งแสดงออกตามแบบที่อิสระตามความคิดเห็นของ
ช่างปั้นเป็นหลัก ท าให้เกิดอิทธิพลวัฒนธรรมที่หลากหลายที่ปรากฏของทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้มีลักษณะเฉพาะ



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

2984  
 

ของท้องถ่ินภาคใต้ ที่ผสมผสานกับปรัมปราคติแบบแผนของช่างหลวงที่เป็นต้นแบบหลักได้อย่างกลมกลืนกันอัน
ส่งผลท าให้เกิดการเปลี่ยนแปลงอย่างต่อเนื่องในแต่ละยุคสมัย (ตารางที่ 3)  
 

                
 
 ภาพที่ 15 ประติมากรรมตอนพุทธประวัติ วัดประดู่ สงขลา   ภาพที่ 16 พระพุทธรูปใส่ทรง
เครื่องแบบมโนราห์ วิเคราะห์จากพระประธานในพระอุโบสถวัดยางงาม พัทลุง        
  สรุปได้ว่าลักษณะเฉพาะที่โดดเด่นที่สะท้อนความหลากหลายของเทคนิคเชิงช่าง เนื้อหาเรื่องราว 
การจัดองค์ประกอบ ลวดลายและอัตลักษณ์มีการประกอบกันเป็นผลงานทัศนศิลป์ ทั้งในจิตรกรรมไทย 
สถาปัตยกรรมไทย และประติมากรรมไทย คือ 1) การผสมผสานเป็นชิ้นเดียวกัน 2)การผสมผสานแบบแยกส่วน 
3) การผสมผสานคตินิยมแบบหนึ่งแต่ถ่ายทอดอีกแบบหนึ่ง และ4) การใช้รูปแบบหนึ่งแต่เปลี่ยนประโยชน์ใช้สอย
ใหม่ 
  3) จากการวิเคราะห์สังเคราะห์ได้องค์ความรู้รูปแบบพหุลักษณ์ในทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ ได้แก่ 
จิตรกรรมไทย สถาปัตยกรรมไทย และประติมากรรมไทยจึงเกิดหนังสือ “ทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้” เพื่อเป็นการ
ส่งเสริมการอนุรักษ์ สืบสาน และการท่องเที่ยวเชิงศิลปวัฒนธรรมให้เป็นที่รู้จักในระดับสากลต่อไป 
สรุปผลการวิจัย 
 1) ปัจจัยที่ส่งผลต่ออิทธิพลรูปแบบที่หลากหลายในทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ประกอบด้วยรูปแบบช่าง
หลวงภาคกลาง รูปแบบศิลปะจีน รูปแบบศิลปะตะวันตก รูปแบบศิลปะประเพณีในรัชกาลที่ 4 รูปแบบศิลปะ
ฮินดู – ชวา รูปแบบศิลปะมุสลิมและรูปแบบศิลปะท้องถิ่นภาคใต้ มีการผสมผสานกับมากน้อยแตกต่างกัน โดยมี
ปัจจัยที่หลากหลาย ดังเช่น ความเชื่อ ความศรัทธาต่อวัดของคนหลายกลุ่มในเขตพื้นที่ภาคใต้ ดังปรากฏในแต่ละ
รูปแบบโดยมีความเชื่อความศรัทธาในพระพุทธศาสนาเป็นหลัก เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวทางด้านจิตใจของคนในพื้นที่
ภาคใต้ จึงใช้ทัศนศิลป์ ได้แก่ ประติมากรรม คือพระพุทธรูป สถาปัตยกรรม คือวัด เจดีย์ พระอุโบสถ และ
จิตรกรรมฝาผนัง ในการแสดงออกตามความเชื่อความศรัทธาในพระพุทธศาสนา และศาสนาอื่นๆ  
  ความเป็นผู้น าของเจ้าเมืองเป็นปัจจัยหนึ่งที่ท าให้รูปแบบทัศนศิลป์ในภาคใต้มีความหลากหลาย 
และเปลี่ยนแปลงพัฒนาตามยุคสมัยของเจ้าเมืองในแต่ละพื้นที่ แต่ละช่วงสมัย ซึ่งสะท้องความคิด สังคม ความ
เชื่อ ศิลปวัฒนธรรมในแต่ละรูปแบบของศาสนาพุทธ อิสลาม ฮินดู และจีน และท้องถิ่ นภาคใต้เกิดความเป็น
เอกภาพ ความเสมอภาค สันติสุข เกิดขึ้นกับภาคใต้โดยใช้ศิลปะเป็นสื่อแสดงออกและแสดงถึงความเจริญงอกงาม
ทางด้านจิตใจของผู้สร้างสรรค์ในการสอนธรรมะและเผยแพร่พุทธศาสนาให้กับประชาชนในท้องถิ่นภาคใต้ 
สอดคล้องกับค ากล่าวของพระยาอนุมานราชธน คือ ศิลปะเป็นสิ่งสูงส่งสามารถกล่อมเกลาจิตใจคนให้พ้นจากใจ



Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

 
 

 2985 
 

เบื้องต่ า คนดุร้ายกระด้างให้กลับตรงกันข้าม ขี้ขลาดก็กลับกล้าหาญ เกียจคร้านก็กลับขยันเพราะ อ านาจแห่ง
ศิลปะเป็นเครื่องชักจูงโน้มน้าวจิตใจ ศิลปะเป็นเครื่องมือที่ดีที่สุด ส าหรับอบรมจิตใจ ให้การศึกษาแก่พลเมือง ให้
มีคณุงามความดีประจ าใจ 
  สภาพภูมิศาสตร์และประวัติศาสตร์ ในช่วงรัตนโกสินทร์เป็นปัจจัยหนึ่งมีอิทธิพลที่ท าให้รูปแบบ
ทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้มีความหลากหลาย  เนื่องจากภาคใต้มีพื้นที่ส่วนใหญ่ติดกับทะเล จึงมีชาวต่างชาติ เช่น 
มลายูชวา ตะวันตก สยาม อินเดีย จีน ชาวตะวันตกเข้ามาพักอาศัยและค้าขาย พักสินค้าและแลกเปลี่ยนสินค้า 
ท าให้เศรษฐกิจเจริญรุ่งเรืองและมาสนับสนุนผลงานทัศนศิลป์ในภาคใต้รวมทั้งน าคติความเชื่อในแต่ละรูปแบบมา
ผสมผสานและน ามาเป็นสว่นประกอบในผลงานจิตรกรรม ประติมากรรมและสถาปัตยกรรม เกิดการเปลี่ยนแปลง
พัฒนา เพิ่มเติมตามยุคสมัยตามประวัติศาสตร์ของภาคใต้ที่มีการเปลี่ยนแปลงการเมืองในพื้นที่ ตามที่สิทธิพร ศรี
ผ่อง(2553: 5) ผู้ศึกษาเมืองสงขลาก่อนสนธิสัญญาเบาว์ริ่ง พ.ศ. 2318 – 2398 สรุปว่าความหลากหลายของกลุ่ม
ประชากรเมืองสงขลา ประชากรแต่ละกลุ่มล้วนมีบทบาทต่อเมืองสงขลามาแล้วไม่ว่าจะเป็นกลุ่มมุสลิม กลุ่มชาว
จีน และกลุ่มชาวพุทธในสมัยหนึ่ง ระยะเริ่มแรกเมืองสงขลาถูกก่อตั้งและพัฒนาด้วยบทบาทการน าของกลุ่ม
มุสลิมระยะต่อมากลุ่มชาวพุทธก็เข้ามามีบทบาทแทนกลุ่มมุสลิม หลังจากนั้นเมื่อเหตุการณ์ต่างๆเปลี่ยนแปลง 
กลุ่มจีนก็เข้ามามีบทบาทส าคัญซึ่งไม่เฉพาะการเมืองเท่านั้น แต่เป็นด้านเศรษฐกิจด้วย สอดคล้องกับค ากล่าวของ
พรหมศักดิ์ เจิมสวัสดิ์และปรีชา นุ่นสุข(2529: 114) ชุมชนชาวใต้รับเอาหลักความเชื่อที่ส าคัญ 2 แหล่ง คือ จาก
อินเดีย ได้แก่ หลักค าสอนของศาสนาพราหมณ์และพุทธศาสนาและตะวันออกกลาง ดังนั้น สังคมชองชาวภาคใต้ 
ตั้งแต่ชุมพรลงไปถึงสงขลา พัทลุง เป็นชาวใต้ที่ด าเนินชีวิต(โดยเฉพาะความเชื่อ) อยู่ภายใต้อิทธิพลศาสนาพุทธ
หรือศาสนาพราหมณ์ หรือทั้งพุทธและพราหมณ์ผสมกัน ส่วนจังหวัดยะลา ปัตตานี นราธิวาส และสตูลอยู่ภายใต้
อิทธิพลศาสนาอิสลาม ชาวใต้ที่อยู่ในอิทธิพลค าสอนศาสนาใดก็ย่อมด าเนินชีวิตไปตามแนวค าสอนนั้น 
 จากปัจจัยดังกล่าวที่มีอิทธิพลต่อการแสดงออกและเป็นแรงบันดาลใจที่ส าคัญในรูปแบบทัศนศิลป์ไทย
ในภาคใต้ที่มีความหลากหลายโดยการผสมผสานให้เกิดความงามและความหมายผู้วิจัยได้ตีความสรุปดังนี้ 
  อิทธิพลร่วมในรูปแบบที่เกิดจากการผสมผสานทัศนศิลป์ไทยภายในบริเวณวัด ดังเช่นวัดมัชฌิมา
วาสวรวิหาร สงขลา ประกอบด้วยสถาปัตยกรรมรูปแบบศิลปะตะวันตก(พระอุโบสถ) จิตรกรรมฝาผนังรูปแบบ
ช่างหลวงภาคกลาง ประติมากรรมรูปแบบศิลปะจีน(รูปปั้นเทพเซียน)เป็นรูปแบบแนวคิดตามแบบแผนช่างหลวง
ที่มีการออกแบบและตกแต่งวัดด้วยทัศนศิลป์ดังกล่าว โดยมีคติความเชื่อด้านการปกปักษ์รักษาขจัดสิ่งชั่วร้าย 
และความเชื่อความศรัทธาต่อพุทธศาสนาเป็นหลักส าคัญ 
  อิทธิพลร่วมในรูปแบบพหุลักษณ์ที่เกิดจากการรวมตัวของทัศนศิลป์ไทยเป็นหนึ่งเดียวในงานชิ้น
เดียวกัน ดังเช่นพระอุโบสถวัดโพธิ์ปฐมาวาส ผสมผสานทั้งรูปแบบศิลปะไทยรูปแบบศิลปะจีนและรูปแบบศิลปะ
ตะวันตกเกิดความเป็นเอกภาพในสถาปัตยกรรมสอดคล้องกับรูปแบบช่างหลวงภาคกลางที่ปรากฏในสมัย
รัตนโกสินทร์ ส่วนปลายรัชกาลที่ 3 – รัชกาลที่ 4 ที่มีพระราชนิยมศิลปะแบบจีนและน ารูปแบบศิลปะตะวันตก
เข้ามาผสมกับศิลปะไทย โดยหลังคาจะไม่มีช่อฟ้า ใบระกา หางหงส์ สอดคล้องกับมีลักษณะเหมือนกับงานช่างวัด
บวรนิเวศวิหาร ดังค ากล่าวของสันติ เล็กสุขุม (2554: 195) ในช่วงรัชกาลที่ 3 วิทยาการตะวันตกแพร่หลายเข้ามา 
ซึ่งในช่วงสมเด็จพระเจ้าน้องยาเธอเจ้าฟ้ามงกุฎ ซึ่งผนวชและประทับ ณ บวรนิเวศวิหาร กรุงเทพฯ และมีพระราช
นิยมในศิลปะตะวันตก ดังนั้นจึงมีการผสมผสานของเชิงช่างจีนและเชิงช่างไทยในศิลปะไทย 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

2986  
 

  อิทธิพลร่วมที่เกิดจากฝีมือช่างท้องถ่ินมีส่วนร่วมหรือมีผลประโยชน์ในการสร้างวัด ดังเช่นวัดคูเต่า
ที่มีชาวจีนและชาวท้องถ่ินภาคใต้อุปถัมภ์ในการสร้างวัดและสร้างสรรค์ทัศนศิลป์ไทยภายในวัด จึงท าให้รูปแบบมี
ความหลากหลาย ซึ่งมีความเป็นอิสระในการเลือกแสดงออกทั้งรูปแบบศิลปะจีน ผู้ในเงินสนับสนุนในการสร้างวัด 
ปรากฏทั้งเทคนิคการเขียนต้นไม้ ก้อนเมฆ โขดหินแบบถ้วยชามของจีน รูปแบบศิลปะท้องถิ่นภาคใต้ด้านเทคนิค
การเลือกเนื้อหาบางช่องบางตอนในการแสดงออกและเทคนิคการเขียนตัวหนังตะลุง ตัวพระ ตัวนาง แบบรูปภาพ
พระเวสสันดร การเขียนตัวชูชกเป็นตัวตลกของหนังตะลุง รูปประติมากรรมพระพิฆเณศวรนูนสูงประดับผนัง ตาม
ความเชื่อของศาสนาฮินดูที่มีมาตั้งแต่อดีตซึ่งควบคู่กับพุทธศาสนา 
  อิทธิพลร่วมในรูปแบบทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ที่เกิดจากการมีพื้นที่ทา่มกลางผู้คน สังคม การอาศัย
อยู่ร่วมกัน การคมนาคม การเมือง การปกครอง ภาษา และเป็นศูนย์รวมความหลากหลาย ท าให้รูปแบบพหุ
ลักษณ์เกิดขึ้นในผลงานพุทธศิลป์ โดยเฉพาะวัดโพธิ์ปฐมวาส ปรากฏทั้งจิตรกรรมฝาผนัง ประติมากรรมและ
สถาปัตยกรรม ดังที่ กนิกนันท์ อ าไพ(2550: 1) สรุปว่าวัดโพธิ์ปฐมาวาสตั้งอยู่ในพื้นที่ความหลากหลายทางเชื้อ
ชาติศาสนาของกลุ่มคน ได้แก่ กลุ่มชาวไทยพุทธที่อาศัยกระจายอยู่ทั่วไปในพื้นที่รอบวัดและเขตก าแพงเมือง กลุ่ม
ชาวมุสลิมเขตบ้านบนที่ตั้งอยู่ระหว่างถนนพัทลุงกับถนนก าแพงเพชร และชาวจีนที่ตั้ งหลักแหล่งอยู่บริเวณนคร
นอก – นครใน อีกทั้งวัดโพธิ์ปฐมาวาส ตั้งอยู่ใกล้ตลาด มีทั้งตลาดกลางเมืองและตลาดสด และอยู่ใกล้เส้นทาง
สัญจร 2 ทาง คือ ทางทะเลสาบสงขลา และถนนที่ตัดยาวจากสะพานส าโรงผ่านวัดจรดประตูเมืองสงขลา จึงท า
ให้เป็นพื้นที่ทั้งเส้นทางคมนาคมสายเศรษฐกิจการค้าขายของแหล่งชุมชน 
 2) รูปแบบพหุลักษณ์ในแต่ละรูปแบบมีความหลากหลายปรากฏทั้งจิตรกรรมฝาผนัง ประติมากรรม
และสถาปัตยกรรม มีลักษณะเฉพาะที่โดดเด่นด้านเนื้อหาเรื่องราว เทคนิคเชิงช่าง การจัดองค์ประกอบ ลวดลาย 
และอัตลักษณ์ในทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ สรุปได้ดังนี้ 
 1. เทคนิคเชิงช่าง ในงานทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้มีความแตกต่างกันของแต่ละรูปแบบด้วยวัสดุ
ต่างกันโดยเฉพาะผลงานประติมากรรมรูปแบบช่างหลวงภาคกลาง จะใช้เทคนิคการปั้นปูนพระพุทธรูปลงรักปิด
ทอง มีความประณีตสวยงามทั้งลวดลายประกอบ รูปแบบศิลปะจีนเทคนิคเชิงช่างการแกะสลักหินแกรนิ ตทั้ง
ประติมากรรม(รูปปั้นเทพเซียน) และสถาปัตยกรรม(ถะ) รูปแบบศิลปะตะวันตกเทคนิคเชิงช่างการแกะสลักหิน
อ่อนมีความเหมือนจริงตามธรรมชาติ รูปแบบฮินดู เทคนิคเชิงช่างการปั้นปูนรูปยักษ์ระบายสีและรูปแบบท้องถิ่น
ภาคใต้ปั้นปูนสดรูปพระพุทธรูปและบุคลส าคัญต่อวัดนั้นๆพร้อมระบายสี จะไม่ค่อยประณีตหยาบโดยฝีมือช่าง
ท้องถิ่น ส่วนสถาปัตยกรรมช่วงรัชกาลที่ 1 – 3 จะมีรูปแบบเทคนิคเชิงช่างแบบช่างหลวงภาคกลาง เช่นวัด
มัชฌิมาวาสวรวิหาร และช่วงรัชกาลที่ 4 – 6 จะมีเทคนิคเชิงช่างรูปแบบศิลปะตะวันตกจีนผสมรูปแบบท้องถิ่น
มากข้ึน ดังเช่นวัดโพธิ์ปฐมาวาส วัดสุวรรณคีรี วัดจะทิ้งพระ วัดคูเต่า เป็นต้น รวมทั้งเทคนิคเชิงช่างปรากฏในงาน
จิตรกรรมฝาผนังที่มีแนวคิดในการแสดงออกภาพผลงานที่มีความงามที่ต่างกันของเชิงช่าง 
 2. เนื้อหาเรื่องราว ทั้งจิตรกรรม ประติมากรรมและสถาปัตยกรรมของภาคใต้ โดยแสดงออกให้
สอดคล้องกับเรื่องราวพุทธประวัติ ชาดก ปริศนาธรรม และแทรกเนื้อหารอง ได้แก่ เรื่องชาดกเป็นเรื่องราวที่
น ามาถ่ายทอดแบบย่นย่อซึ่งบรรจุบารมีไว้ทั้ง 10 ประการ ได้แก่ การบ าเพ็ญเนกขัมมบารมี วิริยบารมี เมตตา
บารมี อธิษฐานบารมี ปัญญาบารมี ศีลบารมี ขันติบารมี อุเบกขาบารมี สัจบารมี ทานบารมีพระเวสสันดรชาดก
เป็นพระชาติสุดท้ายที่นิยมทั้งภาคกลางและช่วงรัชกาลที่ 1 – 3 ภาคใต้จะยึดตามแบบแผนช่างหลวงภาคกลางที่



Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

 
 

 2987 
 

ท ามาในอดีตจะเขียนภาพเป็นตอนๆต่อเนื่องกันครบทุกพระชาติ ดังเช่นวัดสุวรรณคีรี วัดมัชฌิมาวาสวรวิหาร แต่
ในช่วงรัชกาลที่ 4 – 6 จะปรากฏการวาดภาพชาดกน้อยมากบางวัดแทบไม่ปรากฏให้เห็นวัดที่เลือกบางเรื่อง
ดังเช่น ตอนพระเวสสันดรชาดกคือ วัดคูเต่าโดยฝีมือช่างท้องถิ่น เรื่องไตรภูมิโลกสัณฐานตามแบบแผนช่างหลวง
นิยมการเขียนภาพบริเวณผนังด้านหลังพระประธานดังเช่นวัดสุวรรณคีรีเป็นการชี้ให้เห็นโทษของการท าชั่วและ
ผลของการท าดี ส่วนในช่วงรัชกาลที่ 4 – 6 ช่างจะเลือกเขียนเฉพาะบางภูมิ เช่น ภาพอบายภูมิ ฉากด้านหลังพระ
ประธานวัดโพธิ์ปฐมาวาส วัดจะทิ้งพระและวัดมหิงษาราม เรื่องปริศนาธรรมจะแสดงภาพให้ขบคิดถึงความหมาย
ของภาพซึ่งมักเป็นภาพในธรรมที่มีข้ออุปมาอุปไมย ช่างจะอธิบายด้วยการจัดองค์ประกอบภาพสัตว์ทั้งประเภท
จตุบาท ทวิบาทและสัตว์เลื้อยคลาน(ช้าง กบ นก งู)ดังเช่น ภาพปริศนาธรรมที่แทรกในภาพพุทธประวัติ เช่นวัด
ชลธาราสิงเหและวัดโคกเคียน ซึ่งได้ปรับเปลี่ยนจากการเขียนภาพพุทธประวัติและทศชาดกมาเป็นภาพปริศนา
ธรรมและภาพธุดงค์ 13 และอสุภะ 10 ดังปรากฏภาพเร่ืองปฏิจสมุปบาทในวัดโพธิ์ปฐมาวาส เรื่องขนบประเพณี
ประกอบด้วยภาพพระราชพิธีในพระราชส านัก เช่น พระราชพิธีราชาภิเษกและพระราชพิธีพืชมงคลและจรดพระ
นังคัล ปรากฏในวัดมัชฌิมาวาสวรวิหารและวัดวัง และภาพพระราชกรณียกิจ ประเพณีการแต่งกายสมัยรัชกาลที่ 
5 ในวัดพัฒนาราม รวมทั้งภาพประเพณีท้องถิ่นภาคใต้ เช่น การท าบุญเดือนสิบในฉากพุทธประวัติวัดวัง ภาพการ
ร ามโนราห์เป็นส่วนประกอบฉากอบายภูมิในจิตรกรรมฝาผนังวัดสุวรรณคีรี  ซึ่งเป็นการเนรมิตจากมโนภาพของ
เนื้อหาหลัก ซึ่งภาพประกอบจะเป็นรูปแบบศิลปะจีน ศิลปะตะวันตก ศิลปะฮินดู ดังปรากฏวัดมัชฌิมาวาสวร
วิหาร วัดสุวรรณคีรี วัดวัง วัดสุนทราวาส เป็นต้น และมีเนื้อหาของศิลปะมุสลิมในวัดโคกเคียน และวัดชลธาราสิง
เห  และเลือกบางช่วงบางตอนของชาดกและรูปแบบท้องถิ่นภาคใต้ผสมผสานกันในวัดคูเต่า และวัดจะทิ้งพระ 
และภาพวิถีชีวิตประวัติศาสตร์ ประเพณีวัฒนธรรมในท้องถิ่นภาคใต้ที่เกิดขึ้นเป็นส่วนประกอบเกือบทุกวัด การ
แสดงออกในผลงานมีความเป็นเอกภาพมีความหมายมีเนื้อหาเรื่องราวที่แฝงด้วยนัยส าคัญที่สอดคล้องกับเนื้อหา
ตามหลักค าสอนของพุทธศาสนาเป็นหลัก  
  เนื้อหาเรื่องราวในประติมากรรมไทย แสดงออกจากความศรัทธาและชีวิตจิตใจของคนไทยที่มี
เอกลักษณ์ที่อุดมไปด้วยพุทธปัญญาและคุณค่าศิลปะสูง ซึ่งเป็นตัวแทนของพระพุทธเจ้าและพระธรรมตามอุดม
คติอันมีความหมายทุกส่วนจะมีความแตกต่างไปบ้างตามสกุลช่างและช่วงสมัยในรัตนโกสินทร์ แต่โดยรวมมีคติใน
การแสดงออกเนื้อหาเร่ืองราวและปรัชญาเหมือนกัน 
  เนื้อหาเร่ืองราวในสถาปัตยกรรมไทย จะแสดงออกในเนื้อหาที่เกี่ยวเนื่องกับพระพุทธศาสนา เช่น 
โบสถ์ วิหาร สถูป เจดีย์ ปรางค์ กุฏิ หอไตร เป็นต้น ซึ่งมีความสอดคล้องกับเนื้อหาพระพุทธประวัติชาดกและ
ปริศนาธรรม แสดงออกเนื้อหาเชิงสัญลักษณ์และสถาปัตยกรรมไทยที่เกี่ยวเนื่องกับกษัตริย์  ดังเช่น พระที่นั่ง 
ต าหนัก อาคารที่สร้างขึ้นตามพระราชประเพณีของพระมหากษัตริย์ ซึ่งใช้ส าหรับประทับของพระมหากษัตริย์
และพระราชวงศ์               
 3. การจัดองค์ประกอบ มีความสอดคล้องสัมพันธ์กันทั้งจิตรกรรม ประติมากรรมและสถาปัตยกรรม 
โดยการน ามาผสมสานให้เกิดความกลมกลืนเป็นเอกภพ โดยมีเนื้อหาทางพุทธศาสนาเป็นหลักส าคัญ  
  การผสมผสานรูปแบบหลายรูปแบบอยู่ในชิ้นงานเดียวกัน ดังเช่นการผสมผสานรูปแบบศิลปะ
ตะวันตก รูปแบบไทยประเพณี รูปแบบศิลปะจีน รูปแบบศิลปะฮินดูไว้ในภาพเดียวกัน ของจิตรกรรมฝาผนังวัด
มัชฌิมาวาสวรวิหาร วัดโพธิ์ปฐมาวาส และวัดสุวรรณคีรี ผสมผสานรูปแบบศิลปะไทย รูปแบบศิลปะตะวันตกและ



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

2988  
 

ศิลปะจีนอยู่ในผลงานเดียวกัน การผสมรูปแบบศิลปะไทยกับคติความคิดของวัฒนธรรมอ่ืนๆ ดังเช่น จิตรกรรมฝา
ผนังวัดโพธิ์ปฐมาวาส โดยผสมเทคนิคเชิงช่างรูปแบบศิลปะไทยในจิตรกรรมและประติมากรรม เนื้อหา ปริศนา
ธรรม ผสมกับคติความคิดของศิลปะจีน(ต้นไผ่) และภาพจิตรกรรมตอนแห่พระศพเจ้าเซ็นของศาสนาอิสลาม การ
ผสมผสมผสานจัดองค์ประกอบแบบแยกชิ้นงาน ดังปรากฏรูปปั้นเทพเซียนของศิลปะจีน เป็นส่วนประกอบศิลปะ
ไทยของทวารบาล และการผสมผสานของประติมากรรมของรูปแบบศิลปะจีน รูปปั้นสิงห์ รูปแบบศิลปะฮินดู รูป
ปั้นยักษ์ และองค์พระจตุคามเป็นส่วนประกอบในการปกปักษ์รักษาสถาปัตยกรรมตามแบบช่างหลวงภาคกลาง
ด้วยเจดีย์ทรงระฆัง ส่วนการประยุกต์รูปแบบอื่นๆให้สนองประโยช น์ ใช้สอยใหม่ๆแบบไทย ดังเช่น 
สถาปัตยกรรมประตูโขงวัดมัชฌิมาวาสวรวิหาร ด้วยการประกอบกันของศิลปะตะวันตก ผสมกับศิลปะไทยเกิด
ประโยชน์ใช้สอยที่มีความงาม 
 4. ลวดลาย ปรากฏในทัศนศิลป์ในภาคใต้ที่มีความหลากหลายทั้งจิตรกรรม ประติมากรรม และ
สถาปัตยกรรม มีความสอดคล้องสัมพันธ์กันที่มีความเป็นอุดมคติ ประณีตงดงามด้วยการดัดแปลงให้ดูเรียบง่าย 
ประกอบด้วยลวดลายกนกกับรูปเทพเทวดา ปรากฏทั้งประติมากรรม จิตรกรรม วัดมัชฌิมาวาสวรวิหาร และวัด
วัง โดยเฉพาะรูปแบบช่างหลาวงภาคกลางที่สืบทอดกันมาในรัชกาลที่ 1- 3 และลวดลายกนกที่เกี่ยวกับพุทธ
ศาสนาที่ปรากฏในหน้าบัน วัดโพธิ์ปฐมาวาส และวัดจะทิ้งพระ วัดมหาธาตุวรมหาวิหาร ส่วนลายพรรณพฤกษา
ล้วนปรากฏทั้งรูปแบบศิลปะตะวันตกและศิลปะจีน และศิลปะมุสลิม ปรากฏทั้งจิตรกรรมและประติมากรรม
ประดับตกแต่งสถาปัตยกรรม วัดมัชฌิมาวาสวรวิหาร วัดวัง วัดสุนทราวาส วัดสุวรรณคีรี ลวดลายธรรมชาติ เช่น 
ก้อนเมฆ ลายน้ า สัตว์ ที่มีรูปแบบศิลปะจีนและรูปแบบช่างหลวงภาคกลางตามความเชื่อที่แสดงถึงสิ่งที่เป็นมงคล
สิ่งที่ดี ปรากฏทั้งงานจิตรกรรมประกอบกับการตกแต่งสถาปัตยกรรม ซึ่งล้วนแล้วมีความหมายต่อเนื้อหาเรื่องราว
และเป็นสัญลักษณ์ทางความเชื่อของพุทธศาสนา เป็นขนบนิยมที่ผู้คนและช่างในชุมชนภาคใต้ได้รับจากอดีตและ
กระท ามาถึงปัจจุบัน โดยมีอิทธิพลความเชื่อ อันมีผลต่อคุณค่าด้านจิตใจของผู้คนในสังคม เป็นเครื่องยึดเหนี่ยว
จิตใจ ให้ความคุ้มครองกับผู้คนและพุทธศิลป์ไทย สอดคล้องกับข้อค้นพบการศึกษาลวดลาย สมัยรัตนโกสิ นทร์
ของภาคใต้  
 5. อัตลักษณ์ ในแต่ละรูปแบบของทัศนศิลป์ไทยทั้งจิตรกรรม ประติมากรรม และสถาปัตยกรรมมี
คุณค่าความงามมีลักษณะเฉพาะและมีความส าคัญต่อท้องถิ่นภาคใต้ในด้านคุณค่าทางความคิด คุณค่าทางความรู้ 
คุณค่าทางรสนิยม คุณค่าในการแสดงออก และคุณค่าทางทัศนธาตุ ซึ่งท าให้ผลงานดังกล่าวเป็นที่รู้จักและจดจ า
ได้ ซึ่งมีความพิเศษกว่าภาคอื่นๆของศิลปะไทย ดังเช่น อัตลักษณ์ในการเขียนปราสาทราชวังด้วยลวดลายที่
ประณีตงดงามและมี 3 มิติในภาพเดียวกันของจิตรกรรมฝาผนังรูปแบบช่างหลวงภาคกลาง วัดมัชฌิมาวาสวร
วิหาร และการก าหนดสัดส่วนลวดลาย โครงสร้างที่มีความประณีตงดงามของงานประติมากรรม และการก าหนด
ส่วนประกอบและรูปแบบสถาปัตยกรรมตามแบบแผนช่างหลวง ที่มีช่อฟ้า ใบระกา หางหงส์ เป็นต้น อัตลักษณ์
ของรูปแบบศิลปะจีนทั้งจิตรกรรมและประติมากรรมเขียนภาพและการสร้างสถาปตัยกรรมแบบจีน ที่โดดเด่นของ
ประติมากรรมในการปั้นปูนเทพเซียนและรูปสิงห์ด้วยหินแกรนิต ซึ่งส่วนใหญ่สั่งท าจากเมืองจีน ดังเช่น
ประติมากรรมหินอ่อนพระพุทธรูปประธานวัดมัชฌิมาวาสวรวิหาร อัตลักษณ์ของรูปแบบตะวันตกที่เน้นความ
เหมือนจริงตามธรรมชาติ ซึ่งเป็นส่วนประกอบที่ส าคัญ ทั้งจิตรกรรมและประติมากรรม ดังเช่น การแกะสลักหิน
อ่อนพระสิวลี วัดท้าวโคตร อัตลักษณ์ในโครงสร้างคานโค้งของสถาปัตยกรรมไทยในพระอุโบสถวัดโพธิ์ปฐมาวาส



Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

 
 

 2989 
 

และวัดจะทิ้งพระ เป็นต้น รูปแบบศิลปะประเพณีในรัชกาลที่ 4 มีอัตลักษณ์ที่ปรากฏทั้งจิตรกรรมและ
สถาปัตยกรรมวัดโพธิ์ปฐมาวาส ที่ผสมผสานศิลปะรูปแบบศิลปะไทย ศิลปะจีน ศิลปะตะวันตก และศิลปะท้องถิ่น
ภาคใต้ ไว้ในวัดเดียวกัน ส่วนรูปแบบศิลปะฮินดู – ชวา ที่มีการแสดงออกที่สอดคล้องกับวรรณคดีรามเกียรติ์
ด้วยอัตลักษณ์ของคติความเชื่อของรูปปั้นยักษ์ และจิตรกรรมฝาผนังตอนมารผจญโดยเฉพาะยักษ์ที่เป็นฝ่ายไม่ดี
ในวรรณคดี และยักษ์หรือตัวละครดีจะน ามาใช้ในการปกปักษ์รักษา ดังเช่น รูปปั้นยักษ์วัดมัชฌิมาวาสวรวิหาร 
และวัดวิหารเบิก และรูปภาพหนุมาน นิลพัทรพนมมือถือดอกบัว เพื่อสักการบูชาองค์พระธาตุที่นครศรีธรรมราช 
เป็นต้น อัตลักษณ์รูปแบบศิลปะมุสลมิ ดังปรากฏในจิตรกรรมฝาผนังวัดโคกเคียน ที่มีการผสมผสานรูปแบบมัสยิด
กับเจดีย์ศิลปะไทย เป็นเจดีย์จุฬามณีบนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ และค าอุทานค าว่า โอโหลย บนภาพสวรรค์ชั้น
ดาวดึงส์ และอัตลักษณ์ทรงรูปแบบศิลปะท้องถิ่นภาคใต้ มีความเป็นอิสระในการเลือกแสดงออกของรูปแบบ
ทัศนศิลป์ไทย ดังเช่นประติมากรรมการปั้นพระพุทธรูปที่มีพระพักตร์เหมือนคนในภาคใต้วัดสรรเสริญ และ
พระพุทธรูปสวมเครื่องทรงแบบมโนราห์วัดยางงาม และการสร้างอาคารตามแบบท้องถิ่นภาคใต้ เป็น
ส่วนประกอบภายในวัด และที่มีอัตลักษณ์โดดเด่นของจิตรกรรมฝาผนังวัดสุวรรณคีรี ด้วยภาพการร่ายร ามโนราห์ 
เป็นส่วนประกอบในฉากนรกภูมิ และการเขียนตัวละครในพระเวสสันดรเป็นตัวพระ-ตัวนางของหนังตะลุง การ
เขียนชูชกเป็นตัวตลกในหลังตะลุง การเขียนภาพเทวดาบนสวรรค์ ด้วยท่าร ามโนราห์ด้วยการเคลื่อนไหวแบบ
อิสระของวัดโคกเคียน ซึ่งสิ่งเหล่านี้ทั้งลักษณะเฉพาะที่โดเด่นของรูปแบบ เนื้อหาเร่ืองราว เทคนิคเชิงช่าง การจัด
องค์ประกอบ และลวดลายที่เกิดจากสิ่งที่เป็นนามธรรมเกิดกลายเป็นรูปธรรมที่มีความงามที่เกิดจากความ
พากเพียร และพลังแห่งความศรัทธา ความเชื่อในพระพุทธศาสนาของช่างโบราณในการสร้างสรรค์ผลงาน
ทัศนศิลป์ที่มีคุณค่า อันแฝงด้วยความเชื่อ หลักธรรมค าสอนหลักในการออกแบบ โดยมีอิทธิพลร่วมของช่างหลวง
ภาคกลางและรูปแบบอื่นๆ ผสมผสานอยู่ในทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ 
 สรุปการผสมผสานความหลากหลายรูปแบบพหุลักษณ์ของผลงานทัศนศิลป์จะมีการประกอบกันของ
เทคนิคเชิงช่าง เนื้อหาเร่ืองราว การจัดองค์ประกอบ ลวดลายและอัตลักษณ์ในจิตรกรรมไทย สถาปัตยกรรมไทย 
และประติมากรรมไทย ดังนี้ 
  1. การผสมผสานเป็นชิ้นเดียวกัน ดังปรากฏพระอุโบสถวัดโพธิ์ปฐมาวาส ด้วยเทคนิคเชิงช่าง
รูปแบบศิลปะจีน รูปแบบศิลปะตะวันตก รูปแบบช่างหลวงภาคกลาง 
  2. การผสมผสานแบบแยกส่วน  ดังปรากฏประติมากรรมประดับตกแต่งพระอุโบสถวัดมัชฌิมาวา
สวรวิหารตามเนื้อหาเร่ืองราวคติความเชื่อการปกปักษ์รักษา ขจัดสิ่งชั่วร้าย ผสมผสานด้วยประติมากรรมรูปยักษ์
ศิลปะฮินดู ประติมากรรมรูปสิงห์ศิลปะจีน ประติมากรรมนูนสูงรูปเทพเทวดาศิลปะไทย 
  3. การผสมผสานคตินิยมแบบหนึ่งแต่ถ่ายทอดอีกแบบหนึ่ง ดังปรากฏจิตรกรรมฝาผนังวัดโพธิ์
ปฐมาวาส ผสมผสานด้วยประติมากรรมรูปต้นไผ่ศิลปะจีน กับจิตรกรรมภาพยักษ์ศิลปะฮินดูและประติมากรรม
พระพุทธรูปของศิลปะไทย 
  4. การใช้รูปแบบหนึ่งแต่เปลี่ยนประโยชน์ใช้สอยใหม่ ดังปรากฏบริเวณภายในจิตรกรรมฝาผนังวัด
โพธิ์ปฐมาวาส ด้วยการเปลี่ยนหน้าที่ประติมากรรมรูปต้นไผ่ของศิลปะจีนมีประโยชน์เป็นเสาประกอบโครงสร้าง
สถาปัตยกรรมภายในพระอุโบสถ  



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

2990  
 

 3) องค์ความรู้จากการวิเคราะห์สังเคราะห์รูปพหุลักษณ์ในทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ ได้แก่ รูปแบบช่าง
หลวง รูปแบบศิลปะจีน รูปแบบศิลปะตะวันตก รูปแบบประเพณีในรัชกาลที่4 รูปแบบศิลปะมุสลิม รูปแบบศิลปะ
ฮินดู-ชวา รูปแบบศิลปะท้องถิ่นภาคใต้ ที่ปรากฏในจิตรกรรมไทย สถาปัตยกรรมไทย และประติมากรรมไทย ซึ่ง
เป็นองค์ความที่มีคุณค่าทางประวัติศาสตร์ ศิลปวัฒนธรรม สังคมชุมชน ในศิลปะรัตนโกสินทร์ช่ วงรัชกาลที่ 1-3 
และรัชกาลที่ 4-6 จะมีอัตลักษณ์ทางด้านเทคนิคเชิงช่าง เนื้อหาสาระ การจัดองค์ประกอบ และลวดลาย ซึ่งภาค
อื่นไม่มีปรากฏ การจัดท าหนังสือ “ทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้” เพื่อเป็นการเผยแพร่องค์ความรู้และส่งเสริมการ
อนุรักษ์ การท่องเที่ยวเชิงศิลปวัฒนธรรมของภาคใต้ และน าข้อมูลสรุปการวิเคราะห์ไปต่อยอดในการสร้างสรรค์
ผลงานศิลปะ การออกแบบผลิตภัณฑ์ที่มีอัตลักษณ์ของท้องถ่ินภาคใต้ต่อไป 
 
ข้อเสนอแนะ 
 1) ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
  1.1 รัฐบาลไทยควรสนับสนุนเงินในการทะนุบ ารุงทัศนศิลป์ในภาคใต้ให้เพียงพอที่จะท าให้
ทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ไม่สูญเสีย ซึ่งมีอัตลักษณ์ความเป็นมาของท้องถ่ินภาคใต้ จากการศึกษาพบว่าทั้งจิตรกรรม
ฝาผนัง ประติมากรรมมีการบูรณะไม่ถูกต้องท าให้สูญเสียความงาม 
  1.2 รัฐในฐานะความรับผิดชอบของกระทรวงวัฒนธรรมควรจะส่งก าลังคน เช่น ช่างศิลป์ไทย 
ผู้เชี่ยวชาญที่มีความช านาญการทั้งจิตรกรรมฝาผนัง ประติมากรรม สถาปัตยกรรม หรือสถาบันการศึกษาที่
เกี่ยวข้อง ส่งบุคคลหรือนักศึกษาฝึกงานไปร่วมอนุรักษ์ ฟื้นฟู เพื่อให้ทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ผิดแผกแตกต่างไป
จากเดิมในการให้ความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องในการอนุรักษ์ 
 2) ข้อเสนอแนะเพื่อการน าผลการวิจัยไปใช้ 
  2.1 โครงสร้างองค์ความรู้จากการศึกษาวิเคราะห์อิทธิพลร่วมของวัฒนธรรมที่หลากหลาย ซึ่งเป็น
แรงบันดาลใจและเป็นส่วนประกอบที่ส าคัญในงานทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ในศิลปะรัตนโกสินทร์ช่วงรัชกาลที่ 1-3 
และช่วงรัชกาลที่ 4-6 ควรจะน าไปใช้ในการอนุรักษ์ สืบสานทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ ในอนาคต และแนวคิดใน
เนื้อหาที่ปรากฏทั้งจิตรกรรมไทย ประติมากรรมไทย และสถาปัตยกรรมไทยที่สร้างความสัมพันธ์การอยู่ร่วมกัน
ของสังคมในอดีตที่มีความหลากหลายของศาสนา ควรน าไปใช้ในการลดความขัดแย้งทางสังคมในปัจจุบันที่มี
ความหลากหลายเพื่อให้เกิดความปรองดองและความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันในสังคมปัจจุบัน 
  2.2 ควรจะน าองค์ความรู้ในการวิเคราะห์สังเคราะห์รูปแบบพหุลักษณ์ของลักษณะเฉพาะที่โดด
เด่นด้านเนื้อหาเรื่องราว เทคนิคเชิงช่าง การจัดองค์ประกอบ ลวดลาย และอัตลักษณ์ในทัศนศิลป์ไทยในภาคใต้ 
ทั้งจิตรกรรมฝาผนัง ประติมากรรมและสถาปัตยกรรมที่มีความหลากหลายของแต่ละรูปแบบที่มีลักษณะที่โดด
เด่น แต่ช่างได้สร้างความเป็นเอกภาพไว้ด้วยการให้มีศูนย์รวมทางความเชื่อทางศาสนาและให้ความส าคัญเท่า
เทียมกันโดยใช้ศาสนาพุทธเป็นหลักและเป็นแกนในการแสดงออก และสร้างสรรค์ในการจัดองค์ประกอบให้อยู่
ร่วมกันอย่างมีเอกภาพ ซึ่งควรจะน าองค์ความรู้ดังกล่าวไปบูรณาการสร้างสรรค์ผลงานศิลปกรรมจากความ
หลากหลายให้มีเอกภาพและสันติสุข และน าข้อมูลไปออกแบบผลิตภัณฑ์ต่างๆที่มีอัตลักษณ์ของภาคใต้ได้ ซึ่ง
แสดงถึงที่มา-ที่เป็น-ที่ไป และมีเหตุมีผลในการสร้างสรรค์ผลงานและแสดงถึงนวัตกรรมใหม่ๆ 



Veridian E-Journal, Slipakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 8  ฉบับที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2558 

 
 

 2991 
 

  2.3 การเผยแพร่องค์ความรู้ดังกล่าวเพื่อส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมของภาคใต้จะท าให้
เข้าใจถึงการแสดงออกคุณค่าความงาม ที่มาประวัติศาสตร์ เนื้อหาสาระ คติความเชื่อของรูปแบบของทัศนศิลป์
ไทยในภาคใต้ให้เป็นที่รู้จักในระดับสากลต่อไป                   
 
เอกสารอ้างองิ 
ภาษาไทย 
กณิกนันท์ อ าไพ. (2545). จิตรกรรมฝาผนังวัดโพธิ์ปฐมาวาส: ภาพสะท้อนสังคมและวัฒนธรรมในชุมชนเมือง 
 สงขลาสมัยต้นรัตนโกสินทร์. วิทยานิพนธ์ศิลปบัณฑิต, สาขาวิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ,             
 บัณฑิตวิทยาลัย,มหาวิทยาลัยศิลปากร.                              
พรหมศักดิ์ เจิมสวัสดิ์และปรีชา นุ่นสุข. (2529).  ศาสนาและความเชื่อต่างๆของชุมชนโบราณภาคใต้. ในรายงาน  
 สัมมนาประวัติศาสตร์ โบราณคดีศรีวิชัย.              
ราชบัณฑิตยสถาน. (2547). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2542 . กรุงเทพฯ: คุรุสภาลาดพร้าว.             
รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง. (2551). ประวัติแนวความคิดและวิธีค้นคว้าประวัติศาสตร์ศิลปะไทย. กรุงเทพฯ:          
 เมืองโบราณ.                   
วรรณิภา ณ สงขลา. (2537). จิตรกรรมสมัยรัตนโกสินทร์ รัชกาลที่ 1.  กรุงเทพฯ: บริษัทประชาชน. 
วรรณิภา  ณ สงขลา. (2535). จิตรกรรมไทยประเพณี ชุดที่ 002 เล่มที่ 3 วัดชลธาราสิงเห. กรุงเทพฯ: ชุมนุม 
 สหกรณ์การเกษตรแห่งประเทศไทย. 
สถาบันทักษิณคดีศึกษา. (2529). สารานุกรมวัฒนธรรมภาคใต้ เล่มที่ 4. สงขลา: มูลนิธิทักษิณคดีศึกษา.                 
สถาบันทักษิณคดีศึกษา. (2529). สารานุกรมวัฒนธรรมภาคใต้ เล่มที่ 7. สงขลา: มูลนิธิทักษิณคดีศึกษา.                
สถาบันทักษิณคดีศึกษา. (2529). สารานุกรมวัฒนธรรมภาคใต้ เล่มที่ 9. สงขลา: มูลนิธิทักษิณคดีศึกษา.                
สมพร ธุรี. (2554). ภูมิปัญญาทักษิณ: เอกลักษณ์รูปจิตรกรรมฝาผนังน ามาซึ่งศิลปวัฒนธรรมภาคใต้. สงขลา: 
 มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลศรีวิชัย. 
สันติ เล็กสุขุม. (2554). ประวัติศาสตร์ศิลปะไทย (ฉบับย่อ ). กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ. 
สันติ เล็กสุขุม. (2548). ข้อมูลกับมุมมอง: ศิลปะรัตนโกสินทร์.กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ. 
 สิทธิพร ศรีผ่อง. (2553). เมืองสงขลาก่อนสนธิสัญญาเบาว์ริ่ง พ.ศ. 2318 – 2398 เอกสารสัมมนา 
 สาขาประวัติศาสตร์.กรุงเทพฯ: คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
สุชาติ เถาทอง. (2553). การวิจัยสร้างสรรค์ทัศนศิลป์. ชลบุรี: มหาวิทยาลัยบูรพา. 
ขวัญชัย สินปรุ. (2557). “รูปลักษณ์ของนรกภูมิ” วารสารวิชาการ Viridian E-Journal ปีที่ 7. ฉบับที่ 1   
 (มกราคม-เมษายน). 750. 
ภานุ สรวยสุวรรณ. (2555). “การวิเคราะห์สุนทรียภาพในพระพุทธรูปสุโขทัยด้วยหลักการทางทัศนศิลป์”  
 วารสารวิชาการ Viridian E-Journal ปีที่ 5. ฉบับที่ 1(มกราคม- เมษายน). 40. 
 
                  
 


