
ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 9  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2559 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

1154  
 

การสื่อสารเพ่ือพัฒนาปัญญา ในพระพุทธศาสนา* 
 

The Communication for Wisdom Development In Buddhism 
 

อัมพร ภาวศุทธิ์ (Amporn Pawasut)** 
 
บทคัดย่อ 
 การพัฒนาและถ่ายทอดองค์ความรู้โดยมนุษย์ เกิดขึ้นจากการท าให้เห็น พูดให้ฟัง สอนให้เข้าใจ 
เกิดการน าไปปฏิบัติและพัฒนา มีการสื่อสารออกไปจนถึงผู้รับสาร โดยเฉพาะในการสื่อสารนั้นจะประสบ
ความส าเร็จมากหรือน้อย ข้ึนอยู่กับปัจจัยหลัก 3 ส่วน คือ ผู้ส่งสาร สารที่ส่งออกไป และตัวผู้รับสาร 
 บทความนี้กล่าวเน้นถึงฐานะของผู้รับสาร ซึ่งมีความจ าเป็นที่ผู้รับสารจะต้องเป็นผู้มีปัญญา      
คิด พิจารณา คัดกรองผู้ส่งสารและสารที่รับ รวมทั้งการพัฒนาผู้รับสารเอง โดยค าสอนในพระพุทธศาสนาได้
กล่าวถึงการพัฒนาปัญญามีหลักการ 4 ข้อ  
  1. การเลือกคบคน  ให้เลือกคบคนดี มีคุณธรรม อันเป็นบ่อเกิดของสารที่มีคุณภาพ 
  2. การรับสารที่มีคุณภาพ  ให้รับสารจากผู้ส่งสารที่มีคุณภาพ  
  3. การคิดพิจารณา ซึ่งเป็นส่วนของผู้รับสารที่ต้องอาศัยความรู้ ประสบการณ์ พิจารณาสารที่
ได้รับรู้รับทราบนั้นตามที่เป็นจริง  
  4. การลงมือท าด้วยตนเองให้เกิดผลเป็นที่ประจักษ์ว่าสารที่ได้รับนั้นถูกต้อง สามารถน าไปใช้
ให้เกิดประโยชน์ ใช้พัฒนาตนเองต่อไปได้ 
 
ค าส าคัญ: การสื่อสาร การพัฒนาปัญญา พระพุทธศาสนา 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
 * บทความนี้มวีัตถุประสงค์เพื่อเผยแพรค่วามรู้ทางวิชาการ 
 This article aims for publishing academic knowledge 
 ** พธ.ม. มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั, 2557 
  (M.A. Buddhist Studies, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 2014), Email: pws_a@hotmail.com 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 9  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2559 

 
 

 1155 
 

Abstract 
 The development and the process to pass on knowledge of humans are created 
from the way of doing, saying, teaching by Intellectual person. That it is lead others to 
keep continue doing and practicing. The success of the communication to the receiver has 
3 factors, that are: the Sender, Message and the Receiver. 
 This article is pointing to the receiver. It is insignificant of the receiver to have 
wisdom of themselves, realize, proper consideration, screening the sender, message and 
also the receiver themselves. Wisdom development of the doctrine in Buddhism has 4 
principles: 
 1. Association with good and wise persons.  
 2. Hearing the good teaching good message from righteous people. 
 3. Critical reflection, consider.  
 4. Practise in perfect conformity to the principle. 
 
Keywords: Communication, Wisdom development, Buddhism       
 
บทน า 
 หากจะถามว่าในชีวิตนี้ มีใครที่ไม่เคยทุกข์กายทุกข์ใจบ้าง แน่นอนว่าค าตอบคือศูนย์ และสิ่งที่
มนุษย์ใช้ในการดับทุกข์ก็คือการแก้ปัญหาหรือแก้ทุกข์ (ทุกข์ คือ ปัญหา) แต่เราแต่ละคนต่างมีวิธีการ
แก้ปัญหาที่แตกต่างกัน ขึ้นอยู่กับประสบการณ์ ความรู้ ความเข้าใจ หรือ ปัญญาของผู้ประสบพบทุกข์อยู่
นั้นเอง (ใช้ปัญญา แก้ปัญหา) 
 ในบทความนี้จะกล่าวถึงส่วนต่างๆ ซึ่งเป็นผลจากการศึกษาพระสูตรที่เกี่ยวกับการพัฒนาปัญญา 
มีทั้งส่วนที่เป็นอุปสรรคคอยขัดขวางไม่ให้ได้พัฒนาปัญญา รวมทั้งวิธีจัดการ 
 พระพุทธศาสนา เป็นศาสนาแห่งปัญญา1 ทั้งนี้เป็นเพราะมีเหตุให้กล่าวเช่นนั้นได้หลายประการ 
เช่น 
  1. พระพุทธศาสนา สอนให้มีตนเป็นที่พึ่ง คือใช้ปัญญาของตน (อเทวนิยม) 

2. พระพุทธศาสนา สอนให้รู้เห็นสิ่งต่างๆ ตามที่เป็นจริง ไม่ถูกหลอกด้วยมายา (อริยสัจ 4,  
ไตรลักษณ์) 

3. สิ่งที่พระพุทธเจ้าชี้ บอก สอนนั้น เป็นเหตุเป็นผล ผู้มีปัญญาเห็นได้ พิสูจน์ได้ 
  4. พระพุทธศาสนามีเป้าหมายสูงสุด คือ ความพ้นทุกข์ ซึ่งเป็นภาวะของความสุขอันสูงสุด 
และสามารถท าให้เกิดขึ้นได้ด้วยการเจริญหรือพัฒนาปัญญา 
 การพัฒนาปัญญาเป็นหัวใจส าคัญ มีจุดหมายคือความรู้ ความเข้าใจ ที่ส่งผลให้ความทุกข์ประจ า
กายประจ าใจลดน้อยถอยลงตามล าดับ สิ่งที่ส าคัญคือ เราสามารถพัฒนาปัญญาให้มียิ่งๆ ขึ้นได้ ซึ่งพระพุทธ
องค์ได้ให้หลักการพัฒนาปัญญาแก่เราไว้แล้วเมื่อกว่า 2,500 ปีที่ผ่านมา ทั้งนี้ แม้เราจะไม่ได้ต้องการพ้นทุกข์
โดยสิ้นเช่นพระอรหันตสาวกทั้งหลาย แต่เราก็สามารถใช้ปัญญาช่วยให้เราพ้นทุกข์ในชีวิตประจ าวันได้ 
 

                                                           
1 สุรพล ไกรสราวุฒิ, คู่มือ ปัญญาในพระพุทธศาสนา, พิมพ์ครั้งท่ี 1, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลยั, 2552), หน้า 1. 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 9  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2559 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

1156  
 

วิธีการศึกษา 
 บทความนี้ ศึกษาจากเอกสารปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย แหล่งข้อมูลทุติยภูมิ ได้แก่ หนังสือ สื่ออิเล็กทรอนิกส์ และวิทยานิพนธ์ของนิสิตมหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 
ผลการศึกษา 
 มนุษย์เป็นสัตว์สังคม ย่อมเกิดการถ่ายทอดความรู้สู่กันและกัน การพัฒนาทั้งทางวัตถุและจิตใจ
ต้องอาศัยองค์ความรู้ที่ถ่ายทอดกันต่อๆ มาจากคนหนึ่งสู่อีกคนหนึ่ง เมื่อบุคคลมีองค์ความรู้หนึ่ง ก็ได้รับองค์
ความรู้อื่นเพิ่มเติมเข้ามา เกิดการน าองค์ความรู้นั้นมาใช้พัฒนาตนเอง ขณะเดียวกันก็มีการแลกเปลี่ยน 
ถ่ายทอด ขยายออกไปยังผู้อื่นต่อไปอีก เราจึงพบว่าปัญญาหรือองค์ความรู้มีอยู่มากมายในสังคมของมนุษย์นี้ 
องค์ความรู้เหล่านี้เป็น “ข้อมูล” หรือ “สาร” ที่ถูกถ่ายทอดผ่านการสื่อสาร สิ่งที่เราจะต้องท าคือ เลือก 

ในยุคปัจจุบัน สิ่งที่ตาได้เห็นและหูได้ยินมีมาก จากผู้ส่งสารที่หลากหลาย และข้อมูลหรือสารก็มี
มากและหลากหลาย ผู้ส่งสารมีคุณภาพมากน้อยแตกต่างกัน ข้อมูลที่ถูกส่งมาจากผู้ส่งสาร มีความจริง 
น่าเชื่อถือ หรือเป็นประโยชน์มากน้อยแตกต่างกัน สิ่งที่ควรเลือกและควรมีเกณฑ์ในการคัดเลือก คือ ผู้ส่งสาร 
ตัวข้อมูลหรือสาร และตัวของผู้รับสารเอง  

 
 
 

 
 ผู้ส่งสาร 

 คัมภีร์ในพระพุทธศาสนา ได้กล่าวถึงบุคคลไว้หลายประเภท รวมถึงบุคคลที่จะพาให้เราเกิดการ
พัฒนาปัญญาได้ นั่นคือผู้ที่มีคุณสมบัติของผู้ส่งสารที่ดี เช่น เป็นคนสงบ คนดี คนที่มีคุณธรรม มีความเห็น
ถูกต้อง มีปัญญา เป็นผู้รู้เรื่องราว ได้เรียนรู้มาก ฟังมาก จ าได้ รู้จักชี้แจง รู้จักพูด รู้จักอดทน ซึ่งในทาง
พระพุทธศาสนาเรียกว่า สัตบุรุษ ในที่นี้ จะขยายความคุณสมบัติบางข้อ ดังนี้คือ  

 ก.ความเป็นคนดี คนที่มีคุณธรรมของสัตบุรุษนี้2 ได้แก่ 1) เป็นผู้มีศรัทธา คือเชื่ออย่างมีเหตุมีผล 
มีความละอายชั่ว กลัวบาป ได้เล่าเรียนมามาก มีความมุ่งมั่นพากเพียร มีสติ มีปัญญา 2) คบหาคนดีมี
คุณธรรมเป็นมิตร 3) คิดอย่างคนดีมีคุณธรรม 4) ปรึกษาอย่างคนดีมีคุณธรรม 5) พูดอย่างคนดีมีคุณธรรม 6) 
ท าอย่างคนดีมีคุณธรรม ไม่ไปเบียดเบียนตนและผู้อื่น 7) มีความเห็นถูกตรง เช่น ท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว 8) 
เมื่อจะให้ทานก็ใหอ้ย่างดี คือ ให้โดยเคารพ เอื้อเฟื้อ เข้าใจถึงผลที่จะมีตามมา เป็นต้น  

ข.ความเป็นผู้มีปัญญา เป็นผู้รู้เรื่องราว3 คือ เป็นผู้รู้จักเหตุ รู้หลักเกณฑ์ รู้หลักการที่จะท าให้
เกิดผล เป็นผู้รู้จักผล รู้ความมุ่งหมาย รู้ว่าท าไปแล้วจะเกิดผลอะไร อย่างไรบ้าง เป็นผู้รู้จักตน ทั้งโดยฐานะ 
ภาวะ เพศ ก าลัง ความรู้ ความสามารถ แล้วประพฤติให้เหมาะสม เป็นผู้รู้จักประมาณ คือความพอดี ในการ
ใช้ชีวิต เป็นผู้รู้จักกาลเวลาที่เหมาะสม คือรู้กาลเทศะ เป็นผู้รู้จักชุมชน เมื่อเข้าสู่ชุมชนก็รู้ว่าควรท าอย่างนี้ 
พูดอย่างนี้ สงเคราะห์อย่างนี้ เป็นผู้รู้จักบุคคลว่ามีความแตกต่าง รู้วิธีปฏิบัติต่อบุคคลนั้นๆ ด้วยดี 

                                                           
2 พระพรหมคณุาภรณ์ (ป. อ. ปยุตโฺต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม (สัปปุรสิธรรม 8), พิมพ์ครั้งท่ี 
18, (นนทบุร:ี โรงพิมพ์เพิ่มทรัพยก์ารพิมพ์, 2553), หน้า 219-220. 
3 เรื่องเดียวกัน (สัปปุริสธรรม 7), หน้า 210-211. 

ผู้ส่ง
สาร 

สาร 
ผู้รับ
สาร 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 9  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2559 

 
 

 1157 
 

ค.ความเป็นผู้รู้จักชี้แจง รู้จักพูด ได้แก่ 1) ไม่พูดเท็จ ไม่สื่อสารอันเป็นเท็จ มีถ้อยค าเป็นหลัก 
เชื่อถือได้ ไม่หลอกลวงชาวโลก 2) ไม่พูดส่อเสียด คือ ไม่พูดเพื่อท าลายหรือท าให้แตกแยก สมานคนที่แตก
กัน ส่งเสริมคนที่ปรองดองกัน พูดแต่ถ้อยค าที่สร้างความสามัคคี 3) ไม่พูดค าหยาบ คือ พูดแต่ค าไม่มีโทษ 
ไพเราะ น่ารัก จับใจ เป็นค าที่คนส่วนมากรักใคร่พอใจ 4) ไม่พูดเพ้อเจ้อ คือ พูดถูกเวลา พูดค าจริง พูดอิง
ประโยชน์ พูดอิงธรรม อิงวินัย มีหลักฐาน มีที่อ้างอิง ประกอบด้วยประโยชน์ เหมาะแก่เวลา4  

การได้พบได้รู้จักผู้ส่งสารที่ดี นอกจากได้ประโยชน์จากสารแล้ว ยังช่วยลดขั้นตอนและภาระใน
การคัดกรองสารด้วย แต่หากได้รับสารจากผู้ส่งสารที่ด้อยคุณภาพ ผู้รับสารต้องท าหน้าที่เลือกและคัดกรอง
เพิ่มข้ึนอีกก่อนน าไปใช้ 

 สารที่รับ 
 สาร เกิดขึ้นจากผู้ส่งสาร จึงนับว่าผู้ส่งสารเป็นด่านส าคัญด่านแรก สารที่ผู้รับจะได้รับ จะเป็นสาร
ที่ดี มีประโยชน์หรือไม่ ขึ้นอยู่กับเจตนาหรือความต้องการของผู้ส่งสารว่า ผู้ส่งสารมีเจตนาหรือมีความ
ต้องการให้เกิดผลต่อผู้รับสารอย่างไร ซึ่งเป็นสิ่งที่ผู้รับสารพึงระวังอยู่เสมอ  
 สารที่ดีมีลักษณะเบื้องต้น เช่น สารนั้นเป็นจริง ไม่ถูกบิดเบือน เป็นกลาง ไม่เป็นไปเพื่อ
ผลประโยชน์ของผู้ใด น่ารับฟัง ผู้รับสารสามารถน าไปใช้ได้ทันที มีประโยชน์ ช่วยพัฒนาผู้รับสารให้มีปัญญา
งอกงามยิ่งๆ ขึ้น นอกจากนี้ก็ยังขึ้นอยู่กับผู้รับสารที่จะใช้การสังเกต การคัดกรอง เลือก และใช้การพิจารณา
ด้วยปัญญาของตน โดยการพิจารณาสารนั้นว่าน่าเชื่อถือ มีอ้างอิง เป็นประโยชน์ หรือมีโทษหรือไม่ โดย
อาศัยหลักความยั้งคิดเมื่อรับสาร ซึ่งมีที่มาจาก 10 แหล่งด้วยกัน5 คือ การฟังตามกันมา การถือสืบกันมา 
การเล่าลือ อ้างต ารา ตรรกะ อนุมาน ตรองตามแนวเหตุผล เข้ากับทฤษฎี ดูว่าน่าจะเป็นไปได้ ถือว่าเป็นครู
อาจารย์ ทั้งนี้เป็นเพราะสารที่มาจากแหล่งต่างๆ เหล่านี้ ไม่ได้เกิดจากการเรียนรู ้เห็นจริงด้วยตนเอง จึงยังไม่
ควรเชื่อ ความรู้ที่ควรเชื่อเป็นสิ่งที่เมื่อได้พบเองประสบเองแล้วเกิดเป็นความรู้ข้ึน จึงควรเชื่อ 
 การได้เห็นผู้ส่งสารที่ดีเปรียบเหมือนได้พบกับสัตบุรุษ และได้ฟังสารที่ดีมีประโยชน์ ย่อมท าให้
จิตใจเบิกบาน ผ่องใส ไม่เพียงในขณะที่ดูหรือฟังเท่านั้น แต่ยังท าให้เกิดความฉลาด เกิดความรู้ ในสิ่งที่ยังไม่
เคยรู้ ที่เคยรูแ้ล้วก็รู้ชัด เข้าใจชัด หายสงสัย ท าความเห็นให้ตรงได้6 

ผู้รับสาร  
ผู้รับสารเป็นส่วนส าคัญที่จะท าให้สารที่ได้รับนั้นสัมฤทธิ์ผล แต่ก็อาจมีอุปสรรคขัดขวางได้ ถึง

อย่างนั้นเราก็ยังสามารถพัฒนาปัญญาให้เกิดขึ้นได้ด้วยการคิดพิจารณา และน าไปปฏิบัติต่อไป 
ก.อุปสรรคของผู้รับสารที่ส าคัญ ได้แก่ อุปนิสัย ความรู้และประสบการณ์ การขาดสติและความ

ตั้งใจ 
 1)อุปนิสัยของผู้รับสาร พระพุทธเจ้าทรงอุปมาบุคคลไว้หลายประเภท แสดงให้เห็นชัดถึง
ความสามารถหรืออุปสรรคของบุคคลนั้นๆ เช่น 

อุปมาดั่งดอกบัว เมื่อคราวที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้แล้ว ทรงพิจารณาเห็นบุคคลเปรียบด้วยดอกบัว 
คือ บัวพ้นน้ า บัวอยู่เสมอน้ า บัวจมอยู่ในน้ า7 และประเภทสุดท้ายคือ บัวที่มีโรคยังไม่พ้นน้ าเป็นอาหารของ
ปลาและเต่า ซึ่งเปรียบเทียบกับบุคคลที่มีความสามารถในการเข้าใจได้ฉับพลัน บุคคลที่เข้าใจได้เมื่อขยาย

                                                           
4 พระสุตตันตปฎิก ทีฆนิกาย จูฬศลี (ไทย) 9/7-9/3-4. 
5 พระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย เกสปุตติสูตร (ไทย) 20/66/255-263 (รู้จักกันในช่ือ กาลามสูตร). 
6 พระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย ธัมมัสสวนสูตร (ไทย) 22/202/344. 
7 พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย โพธิราชกุมารสูตร (ไทย) 13/337-340/407-411. 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 9  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2559 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

1158  
 

ความ บุคคลที่พอจะชี้แจงแนะน าให้เข้าใจได้ และบุคคลผู้อับปัญญา รู้ได้เพียงพยัญชนะหรือถ้อยค า ไม่
สามารถเข้าใจได้ 

อุปมาดั่งภาชนะ บุคคลในโลกมี 3 ประเภท8 คือ 1) บุคคลมีปัญญาเหมือนหม้อคว่ า หากจะเทน้ า
ลงไปก็เก็บน้ าไว้ไม่ได้  แม้จะได้เห็นได้ยินสิ่งที่ดีมีประโยชน์ ก็จดจ าไม่ได้ เป็นคนเขลา ไม่มีปัญญาส าหรับ
พิจารณา 2) บุคคลมีปัญญาเหมือนชายพกที่เก็บของเคี้ยวไว้ แต่เมื่อลุกจากที่ก็หกหล่นเรี่ยราด แม้จะได้เห็น
ได้ยินสิ่งที่ดีมีประโยชน์ ก็เก็บเกี่ยวไม่ได้ แต่ก็ดีกว่าประเภทแรก 3) บุคคลมีปัญญากว้างขวางเหมือนหม้อ
หงาย เมื่อเทน้ าลงไปก็เก็บน้ าไว้ได้ เมื่อได้เห็นได้ยินสิ่งที่ดีมีประโยชน์ ก็สามารถจดจ าไว้ได้ ดีกว่าบุคคลทั้ง 2 
ประเภทข้างต้น 

การทราบอุปนิสัยของบุคคล จะช่วยให้ผู้รับสารสามารถประเมินศักยภาพของตนเองได้ อย่าง
ถูกต้อง เพื่อสามารถแสวงหาและเสริมสร้างคุณลักษณะต่างๆ ที่จะช่วยให้ผู้รับสารพัฒนาตนยิ่งๆ ขึ้นได้ 
 2)ความรู้และประสบการณ์ของผู้รับสาร เมื่อบุคคลได้รับรู้สิ่งต่างๆ ไม่ว่าจะเคยมีประสบการณ์
ชีวิตในเร่ืองใดๆ มาก่อนหรือไม่ สิ่งที่รับรู้นั้นจะถูกจัดเรียงประเภท หมวดหมู่ จัดกลุ่ม ขึ้นอยู่กับการรับรู้และ
ความรู้สึกที่เกิดขึ้น มีการประเมินและให้ค่า9 ไม่ว่าจะดีหรือร้ายมากน้อยเพียงใด เกิดเป็นทัศนคติ ความเห็น 
ความเชื่อ มุมมอง ความปรารถนาหรือผลักไส รวมทั้งบุคลิกและท่าทีของบุคคลผู้รับสาร และสิ่งเหล่านี้ก็เป็น
ฐานหรือเกณฑ์ในการจัดหมวดหมู่ ประเภท ของสิ่งที่ได้รับรู้อีกในคร้ังต่อๆ ไป มี 3 สิ่ง10 ได้แก่ 
  2.1) ทิฏฐิ คือความเห็น ความเชื่อ การมีทิฏฐิที่ไม่ดีจะขัดขวางโอกาส ท าให้ผู้รับสารไม่เปิดรับ
หรือพิจารณาสิ่งใหม่ที่จะช่วยพัฒนาปัญญาของตนเองได้ ท าให้เกิดการถือตัวว่ารู้ในสิ่งที่ตนยังไม่รู้ คิดว่ารู้
แล้ว หรือคิดว่าผู้ส่งสารนั้นจะรู้อะไร สารนั้นคืออะไร หรือผู้รับสารเองจะรู้อะไร วิพากษ์วิจารณ์ผู้ส่งสาร สาร
ที่ส่งและตัวผู้รับสาร ซึ่งเป็นอุปสรรคที่ท าให้การพัฒนาปัญญายากยิ่งขึ้น 
  2.2) ตัณหา คือความอยาก ความปรารถนาสิ่งต่างๆ ความอยากได้ ความอยากเป็น ความ
อยากไม่เป็น (ความอยากในที่นี้ เป็นความหมายในเชิงลบ) 
  2.3) มานะ เป็นความถือตัวถือตนว่าเป็นนั่นเป็นนี่  ส าคัญตัวว่าดีกว่าเขา เลวกว่าเขา หรือ
เสมอเขา 
 3)การขาดสติและความตั้งใจ การขาดสติคือการหลงลืมไป ไม่รู้ว่าขณะนี้ตนก าลังเป็นอะไร รู้สึก
อย่างไร ได้รู้ได้เห็นได้ฟังสิ่งใดก็ไม่มีใจจดจ่อ ไม่มีความตั้งใจก็ไม่รู้ตัวว่าไม่ตั้งใจไม่จดจ่อ เช่น อาการของผู้ที่นั่ง
ฟังอยู่ ขณะที่จิตจดจ่อกับการฟังนั้น อาจเกิดความขัดแย้งขึ้นในใจเมื่อได้ฟังบางสิ่งที่ไม่ตรงกับสิ่งที่ได้เรียนรู้
มา หรือสิ่งที่เชื่ออยู่ เกิดอาการดูหมิ่น ลบหลู่ อีกฝ่าย มีจิตแข่งดี คอยจับผิด จิตมีความกระด้าง มีปัญญา
ทราม  แต่ก็ไม่รู้ตัวว่าก าลังดูหมิ่น ลบหลู่อีกฝ่าย และไม่รู้ตัวว่าไม่ได้ตั้งใจฟังอยู่ มีอคติ มีจิตล าเอียง มีใจไม่
เป็นกลางเพราะเกิดความรัก ความชอบ ความชัง ความกลัว ความหลง เป็นต้น จิตใจไม่สงบ ฟุ้งซ่าน  

ก. ต้องรู้จักคิด พิจารณา ดังที่กล่าวมาแล้วในแง่ของผู้รับสาร นอกจากจะต้องมีเกณฑ์ประจ าใจ
ในการคัดเลือกและพิจารณาผู้ส่งสารและสารแล้ว ยังต้องประกอบกับการหมั่นสังเกตอุปสรรคที่มีของผู้รับ
สาร เมื่อพบอุปสรรคหรือข้อบกพร่องที่มี ก็ไม่ละความพยายาม มีความตั้งใจที่จะพัฒนาปัญญาของตนให้มีให้

                                                           
8 พระสุตตัตนตปิฎก อังคุตตรนิกาย อวกุชชสูตร (ไทย) 20/30/180-182. 
9 พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มธุปิณฑิกสูตร (พระมหากัจจานะอธิบายอุทเทส) (ไทย) 12/204/213-214. 
10 ในพระพุทธศาสนา เรยีก 3 สิ่งนี้ว่า ปปัญจธรรม คือ กิเลสที่ก่อให้เกดิปัญหาต่างๆ และคอยขัดขวางใหไ้ม่ได้รูเ้ห็น
ตามความเป็นจริง 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 9  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2559 

 
 

 1159 
 

เกิดขึ้น นอกจากนี้ การรู้จักตั้งค าถาม ยังช่วยให้รู้จักคิด11  ซึ่งหมายถึง การรู้จักคิดถูกต้อง พิจารณา ประมวล 
วิเคราะห์ สังเคราะห์  แยกแยะ สืบสาวหาเหตุผล สิ่งทั้งหลายที่ได้รับรู้รับทราบนั้นตามเป็นจริง ตามสภาวะ 
ตามความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัย เช่น การกินข้าว12 รู้ว่ากินเพื่ออะไร ปริมาณเท่าไร กินแล้วเป็นอย่างไร มี
โทษหรือประโยชน์ คุณค่าแท้ของการกินคืออะไร เกิดการคิดที่เกี่ยวข้องสัมพันธ์กันกับการกินแล้วท าให้
เกิดผลดี การรู้จักคิด พิจารณา หรือเรียกว่า โยนิโสมนสิการ คือ การท าไว้ในใจโดยถูกอุบาย โดยถูกทาง มี
การนึก การน้อมนึก การผูกใจ การใฝ่ใจ13 รับรู้สิ่งต่างๆ ตามเป็นจริง “ธรรมทั้งหลายที่เป็นกุศล มีโยนิโส
มนสิการเป็นมูล”14 

ข. ต้องรู้จักท า หมายถึง การน าสิ่งที่รู้ไปปฏิบัติ ตามความมุ่งหมาย เช่นหลักการส าคัญของภาวะ
ที่ใช้ในการรับสารในพระพุทธศาสนา คือ การเห็นอันยอดเยี่ยม การดูอันยอดเยี่ยม การฟังอันยอดเยี่ยม 
การศึกษาอันยอดเยี่ยม ได้แก่ การมีศรัทธาตั้งมั่น มีความรักตั้งมั่น ไม่หวั่นไหว มีความเลื่อมใสอย่างยิ่ง 
เป็นไปเพื่อลด ระงับ ดับทุกข์ เพื่อพัฒนาปัญญา15 ยกตัวอย่างของการฟังอันยอดเยี่ยม16 ซึ่งประกอบด้วย 

1) ตั้งใจฟังด้วยดี 
2) เงี่ยหูฟัง 
3) ตั้งใจใฝ่รู้ 
4) ถือเอาแต่สิ่งที่เป็นประโยชน์ 
5) ทิ้งสิ่งที่ไม่เป็นประโยชน์ 
6) ประกอบด้วยข้อพินิจที่เหมาะแก่ค าสอน 

ความตั้งใจ ความใฝ่รู้ ท าให้เกิดการน้อมกายน้อมใจในการรับสาร ท าให้การรับสารมีคุณภาพ ไม่มี
อคติ ขณะเดียวกัน ก็ใช้ปัญญาในการเลือกเอาแต่สิ่งที่เป็นประโยชน์ ทิ้งสิ่งที่ไม่เป็นประโยชน์ มีหลักเกณฑ์ใน
การพินิจพิจารณาสิ่งที่รับรู้รับทราบ ซึ่งทั้งหมดนี้ต้องลงมือท าโดยผู้รับสารเอง 

การลงมือท าเอง ได้รู้เอง ประสบเอง ดังที่กล่าวมาแล้วในหลักการไม่ปลงใจเชื่อสารที่มีที่มาจาก 
10 แหล่ง เกิดเป็นความรู้ข้ึนจึงควรเชื่อ ความรู้ที่เกิดขึ้นนี้เป็นองค์ความรู้ที่ไม่ง่อนแง่นคลอนแคลน เพราะได้
ประจักษ์สิ่งนั้นๆ ด้วยประสบการณ์ของตัวเองโดยตรง เช่น การได้องค์ความรู้เกี่ยวกับการพัฒนาปัญญาแล้ว 
ยังไม่ปักใจเชื่อ แต่น าไปทดลองปฏิบัติดูด้วยตนเองตามสารหรือองค์ความรู้ที่ได้รับ เมื่อได้ผลเป็นที่ประจักษ์
จริงจึงเชื่อ เมื่อเป็นจริงในระดับแรก ก็ปฏิบัติต่อในล าดับถัดไป เม่ือได้ผลเป็นที่ประจักษ์จริงอีกจึงเชื่อและท า
ต่อไป แต่หากสารที่ได้รับมา พิจารณาแล้วไม่เป็นเหตุเป็นผล หรือพิจารณาแล้วเห็นโทษมากกว่า
คุณประโยชน์ที่จะได้รับ ก็อาจใช้ปัญญาพิจารณาที่จะเลือกปฏิบัติในส่วนที่ถูกต้องและมีประโยชน์ หรืออาจ
เลือกไม่ปฏิบัติตามเสีย 

หลักธรรมที่แสดงในบทความนี้ อยู่ในมหาปัญญวรรค17 ว่าด้วยธรรมที่เป็นไปเพื่อความมีปัญญา
มาก มี 4 ประการคือ 

                                                           
11 พระไพศาล วิศาโล, กระบวนการเรียนรู้แบบพุทธ, สื่ออิเล็กทรอนิกส์ http://www.visalo.org/article/ 
budkrabuankarn.htm. 
12 พระพรหมคณุาภรณ์ (ป. อ. ปยุตโฺต), การศึกษา ฉบับง่าย, พิมพ์ครัง้ที่ 2, (ebooks), หน้าท่ี 16-19. 
13 เชิงอรรถ 1: พระสุตตันตปิฎก มชัฌิมนิกาย สัพพาสวสูตร (ไทย) 12/15/18. 
14 พระสุตตันตปฎิก สังยุตตนิกาย ทตุิยกุสลสตูร (ไทย) 19/213/145. 
15 พระสุตตันตปฎิก อังคุตตรนิกาย อนุตตริยสูตร (ไทย) 22/30/471-476. 
16 พระสุตตันตปฎิก อังคุตตรนิกาย สุสสูสติสูตร (ไทย) 22/88/613-614. 
17 พระสุตตันตปฎิก สังยุตตนิกาย มหาปัญญวรรค (ไทย) 19/1058-1070/579-582. 

http://www.visalo.org/article/


ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 9  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2559 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

 
 

1160  
 

1. สัปปุริสสังเสวะ (การคบหาสัตบุรุษ) ซึ่งตรงกับ การเลือกผู้ส่งสาร 
2. สัทธัมมัสสวนะ (การฟังพระสัทธรรม) ซึ่งตรงกับ การเลือกรับข้อมูลหรือสาร 
3. โยนิโสมนสิการ (การมนสิการโดยแยบคาย) ซึ่งตรงกับ การรู้จักคิด พิจารณา 
4. ธัมมานุธัมมปฏิปัตติ (การปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม) ซึ่งตรงกับ การรู้จักท า 

 
สรุป 
 การด าเนินชีวิตประจ าวันของเราทุกวันนี้ เรามีข้อมูลข่าวสารต่างๆ มากมาย ซึ่งล้วนอยู่ใน
กระบวนการการส่งสาร จากผู้ส่ง ส่งสาร ไปยังผู้รับสาร สิ่งส าคัญคือ ข้อมูลข่าวสารที่มีจะสามารถน ามาใช้
เป็นองค์ความรู้ของเรา เพื่อใช้ในการพัฒนาปัญญา ตลอดไปจนถึงสามารถใช้แก้ปัญหาในชีวิตประจ าวันของ
เรา สิ่งที่เราจะต้องท าในการพัฒนาปัญญาและออกจากปัญหาคือการเลือก โดยมีหลักการในการเลือกคบคน 
เลือกสาร เลือกพัฒนาตนเองโดยการคิดและลงมือท า สอดคล้องกับหลักค าสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัม
พุทธเจ้า คือ มหาปัญญวรรค มี 4 ประการดังนี้ 

หลักการพัฒนาปัญญา หลักการสื่อสาร 
1. สัปปุริสสังเสวะ (การคบหาสัตบุรุษ) 1. การเลือกผู้ส่งสาร 
2. สัทธัมมัสสวนะ (การฟังพระสัทธรรม) 2. การเลือกรับข้อมูลหรือสาร 
3. โยนิโสมนสิการ (การมนสิการโดยแยบคาย) 3. การรู้จักคิด พิจารณา 
4. ธัมมานุธัมมปฏิปัตติ (การปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม) 4. การรู้จักท า 

 
 การเลือกผู้ส่งสาร คือการเลือกคน ฟังค าชี้แนะจากผู้ที่รู้มาก่อน นักเรียนนักศึกษาเมื่อต้องการหา
ความจริงแท้ หรือองค์ความรู้ ต้องเริ่มจากการสรรหาครูบาอาจารย์ ผู้รู้ ที่จะบอก แนะน า สอนให้เราเกิดมี
ปัญญาเป็นของตัวเองได้ เป็นการคบหาสัตบุรุษ คือ คนดี คนที่ชี้แนะไปในทางเจริญ มีหลักการพูด มีหลักการ
ส่งสารที่เป็นประโยชน์ 

การเลือกรับข้อมูลหรือสาร คือเลือกรับสารจากผู้ส่งสารที่เป็นคนดี คนที่ชี้แนะไปในทางเจริญนี้
เอง อย่างไรก็ดี สารทั้งหลายมีที่มาจาก 10 แหล่ง คือ การฟังตามกันมา การถือสืบกันมา การเล่าลือ อ้าง
ต ารา ตรรก อนุมาน ตรองตามแนวเหตุผล เข้ากับทฤษฎี ดูว่าน่าจะเป็นไปได้ ถือว่าเป็นครูอาจารย์ ซึ่งสาร
จากทั้ง 10 แหล่งนี้ยังไม่ควรปักใจเชื่อ แต่ควรจะเชื่อเมื่อได้พิจารณาและปฏิบัติด้วยตนเองแล้ว 

การรู้จักคิด พิจารณา โดยอาศัยความช่างสังเกตและตั้งค าถาม เพื่อให้เกิดการคิด พิจารณา 
วิเคราะห์ หาเหตุและผล และความสัมพันธ์ของสิ่งต่างๆ  

การรู้จักท า เช่น หลักการฟังที่ดี มี 6 ประการ คือ ตั้งใจฟังด้วยดี เงี่ยโสตสดับ ตั้งใจใฝ่รู้ ถือเอาแต่
สิ่งที่เป็นประโยชน์ ทิ้งสิ่งที่ไม่เป็นประโยชน์ ประกอบด้วยข้อพินิจที่เหมาะแก่ค าสอน เมื่อได้ทราบและ
พิจารณาแล้วน าไปปฏิบัติ ผลที่ได้ที่ประสบด้วยตนเอง ก็เป็นตัวชี้วัด เป็นฐานใช้ในการพิจารณา คือปัญญาใน
การเลือกรับผู้ส่งสาร สาร และใช้พัฒนาปัญญาของตนเองต่อไป ปัญญาจึงเป็นสิ่งที่ควรพัฒนา ดังค ากล่าว
ที่ว่า 

“ ก าลังปัญญานั้นเปน็ก าลงัประเสริฐสุด 
 เป็นยอดก าลังกวา่ก าลงัทั้งหลาย 
 บัณฑิตผู้มีก าลังปัญญาสนบัสนนุย่อมประสบประโยชน์ ... 
 ปัญญาเทา่นัน้เป็นเครื่องวินิจฉัยเร่ืองที่ได้ฟัง 
 ปัญญาเปน็เหตุให้เกียรติยศชื่อเสียงเจริญ 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 
ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 
ปีที่ 9  ฉบับที่ 3 เดือนกันยายน – ธันวาคม 2559 

 
 

 1161 
 

 นรชนในโลกนีป้ระกอบด้วยปัญญาแล้ว 
 แม้เมื่อเกิดทุกข์ก็ประสบสุขได้...”18 

 
เอกสารอ้างอิง 
ภาษาไทย 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบบัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย.กรุงเทพมหานคร:  
 โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม (สปัปุริสธรรม 8), พิมพ์ 
 คร้ังที่ 18. นนทบุร:ี โรงพิมพ์เพิ่มทรัพย์การพิมพ์, 2553). 
________. การศึกษา ฉบับงา่ย. พิมพ์คร้ังที่ 2. (ebooks). 
พระไพศาล วิศาโล. กระบวนการเรียนรู้แบบพุทธ. สื่ออิเล็กทรอนิกส์ http://www.visalo.org/article/  
 budkrabuankarn.htm. 
สุรพล ไกรสราวฒุิ. คู่มือ ปัญญาในพระพุทธศาสนา. พิมพ์คร้ังที่ 1. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์แห่ง 
 จุฬาลงกรณ์มหาวทิยาลัย, 2552. 
อัมพร ภาวศุทธิ์ (สามเณรีธัมมนภา). “ศึกษาวิเคราะห์การฟังกับการบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนา”.  
 วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑติ. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 , 2557. 

                                                           
18 พระสุตตันตปฎิก ขุททกนิกาย เตสกุณชาดก (ไทย) 27/30,33/599-600. 

http://www.visalo.org/article/

