
Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 635 
 

ธรรมชาติมนุษย์กับมุมมองเชิงพ้ืนที่* 
 

Human Nature and Spatial Perspective   
 

นราธร  สายเส็ง (Naratorn  Saiseng)** 
 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์ถึงมโนทัศน์ของพื้นที่-ถิ่นที่ ที่เชื่อมโยงสัมพันธ์กับธรรมชาติของ
มนุษย์ อันเกิดจากข้อค าถามพื้นฐานที่ว่ามนุษย์สามารถท าความเข้าใจต่อสิ่งต่างๆ ได้ทุกอย่างแต่เหตุใดมนุษย์จึง
ไม่สามารถท าความเข้าใจต่อพื้นที่ที่ตนเองอาศัยอยู่ได้อย่างถ่องแท้? จากความต้องการหาค าตอบต่อข้อค าถาม
ดังกล่าว จึงได้หันกลับมาตรวจสอบ/ท าความเข้าใจให้ลึกซึ้งยิ่งขึ้นถึงพื้นฐานวิธีคิด พฤติกรรม และการแสดงออก
ของมนุษย์ ผ่านแนวคิดภูมิศาสตร์มนุษยนิยมการผลิตสร้างความหมายของพื้นที่ (production of space)             
ของ Henri Lefebvre อันเกิดจากความสัมพันธ์เชิงพื้นที่ 3 แบบ คือ 1) พื้นที่ทางกายภาพ (physical space)   
2) พื้นที่ทางความคิด (mental space) และ 3) พื้นที่ทางสังคม (social space) ความสัมพันธ์เชิงพื้นที่ปรากฏ
ออกมาใน 3 ลักษณะ คือ 1) การสร้างภาพตัวแทนของพื้นที่ (representations of space) เกิดจากการใช้ระบบ
สัญลักษณ์ เพื่อเป็นกลไกในการท าให้สังคมเกิดความเชื่อ หรือมีความคิดต่อสิ่งนั้นไปในรูปแบบที่ต้องการ            
2) ปฏิบัติการทางพื้นที่ (spatial practices) เกิดจากการที่มนุษย์มีการผสมผสานสังคมเข้ากับพื้นที่ที่อยู่อาศัยจริง 
(lived space) ผ่านการรับรู้ หรือถูกครอบง าจากการสร้างภูมิทัศน์ และ 3) พื้นที่ของความเป็นตัวแทน 
(representational space) เกิดจากการแปลงรูปพื้นที่ในการด ารงชีวิตผ่านระบบสัญลักษณ์ พื้นที่ของความเป็น
ตัวแทนนี้สะท้อนให้เห็นถึงการด าเนินชีวิตและความเป็นอยู่ของมนุษย์อย่างแท้จริง การท าความเข้าใจธรรมชาติ
มนุษย์จึงด าเนินอยู่ภายใต้บริบทของเวลาในลักษณะของความสัมพันธ์เชิงพื้นที่ ที่เป็นตัวก าหนดการรับรู้ และการ
แสดงออกของมนุษย์ 
 
ค าส าคัญ: พื้นที่-ถิ่นที่, ความสัมพันธ์เชิงพื้นที่, ธรรมชาติมนุษย์ 
 
 
 
 
 

                                                 
 *  บทความนี้ต้องการน าเสนอธรรมชาตขิองมนุษย์ผ่านมุมมองเชิงพื้นที ่
 This article introduces human nature through spatial perspective 
 **  อาจารยป์ระจ าสาขาวิชาสังคมศึกษา คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏับ้านสมเด็จเจ้าพระยา              
E-mail: naratorn.saiseng@gmail.com 
 Instructor of Social Studies Program, Faculty of Humanities and Social Sciences, Bansomdejchaopraya 
Rajabhat University 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 636 
 

Abstract 
 This article aims at analyzing the concept of space – place in relation to human 
nature, which is brought forth from the fundamental question of why human beings fail to 
understand the space where they themselves occupy, given that they are able to understand 
everything else.  In an attempt to answer such a question, I turn to examine / try to make out, 
the bases of the human thinking methods, behaviors, and expressions, through the humanistic 
geographical approach to the production of space as theorized by Henri Lefebvre, which 
postulates that there are three spatial relations: (1) Physical space; (2) Mental space; and (3) 
Social space. The three interact in three different ways: (1) Representations of space, which 
involves the use of symbolism as a mechanism to bring about what societies believe or think 
about something in the ways they want; (2) Spatial practices, which are brought about by 
human beings integrating socially into the lived space through perception of, or the 
domination by landscape; and (3) Representational space, which is brought about by the 
spatial transformation of living through symbolism. This representational space reflects the 
true living and livelihood of human beings. The understanding of human nature is therefore 
determined by the temporal context in the form of spatial relations, which in turn determines 
human perceptions and social expressions. 
 
Keywords: Space-Place, Spatial Relationship, Human Nature 
 
บทน า 
 การท าความเข้าใจเก่ียวกับพื้นที่ สถานที่ ในฐานะถิ่นที่อยู่ของมนุษย์เป็นสิ่งที่จ าเป็นอย่างมากในหลาย
ครั้งมีค ากล่าวชวนคิดขึ้นมาว่า มนุษย์สามารถท าความเข้าใจสิ่งต่าง ๆ ได้ทุกอย่าง แต่มนุษย์ไม่เคยเข้าใจตนเอง 
และไม่เคยเข้าใจพื้นที่ที่ตนเองอาศัยอยู่อย่างถ่องแท้ ซึ่งท าให้ผู้เขียนได้ทบ-ทวนสิ่งที่เกิดขึ้น และจุดประกายให้
เขียนบทความนี้ขึ้น บทความนี้ต้องการให้มนุษย์ย้อนมองพื้นที่ พร้อมทั้งตั้งค าถามขั้นพื้นฐานที่สุดจากมุมมอง
ภูมิศาสตร์มนุษยนิยมว่า พื้นที่มีความสัมพันธ์กับมนุษย์อย่างไร มนุษย์มีมุมมองต่อพื้นที่และแสดงออกต่อพื้นที่
อย่างไร ซึ่งจะน าเสนอให้เห็นถึงมโนทัศน์ของพื้นที่และถิ่นที่ (concept of space and place) ที่ยึดโยงกับมนุษย์ 
ผ่านปรากฏการณ์วิทยา (Phenomenology)  
 
มโนทัศน์ของ พื้นที-่ถิ่นที่ 
 การรับรู้เชิงพื้นที่ของมนุษย์นั้น ตามความเข้าใจของคนทั่วไป พื้นที่ เปรียบเสมือน กรรม หรือ ฉาก
ของการกระท า หากมองลึกลงไป พื้นที่ มีความหมายที่ครอบคลุมและกว้างกว่านั้น พื้นที่ไม่ได้ถูกมองว่าเป็น
รูปธรรมที่สังเกตเห็นได้เท่านั้นแต่ยังมีพื้นที่เชิงนามธรรมซ้อนทับอยู่อีกต่อหนึ่ง ฉะนั้นพื้นที่จึงถือว่าเป็นประดิษฐ
กรรมทางวัฒนธรรมที่มีความซับซ้อน พื้นที่อาจอยู่ในฐานะที่เป็นธรรมชาติ  ฐานะที่เป็นโครงสร้าง ฐานะที่เป็น



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 637 
 

วัฒนธรรม หรืออยู่ในฐานะที่เป็นความสัมพันธ์ก็ได้ แต่ถึงอย่างนั้นเพื่อสร้างความเข้าใจไปในทิศทางเดียวกัน
ส าหรับข้อเขียนนี้ ผู้เขียนขอยกแนวคิดของ Lefebvre (1991) ที่ได้ศึกษาถึงการผลิตสร้างความหมายของพื้นที่ 
(production of space) และได้แบ่งพื้นที่ออกเป็น 3 หน่วยดังนี้ หน่วยแรกคือ พื้นที่ทางกายภาพ (physical 
space) หมายถึง พื้นที่เชิงรูปธรรม รับรู้ มองเห็น สังเกตได้ด้วยตา และสามารถระบุต าแหน่งที่ตั้ง และสัมผัสได้ 
หน่วยที่สองคือ พื้นที่ทางความคิด (mental space) หมายถึง พื้นที่ที่ถูกสร้างขึ้นมาจากการนึกคิด ความเชื่อ 
หรือทัศนคติภายใน และแสดงออกไปสู่พื้นที่ทางกายภาพ และหน่วยที่สามคือ พื้นที่ทางสังคม (social space) 
หมายถึง พื้นที่ที่ประกอบสร้างขึ้นมาระหว่างพื้นที่ทางกายภาพกับพื้นที่ทางความคิด เป็นพื้นที่ของการปฏิสัมพันธ์
เพื่อสร้างตัวตน ประสบการณ์ร่วม และความหมาย ซึ่งความเกี่ยวข้องของ 3 หน่วยพื้นที่นี้เรียกว่าเป็น
ความสัมพันธ์เชิงพื้นที่ (spatial relationship) ที่ซ่อนความหมาย อ านาจ และนัยยะแฝงอยู ่
 ความสัมพันธ์เชิงพื้นที่นั้นถูกผูกโยงติดกับมนุษย์ ที่ซึ่งมีการปฏิสัมพันธ์  เลื่อนไหล เปลี่ยนแปลง           
อยู่ตลอดเวลา ทั้งนี้ความสัมพันธ์เชิงพื้นที่จะเกิดขึ้นใน 3 แบบ แบบแรกเรียกว่า การสร้างภาพตัวแทนของพื้นที่ 
(representations of space) เกิดจากการใช้ระบบสัญลักษณ์ เพื่อเป็นกลไก หรือการครอบง าสังคมให้เกิดความ
เชื่อ หรือความคิดต่อสิ่งนั้นไปในรูปแบบที่ต้องการ ในบางกรณีเราอาจเรียกการสร้างภาพตัวแทนของพื้นที่ว่าเป็น 
พื้นที่แบบมโนทัศน์ (conceptualized space) เช่น การสร้างวาทกรรมให้กับพื้นที่สาธารณะที่ทุกคนต้องหวง
แหนช่วยกันดูแล การสร้างให้ประชาชนเกิดความรู้สึกร่วมถึงความเป็นมา (sense of history) เพื่อสร้างส านึก
ของความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน เป็นต้น แบบที่สองเรียกว่า ปฏิบัติการทางพื้นที่ (spatial practices) เกิดจาก
การที่มนุษย์มีการผสมผสานสังคมเข้ากับพื้นที่ที่อยู่อาศัยจริง (lived space) ผ่านการรับรู้และถูกครอบง าจากการ
สร้างภูมิทัศน์ เช่น การใช้พื้นที่ส่วนตัวกับการใช้พื้นที่สาธารณะ การบังคับใช้ผังเมืองเพื่อจ ากัดกิจกรรมการใช้ที่ดิน
ตามประเภทที่ได้ก าหนดไว้ เป็นต้น และแบบที่สามเรียกว่า พื้นที่ของความเป็นตัวแทน (representational 
space) เกิดจากการแปลงรูปพื้นที่ในการด ารงชีวิตผ่านระบบสัญลักษณ์ พื้นที่ของความเป็นตัวแทนนี้สะท้อนให้
เห็นถึงการด าเนินชีวิตของมนุษย์ และความเป็นอยู่ของคนในสังคมนั้นจริง ๆ พื้นที่นี้จึงเต็มไปด้วยความหมาย 
และการประกอบสร้างของประสบการณ์ ทั้งนี้ จะเปลี่ยนแปลงไปตามบริบทของสังคมในแต่ละช่วงเวลา 
(Lefebvre, 1991: 38-39)  
 คงไม่ใช่เรื่องแปลกที่การรับรู้ของมนุษย์เก่ียวกับพื้นที่ที่ถูกสร้าง/ถูกบิดเบือนให้มีความแตกต่างหรือถูก
ประดิษฐ์ตกแต่งตามยุคสมัย หากพิจารณาให้ถี่ถ้วนปรากฏการณ์ที่ เกิดขึ้น เกิดจากการแยกส่วนระหว่างตัวของ
มนุษย์กับพื้นที่ หมายความว่า ก่อนการปฏิวัติวิทยาศาสตร์ หรือก่อนการใช้ค าว่าโลกาภิวัตน์ (globalization) นั้น
มนุษย์เข้าใจโลก เข้าใจพื้นที่ในมิติที่ไม่กว้างมากนัก เนื่องจากอุปสรรคของระยะทางและเวลา ฉะนั้นการเรียนรู้
ของมนุษย์จึงอยู่ในลักษณะของการรับรู้ผ่านร่างกาย เป็นการรับรู้ที่แนบแน่นและเป็นส่วนหนึ่งของกันและกัน
ระหว่างพื้นที่กับร่างกาย และเป็นปฏิสัมพันธ์แบบตรงไปตรงมา แต่เมื่อโลกถูกเชื่อมโยงและเกิดการบีบอัดด้าน
เวลา-พื้นที่ (time-space compression) ท าให้ข้อจ ากัดดังกล่าวถูกลดทอนและหายไปเกือบทั้งหมด ประหนึ่งว่า
โลกใบเล็กลง มนุษย์จึงเกิดมิติใหม่ของการรับรู้ที่ซับซ้อนอย่างไม่เคยเป็นมาก่อน (เห็นในพื้นที่ที่ไม่เคยเห็น รู้สึกใน
พื้นที่ที่ไม่เคยไป) แต่ท าให้มนุษย์ได้ใช้ร่างกายในการรับรู้ เรียนรู้น้อยลง โดยปรับเปลี่ยนมาอยู่ในระบบการเรียนรู้
แบบสมัยใหม่ (การลดรูปของปฏิสัมพันธ์ระหว่างพื้นที่กับมนุษย์ในขั้นปฐมภูมิ ให้อยู่ในรูปของสัญลักษณ์ หรือภาพ



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 638 
 

แทน ที่ต้องอาศัยการเรียนรู้และตีความจากสมอง) ดังนั้นความทันสมัย (modernity) ที่มนุษย์โหยหาจึงเป็นเพียง
วาทกรรมหนึ่งที่พยายามท าให้มนุษย์ต้องปรับตัวให้ “ทัน” กับเวลาที่ล่วงไปอยู่ตลอดเวลา เมื่อพินิจดูแล้วความ
ทันสมัยจึงเป็นการท าให้มนุษย์กับพื้นที่แยกส่วนออกจากกัน (separating) ซึ่งผู้เขียนมองว่าเป็นรูปแบบของ
ความสัมพันธ์ที่มีปัญหา พื้นที่กับมนุษย์มีความสัมพันธ์กันอย่างแนบแน่น (มีความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน) ความ
ทันสมัยส่งผลให้มนุษย์มีวิธีคิดและวิธีการจัดการแบบปฏิฐานนิยมที่เพิกเฉยต่อความละเอียดอ่อน และละเลยต่อ
ความเป็นมนุษย์ มองวิธีการจัดการต่าง ๆ เสมือนวัตถุที่สามารถจัดวาง เปลี่ยนแปลงได้อย่างอิสระ แต่แนวคิดหลัง
สมัยใหม่ (post modernism) ได้ย้อนแย้งถึงความอ่อนแอของการรับรู้พื้นที่แบบสมัยใหม่ (วิธีวิทยาศาสตร์ที่
อาศัยหลักฐานเชิงประจักษ์ที่ไม่สามารถท าให้เข้าใจความเป็นมนุษย์ได้อย่างถ่องแท้) จึงท าให้เกิดการเปลี่ยนแปลง
กระบวนทัศน์และพุ่งเข้าสู่กระแสการหักเหทางวัฒนธรรม (cultural turn) ทั้งนี้ได้พัฒนาเป็นแนวคิดที่เพ่งมองถึง
การแสดง (performance studies) ที่ท าให้สิ่ง ๆ หนึ่งที่ไร้ชีวิต/ถูกลดรูปให้เหลือเพียงลักษณะทางกายภาพ
กลับมามีชีวิต มีความเป็นมนุษย์อีกคร้ัง  
 การรับรู้เกี่ยวกับพื้นที่ที่ดีนั้นจะต้องน าพาร่างกาย เข้าไปสัมผัส สร้างอารมณ์ความรู้สึก และมี
ประสบการณ์ผสานเป็นเนื้อเดียวกัน และแปรเปลี่ยนพื้นที่ให้กลายเป็นถิ่นที่ (Thrift, 1997) ซึ่งในส่วนต่อไปนี้
ผู้เขียนขอน าเข้าสู่แนวคิดเรื่องถิ่นที่และส านึกในถิ่นที่ (sense of place) ซึ่งจะน าไปวิเคราะห์ถึงวิธีคิดและ
พฤติกรรมของมนุษย์ต่อไป ถิ่นที่ (place) มีความเกี่ยวข้องกับการคิดแบบสัมพันธ์เชื่อมโยง (relation thinking) 
น าไปสู่การสร้างความหมาย และคุณค่า ผ่านความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับพื้นที่เหล่านั้น (ชยา วรรธนะภูติ, 
2557, น. 45) ซึ่งถ้ากล่าวให้เห็นภาพโดยชัดเจนในมุมมองนี้ “พื้นที่” จะปราศจากอารมณ์ ความรู้สึก อยู่ ใน
ลักษณะของการตั้งอยู่อย่างโดดเดี่ยว แต่ “ถิ่นที่” เป็นการน าตัวเราเข้าไปสัมผัส กับพื้นที่ สถานที่เหล่านั้น ท าให้
เกิดการประสานเชื่อมต่อระหว่างมนุษย์กับพื้นที่ เกิดอารมณ์ ความรู้สึก ความหมาย น าไปสู่คุณค่าและ
ประสบการณ์ ดังนั้นเมื่อใดก็ตามที่มนุษย์ให้คุณค่ากับพื้นที่ จะกลายเป็นถิ่นที่ที่มีเจ้าของทันที สิ่งที่น่าสนใจ
เกี่ยวกับแนวคิดนี้คือการเปลี่ยนจากพื้นที่เป็นถิ่นที่ ความแตกต่างระหว่างปัจเจกบุคคล และบริบทที่ต่างกัน ได้
สร้างความรู้สึกถึงการเป็นคนใน (insider) หรืออาจผลักให้กลายเป็นคนนอก (outsider) ได้ แต่กระบวนการ
กลายเป็นถิ่นที่นั้นมักเกิดจากความผูกพัน หรือมีความรู้สึกถึงการเป็นส่วนหนึ่งของความเป็นมา ถิ่นที่ เป็นแหล่ง
สะสมของประสบการณ์ที่เพิ่มขึ้นตามระยะเวลา ประสบการณ์ที่ว่านี้มิได้แผ่ขยายออกในทางราบ แต่เป็นการ
ซ้อนทับกลับไปกลับมาตลอดเวลา 
 
การรับรู้ของมนุษย์กับพื้นที ่
 เมื่อท าความเข้าใจถึงมโนทัศน์พื้นที่-ถิ่นที่แล้ว ล าดับต่อมาคือการท าความเข้าใจ การรับรู้ของมนุษย์ว่า
หมายถึงอะไร และแสดงออกมาอย่างไร ซึ่งการรับรู้ (perception) หมายถึง การแปลความหมายจากการสัมผัส 
กระบวนการของการรับรู้นั้นจะเร่ิมตั้งแต่การมีสิ่งเร้า (stimulus) ที่ท าให้เกิดการรับรู้ เช่น เหตุการณ์ สถานการณ์ 
หรือสิ่งแวดล้อมรอบข้าง โดยไปกระทบหรือเกิดความรู้สึกผ่านประสาทสมัผัสทั้ง 5 (sense organs) ทั้งนี้สมองจะ
มีการจดจ า (memory) และบันทึกเป็นประสบการณ์จากสิ่งเร้าที่ได้สัมผัส จากนั้นจะแปลความหมายของสิ่งที่ได้
สัมผัส พร้อมทั้งประมวลผลกับความทรงจ าเดิม เกิดเป็นการเรียนรู้ ( learning) และน าไปสู่การตัดสินใจ 
(decision making) หรือการแสดงออกทางพฤติกรรมอะไรบางอย่าง ทั้งนี้พฤติกรรมสามารถสะท้อนออกมาได้ 2 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 639 
 

รูปแบบคือ แบบพฤติกรรมที่สังเกตเห็นได้ (overt behavior) และแบบพฤติกรรมที่ไม่สามารถสังเกตเห็นได้ 
(covert behavior) (สิทธิโชค วรานุสันติกูล, 2547: 84-85) 
 ทั้งนี้หากเชื่อมโยงกับความสัมพันธ์ระหว่างพื้นที่และเวลา (กาล และ เทศะ) มนุษย์มีการรับรู้เชิงพื้นที่
ที่แตกต่างออกไปตามแต่ละช่วงเวลา ความหมาย คุณค่า ถูกเปลี่ยนแปลง และเขียนซ้ า อาจจะอยู่ในลักษณะเดิม
หรือเปลี่ยนแปลงไปสู่คุณค่าและความหมายแบบใหม่ ขึ้นอยู่กับบริบทของสังคมในช่วงเวลานั้น ๆ เช่น พื้นที่หวง
ห้ามที่ถูกตรึงไว้เพื่อความเป็นส่วนตัวเมื่อเวลาผ่านไปกลับถูกเปลี่ยนแปลงให้สามารถเข้าถึงและกลายเป็น
สาธารณะได้ หรือในกรณีพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ภายใต้บริบททางศาสนาที่มนุษย์ถูกท าให้เชื่อและไม่สงสัยถึงการเข้าถึง
พื้นที่เหล่านั้นในอดีต แต่เมื่อเวลาผ่านไป (ปัจจุบัน) มนุษย์ได้เปิดโลกทัศน์ (ผลจากโลกาภิวัตน์และเทคโนโลยี
สมัยใหม่) และเร่ิมตรวจสอบการรับรู้ต่อความเชื่อในพื้นที่เหล่านั้น เป็นผลให้เกิดการเปลี่ยนแปลงความหมายและ
คุณค่า ฉะนั้นเมื่อพิจารณาตรวจสอบถึงการรับรู้เชิงพื้นที่เปรียบเทียบอดีต ปัจจุบัน และมองไปสู่อนาคต จะเห็นว่า
มนุษย์รับรู้และบันทึกเป็นประสบการณ์ขึ้นพร้อมส่งต่อตามแต่ละยุคสมัย บนมิติสัมพันธ์ทางพื้นที่ 
 อย่างไรก็ตามปรากฏการณ์ดังกล่าวท าให้ผู้เขียนเห็นถึงสัจธรรมของมนุษย์ที่ว่า มนุษย์มีการรับรู้และ
ส่งผ่านวัฒนธรรม ความเชื่อ ประสบการณ์ต่อกันจากรุ่นสู่รุ่น ท าให้มนุษย์ได้เรียนรู้ถึงการด ารงอยู่อย่างมีอารย
ธรรม (มองผ่านวาทกรรมที่ว่ามนุษย์เป็นสัตว์ที่เหนือกว่าสัตว์อื่น  ซึ่งในความจริงแล้วมนุษย์ก็มิได้ต่างจากสัตว์
ทั่วไปเมื่อมองผ่านเลนส์เชิงนิเวศวิทยา) แต่บางครั้งก็เป็นเร่ืองที่น่าขันว่า มนุษย์เรียนรู้ประสบการณ์ที่เกิดขึ้นมาใน
อดีต เพื่อน ามาเป็นพื้นฐาน แก้ไข/ปรับปรุงการด าเนินชีวิตให้ปกติสุข แต่ในความเป็นจริง มนุษย์มิได้เป็นเช่นนั้น 
ถึงแม้มนุษย์จะรับรู้และเรียนรู้อดีต แต่ก็มิได้หมายความว่าจะน าอดีตมาเป็นพื้นฐานเพื่อใช้ในปัจจุบัน และส่งต่อ
ผ่านไปในอนาคต แต่ขึ้นอยู่กับเงื่อนไข ความปรารถนา และบริบทสังคม ณ ขณะนั้น (ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นล้วน
แล้วแต่เป็นผลมาจากธรรมชาติของมนุษย์) 
 
พื้นที่เสมือนกับความสัมพันธ์เชิงพื้นที่ 
 โลกมีการเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา โดยเฉพาะช่วง 2 ทศวรรษที่ผ่านมา เทคโนโลยีสมัยใหม่พัฒนา
อย่างก้าวกระโดด พลิกโฉมโลกไปสู่การรับรู้ที่ต่างไปจากเดิม การเข้าสู่ยุคโลกาภิวัตน์ ( globalization)                    
ที่เปลี่ยนแปลงเทคโนโลยีสารสนเทศ (information technology) ได้ส่งผลกระทบต่อสังคมมนุษย์อย่างฉับพลัน 
ทั้งทางด้านการเมือง เศรษฐกิจ และสังคม มนุษย์ที่ถือว่าเป็นสิ่งมีชีวิตที่ปรับตัวเก่งที่สุดในโลก ยังมิสามารถก้าว
ทันความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นได้ จากนิยายวิทยาศาสตร์ของมนุษย์ที่เขียนถึงการบินได้ การเดินทางออกส ารวจ
อวกาศนอกโลก การติดต่อสื่อสารข้ามพื้นที่  ฯลฯ ท าให้ช่วงหนึ่งมนุษย์รู้สึกกับผลผลิตเหล่านี้เพียงความเพ้อฝัน 
ความเป็นไปไม่ได้ก่อให้เกิดจินตนาการของมนุษย์ ผนวกกับความกดดันจากธรรมชาติที่บีบบังคับให้ต้องมีอะไร
บางอย่างเพื่อจัดการกับความปรารถนาของมนุษย์ จึงเกิดเป็นนวัตกรรมและเทคโนโลยีที่เปลี่ยนการรับรู้ของ
มนุษย์ สิ่งที่คิดว่าเป็นไปไม่ได้และสามารถเป็นไปได้จึงขยายพรมแดนการรับรู้ของมนุษย์ต่อไปว่าอะไรก็สามารถ
เป็นไปได้ทั้งนั้น เทคโนโลยีที่เป็นตัวแทนของความสมัยใหม่คือ คอมพิวเตอร์ ได้สร้างการรับรู้-เชื่อมต่อกับชีวิต
มนุษย์ เกิดเป็นโลกออนไลน์ โลกอินเตอร์เน็ต โลกของปริภูมิไซเบอร์ (cyberspace) หรืออาจเรียกว่าโลกเสมือน 
ท าให้เกิดความสัมพันธ์บนพื้นที่ที่ซ้อนพื้นที่อีกต่อหนึ่ง  



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 640 
 

 มนุษย์ในปัจจุบันอาจมิได้แสดงออกอย่างเปิดเผยในโลกปัจจุบัน พื้นที่ตัวตนบนต าแหน่งแห่งที่ที่อยู่
ของมนุษย์แต่ละคนถูกครอบไว้ซึ่ง วัฒนธรรม ธรรมเนียมปฏิบัติ ตามบริบทแต่ละสังคม สิ่งเหล่านี้กดทับการ
แสดงออกของมนุษย์ เป็นกรอบหรือโซ่ตรวนที่บอกกล่าวว่า จะท าอะไรหรือแสดงความคิดเห็นอย่างไรที่แตกต่าง
จากความคิดของคนบนหนทางกระแสหลักไม่ได้ เพราะจะท าให้ตัวตนของเราถูกกีดกันและผลักไปอยู่ชายขอบ 
(กล่าวในบริบทของโลกที่ไม่มีความเท่าเทียมที่พยายามแสวงหาความเท่าเทียม = โลกปัจจุบัน) พื้นที่เสมือนบน
เทคโนโลยีสมัยใหม่ (facebook, twitter, blogs, line) จึงเป็นพื้นที่ของการปลดปล่อยและสร้างตัวตนใหม่ให้กับ
มนุษย์ จากการสังเกตปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นบนพื้นที่เสมือนเหล่านี้ มักมีคนกลุ่มหนึ่งที่ใช้ชื่อจริงกับชื่อในสังคม
ออนไลน์ชื่อเดียวกัน และคนอีกกลุ่มหนึ่งที่ใช้ชื่อจริงกับชื่อบนโลกออนไลน์ต่างกันอาจจะเพื่อหลีกเลี่ยงอะไร
บางอย่าง หรืออาจเป็นการสร้างพื้นที่เพื่อแสดงถึงความมีตัวตนในสังคม ที่ซึ่งในพื้นที่จริงมิได้เป็นเช่นนั้น  จนเกิด
เป็นประเด็นถึงการไม่สามารถระบุตัวตนของคนที่อยู่ในโลกเสมือนนี้ได้ ท าให้มนุษย์ต้องสร้างกระบวนการ
ตรวจสอบทางเทคนิคถึงเทคโนโลยีสารสนเทศสมัยใหม่เพื่อสามารถยืนยันตัวตน จะเห็นว่าไม่ว่าจะอยู่ในพื้นที่แบบ
ใด มนุษย์พยายามสร้างตัวตนขึ้นมา (อาจเป็นตัวตนจริง / ตัวตนเทียมก็ได้) แต่ถึงอย่างนั้นการอยู่ร่วมกันในพื้นที่
ย่อมต้องมีฝ่ายกระท าและฝ่ายตรวจสอบอยู่เสมอ  
 พื้นที่เสมือนถือเป็นความสัมพันธ์เชิงพื้นที่ที่ซับซ้อน อาจอยู่ในลักษณะความสัมพันธ์เชิงพื้นที่แบบ
ความเป็นตัวแทน (representational space) ที่แปลงรูปพื้นที่การด าเนินชีวิตประจ าวันไปสู่ระบบสัญลักษณ์ 
พื้นที่ของความเป็นตัวแทนในแง่นี้ผู้เขียนมองว่า พื้นที่เสมือน/โลกออนไลน์ ได้เก็บข้อมูล ความคิด สิ่งที่โพสต์แชร์
ของมนุษย์ลงสู่ระบบ สิ่งที่ปรากฏส่วนใหญ่บนพื้นที่เสมือนอาจตีความและสะท้อนถึงตัวตนที่แท้จริงของมนุษย์คน
นั้นก็เป็นได้ แต่บางครั้งก็ไม่จริงเสมอไปเนื่องจากพื้นที่เสมือนอาจพรางตัวตนที่แท้จริงและสร้างตัวตนใหม่ขึ้นมา
จนเกิดการหลงเชื่อ พื้นที่เสมือนอาจอยู่ในลักษณะของความสัมพันธ์เชิงพื้นที่แบบการสร้างภาพตัวแทนของพื้นที่ 
(representation of space) พื้นที่เสมือนเป็นเทคโนโลยีบนรูปแบบของระบบสัญลักษณ์อย่างหนึ่ง ถูกใช้เป็น
กลไกและครอบง าสังคมให้เชื่อ ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นสังเกตได้จากการเสพติดเทคโนโลยีสารสนเทศ โดยน าพา
ตัวตน ความรู้สึก บนพื้นที่จริงผูกติดกับพื้นที่เสมือน ถ่ายเทผ่านกันและกัน และถูกครอบง าจากกับดักทางสังคม
ตามบริบทแต่ละช่วงเวลา พื้นที่เสมือนถือเป็นอีกโลกหนึ่งที่ทรงอิทธิพลกับมนุษย์บนพื้นที่ในโลกปัจจุบันอย่างมาก 
เช่น พื้นที่เสมือนเป็นการสร้างภาพแทนการแสดงออกถึงเสรีภาพทางความคิดของมนุษย์ หรืออาจเป็นภาพแทน
ของการหลบซ่อน เป็นต้น  
 ความกังวลหนึ่งของผู้เขียนต่อพื้นที่เสมือน เปรียบได้กับความเป็นจริงเสมือน (virtual reality) 
(เสมือน = ไม่เหมือน) เพราะพื้นที่เสมือนเป็นผลผลิตของเทคโนโลยีที่ (ทัน)สมัย ความรู้สึกที่เกิดขึ้นต่อพื้นที่
เสมือนอาจเสมือนจริง ต่ ากว่าความจริง หรือเกินจริง แต่อาจไม่ได้มีอยู่จริง  ทั้งนี้สามารถสังเกตได้จาก
ปรากฏการณ์ที่มนุษย์เข้าถึงพื้นที่เสมือนอย่างมีความถี่ เช่น การใช้โทรศัพท์เพื่อเสพข่าวสาร การติดตามบล๊อคที่
สนใจ เป็นต้น ท าให้มนุษย์เป็นส่วนหนึ่งในพื้นที่นี้โดยมีอารมณ์ ความรู้สึกร่วมกับการใช้พื้นที่ ไม่ว่าจะเป็น 
ความรู้สึก ภาษาที่ใช้ คลิปวีดีโอ หรือเสียงสนทนา ที่ปรากฏอยู่บนพื้นที่เสมือน อาจเป็นความจริงหรือถูกปรุงแต่ง
ขึ้นมาเพื่อเป็นการสร้างภาพแทนอะไรบางอย่าง และก าหนดทิศทางของสังคมก็เป็นได้ 
 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 641 
 

มนุษย์กับมุมมองของนกและหอยทากต่อพ้ืนที่ 
 เคยมีค ากล่าวว่า มนุษย์จะมีความสุขหรือด าเนินชีวิตได้อย่างปกติสุขนั้นขึ้นอยู่กับมุมมอง บ้างก็กล่าว
ว่าพฤติกรรมที่แสดงออกมาเป็นผลมาจากมุมมอง หากมีมุมมองที่ดี/คิดบวก (positive thinking) พฤติกรรมที่
แสดงออกมาจะอยู่ในเชิงบวกด้วย แต่ถ้ามีมุมมองที่ไม่ดี/คิดลบ (negative thinking) การแสดงออกทาง
พฤติกรรมจะปรากฏออกมาในเชิงลบเช่นกัน เช่นเดียวกับมุมมองที่หลากหลายของมนุษย์ต่อพื้นที่ มนุษย์มักไม่
พอใจกับพื้นที่หรือถิ่นที่อยู่ของตนเอง และพยายามดัดแปลง เปลี่ยนแปลง จัดการพื้นที่เหล่านั้นให้เป็นไปตาม
ความต้องการที่พึงปรารถนา ไม่ว่าจะเป็นพื้นที่หน่วยเล็ก (พื้นที่ในชีวิตประจ าวัน) ไปจนกระทั่งพื้นที่หน่วยใหญ่ 
(พื้นที่ทางสังคม/โลก) ซึ่งอาจมีการโต้แย้งถึงค ากล่าวดังกล่าว ถึงแม้จะมีกลุ่มที่เข้าใจธร รมชาติ (พื้นที่ )             
ที่ถือธรรมชาติเป็นตัวก าหนด พยายามอยู่ร่วมกันกับธรรมชาติอย่างผาสุก และไม่ไปรบกวนสิ่งแวดล้อม แต่ผู้เขียน
มองว่า การที่มนุษย์เกิดมาในโลกและอาศัยอยู่บนเปลือกโลก (crust) อยู่บนพื้นที่ทางกายภาพ ล้วนแล้วแต่ท าให้
โลกและกายภาพโลกเปลี่ยนไปทั้งสิ้น การอ้างว่าไม่ได้ดัดแปลงหรือจัดการพื้นที่ จึงไม่ใช่สาระที่ถูกต้อง อย่างน้อย
เราก็หลีกเลี่ยงการจัดการพื้นที่บนอาณาเขตที่ติดตัวมาไม่ไดอ้ยู่แล้ว เช่น หากมีความแออัดของผู้คนในพื้นที่หนึ่ง ๆ            
ที่ตัวเราเข้าไปปะปนในพื้นที่นั้น อย่างน้อยที่สุดเราจะรู้สึกอึดอัดและพยายามเผยพฤติกรรมออกมาเพื่อแสดงถึง
ความไม่เป็นส่วนตัว ซึ่งการแสดงออกมา อาจผ่านสีหน้า ท่าทางหรือภาษากาย ท าให้ผู้คนที่อยู่รอบข้างรับรู้และ
ถอยห่างออกจากอาณาเขตส่วนตัวของเรา หรืออาจเป็นการน าพาตัวตนของเราเคลื่อนย้ายไปยังพื้นที่ที่สบายกว่า 
เป็นต้น นั่นก็หมายความว่า เราได้ท าให้พื้นที่เปลี่ยนแปลงเรียบร้อยแล้ว ที่กล่าวมานั้นต้องการชี้ให้เห็นและรับรู้
ร่วมกันว่า มนุษย์ล้วนเป็นส่วนหนึ่งในพื้นที่ และ/หรือ เป็นตัวการที่ท าให้พื้นที่เปลี่ยนแปลงไป 
 ตลอดระยะเวลาที่ผ่านมาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน วิวัฒนาการของมนุษย์เปลี่ยนแปลงตามระยะเวลา
และสภาพแวดล้อม ความแหลมคมของสมองมนุษย์เป็นจุดต่างที่มนุษย์พยายามหยิบยกตนเองให้สูงขึ้นกว่าสัตว์
อื่น มนุษย์สร้างนวัตกรรม เทคโนโลยี เป็นเครื่องมือ/ตัวช่วย เพื่อตอบสนองความต้องการของตนเอง มุมมองของ
มนุษย์ต่อพื้นที่ในอดีต เนื่องด้วยมนุษย์มิได้มีเทคโนโลยที่ทันสมัย ไม่ได้ติดต่อสื่อสาร ไปมาหาสู่กันได้อย่างรวดเร็ว
เช่นทุกวันนี้ ท าให้ทุกย่างก้าวของการด าเนินชีวิตเปรียบเสมือนหอยทาก ที่มีการใช้ร่างกายสัมผัสกับธรรมชาติ  
ท าความเข้าใจกับสิ่งแวดล้อมรอบข้าง มิได้ตกเป็นทาสของเวลาในสภาวะสมัยใหม่ เกิดเป็นประสบการณ์หมุนวน 
ซ้อนทับ เกิดความรู้สึกที่ประสานกันอย่างเข้าอกเข้าใจกับพื้นที่อย่างแนบแน่น มีการประเมินค่าและแปรเปลี่ยน
พื้นที่ให้กลายเป็นถิ่นที่ แต่เมื่อความเป็นสมัยใหม่เข้ามาเวลาถือเป็นหัวใจส าคัญของยุคสมัย ทุกสิ่งทุกอย่างต้อง
รวดเร็ว ฉับไว เช่น การไหลของข้อมูลข่าวสารจากพื้นที่หนึ่งไปอีกซีกโลกหนึ่ง หรือแม้แต่การเดินทาง มนุษย์ส่วน
ใหญ่มักเลือกการเดินทางที่ใช้ระยะเวลาสั้นที่สุดเพื่อไปถึงที่หมายได้อย่างรวดเร็ว สิ่งเหล่านี้เองท าให้มุมมองต่อ
พื้นที่ของมนุษย์ได้ถูกลดรูปและสร้างการรับรู้ใหม่อย่างอิสระเสรี ซึ่งการรับรู้ของมนุษย์ต่อพื้นที่แบบใหม่นี้ถือเป็น 
มุมมองการรับรู้พื้นที่แบบนก ที่มองพื้นที่เป็นฉากของการกระท า ขาดการสัมผัสและเข้าใจต่อพื้นที่นั้นอย่างลึกซึ้ง 
เป็นเพียงการโฉบบิน ไม่มีความรู้สึก เพราะมิได้สัมผัสอย่างถี่ถ้วน ขอยกตัวอย่างเกี่ยวกับการเดินทาง ที่พอจะ
อธิบายและท าความเข้าใจถึงมุมมองมนุษย์ต่อพื้นที่แบบนกและหอยทากได้ หากต้องการไปศึกษาพื้นที่ธรรมชาติ
บนยอดภู โดยมี 2 เส้นทางให้เดินทาง เส้นทางแรกคือเส้นทางเท้า และเส้นทางที่สองคือเส้นทางรถยนต์ ถ้าเลือก
เส้นทางเดินเท้าเปรียบได้กับมุมมองแบบหอยทาก แต่ถ้าหากเลือกเส้นทางรถยนต์เปรียบได้กับมุมมองแบบนก 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 642 
 

การเดินทางโดยใช้เท้า ใช้ร่างกาย เข้าไปสัมผัส ท าให้เข้าใจถึงความเหนื่อย ความยากล าบาก รวมไปถึงมองเห็น
รายละเอียดเล็ก ๆ น้อย ๆ ระหว่างการเดินทางด้วย แต่หากเดินทางด้วยรถยนต์เป็นการน าพาเราไปสู่เป้าหมาย
โดยปราศจากความรู้สึกถึงรายละเอียดรอบข้างของการเดินทาง มาถึงจุดนี้ผู้เขียนมิได้ต้องการชี้ชวนให้โหยหา
อดีต หรือชักน าให้เปลี่ยนมุมมอง แต่อยากให้มนุษย์ย้อนกลับมามองจุดเริ่มต้นและพินิจพิเคราะห์ ท าความเข้าใจ
ถึงพื้นที่ ถิ่นที่ที่เราอยู่ให้มากขึ้น อย่างที่กล่าวไปข้างต้น มนุษย์เราไม่สามารถมองโลก (พื้นที่) ในมุมมองเดียวได้ 
หากแต่ต้องมีการเปลี่ยนแปลงมุมมองตามบริบทและสถานการณ์ โลกาภิวัตน์ได้เปลี่ยนแปลงโลก (เปลี่ยนแปลง
ทั้งพื้นที่ทางกายภาพ พื้นที่ทางความคิด และพื้นที่ทางสังคม) สร้างมนุษย์ให้ตัดขาดจากพื้นที่ แยกส่วน ซึ่งส่วน
ใหญ่มักใช้มุมมองแบบนกต่อพื้นที่ เมื่อใดที่ย้อนคิดกลับมาสู่มุมมองแบบหอยทากต่อพื้นที่ ที่มิได้แยกส่วนกัน
ระหว่างมนุษย์กับโลก (พื้นที่) เมื่อนั้นการตระหนักรู้เกี่ยวกับโลกและความหวงแหนพื้นที่ในฐานะที่เป็นถิ่นที่ก็จะ
เกิดขึ้น 
 
ธรรมชาติของมนุษย์กับพื้นที่ 
 มนุษย์นั้นเป็นสิ่งมีชีวิตที่มีความสลับซับซ้อน (มีสมองที่ใหญ่และมีกระบวนการคิดอย่างเป็นระบบ) 
มนุษย์ด าเนินชีวิตอยู่ภายใต้กรอบทางวัฒนธรรมและสังคมที่ผลิตสร้างขึ้น ดังนั้นการรับรู้  การแสดงออก             
ของพฤติกรรมมนุษย์จึงไม่ได้ถูกเผยแบบตรงไปตรงมา แต่อยู่ภายใต้เงื่อนไขของพื้นที่และเวลาที่คอยก ากับอยู่ 
(space and time) ลักษณะการด ารงอยู่ของมนุษย์ในสังคม พบว่า มนุษย์ไม่สามารถอยู่ได้อย่างโดดเดี่ยว 
ความสัมพันธ์กันระหว่างปัจเจกบุคคลถือเป็นเรื่องส าคัญมาก อีกทั้งมนุษย์เป็นสิ่งมีชีวิตที่ด ารงอยู่ในระบบนิเวศ
โลก เป็นส่วนหนึ่งของระบบห่วงโซ่อาหาร ความฉลาดของมนุษย์คือการจดจ า เรียนรู้ และมีการถ่ายทอดซึ่งกัน
และกันมนุษย์นั้นต้องการเข้าถึงทรัพยากรทั้งทางตรงและทางอ้อมเพื่อการมีชีวิตรอด ยิ่งไปกว่านั้นมนุษย์พยายาม
สร้างความปลอดภัยและขยายขนาดสังคมจนเต็มพื้นที่ที่สามารถกระท าได้  (Nicolas, 2013) ลักษณะทั่วไปของ
มนุษย์ที่น่าสนใจประการหนึ่งคือ มนุษย์มักมีการประกาศอาณาเขตครอบครอง ( territoriality) ซึ่งเป็นพื้นฐาน
ของมนุษย์ที่แสดงถึงความรักตัวกลัวตาย เป็นการสร้างความปลอดภัยให้กับตัวเอง การสร้างอาณาเขตครอบครอง
ส่วนใหญ่มีลักษณะเป็นรูปธรรมที่แสดงออกผ่านสัญลักษณ์ต่าง ๆ เช่น การล้อมรั้ว การปักป้าย หรือแม้กระทั่งการ
เฝ้าระวังผ่านเทคโนโลยี เช่น กล้องวงจรปิด เป็นต้น หากอยู่ในลักษณะของการสร้างอาณาเขตครอบครองเชิง
นามธรรม จะปรากฏผ่านความรู้สึกที่ไม่เป็นมิตร มีความระแวดระวัง ซึ่งสามารถส่งผ่านออกมาเป็นภาษากายได้ 
เช่น การกดดันด้วยสายตา การขมวดคิ้ว หรือการชักสีหน้า เป็นต้น  
 เมื่อพิจารณาถึงอาณาเขตครอบครองของมนุษย์สามารถจ าแนกได้เป็น 3 ระดับ ในระดับแรกคือใน
ระดับปฐมภูมิ เป็นระดับที่มนุษย์ผูกพันและต้องมีการป้องกันการเข้ามารุกล้ าของบุคคลภายนอกที่ไม่ต้องการ              
สูงมาก (พื้นที่ส่วนตัว) ระดับที่สองคือ ระดับทุติยภูมิ เป็นระดับที่สามารถแบ่งปันและใช้พื้นที่ร่วมกันกับผู้อื่นได้
หากได้รับอนุญาต เป็นพื้นที่ที่ตนเองถือกรรมสิทธิ์หรือจัดการกับพื้นที่นั้นได้บางส่วน (พื้นที่กึ่งส่วนตัว) และระดับ
ที่สามคือ ระดับสาธารณะ เป็นระดับเปิดกว้าง มิได้ครอบครองแต่อยู่ในลักษณะของการเป็นส่วนหนึ่งในพื้นที่นั้น 
เป็นพื้นที่ที่ทุกคนสามารถเข้าถึงได้ ไม่มีความเป็นส่วนตัวและถูกรุกรานได้ง่าย มนุษย์มักใช้ตนเองเป็นศูนย์กลาง
ของพื้นที่ ฉะนั้นการเดินทาง เคลื่อนที่ ตลอดจนการอพยพไปในพื้นที่ใด ๆ โดยมีมนุษย์เป็นศูนย์กลางจะต้องได้รับ
การอนุญาตไม่ทางใดก็ทางหนึ่งเสียก่อน ทั้งนี้อาณาเขตครอบครองยังมีความสัมพันธ์กับอาณาเขตที่ติดตัวมากับ



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 643 
 

มนุษย์ที่แสดงออกถึงลักษณะการติดต่อสื่อสารบนความสัมพันธ์ทางพื้นที่รูปแบบหนึ่งด้วย หรือที่เรียกว่าระยะห่าง
ระหว่างบุคคล ระยะห่างระหว่างบุคคลสามารถจ าแนกได้ 4 ระยะ คือ 1) ระยะใกล้ชิด (intimate distance) 
เป็นระยะที่สื่อสารกันอย่างใกล้ชิด มีความสนิทสนม สามารถสัมผัสใกล้ชิดกัน มีระยะความสัมพันธ์อยู่ประมาณ 
0-15 เซนติเมตร เช่น ระยะของความสัมพันธ์ที่แสดงถึงความรักในครอบครัว เป็นต้น 2) ระยะส่วนบุคคล 
(personal distance) เป็นระยะของการสื่อสารที่ขยับออกมาจากระยะใกล้ชิด โดยมีระยะความสัมพันธ์อยู่
ประมาณ 1-2 ฟุต เช่น ระยะความสัมพันธ์ของกลุ่มเพื่อน คนที่สนิทแต่ไม่สนิทเท่ากับระยะใกล้ชิด 3) ระยะทาง
สังคม (social distance) เป็นระยะที่ถัดมาจากระยะส่วนบุคคล มีการสื่อสารเป็นภาษาทางการมากขึ้น                  
การกระท าอยู่ภายใต้กฎเกณฑ์ทางสังคม ระยะความสัมพันธ์อยู่ประมาณ 7-12 ฟุต  และ 4) ระยะสาธารณะ 
(public distance) เป็นระยะที่กว้างที่สุด แต่เป็นทางการมากที่สุด ระยะความสัมพันธ์อยู่ประมาณ 12-25 ฟุต 
(Hall, 1966: 113-125) 
 ฉะนั้นธรรมชาติของมนุษย์ได้บ่งบอกว่า ถึงแม้มนุษย์จะโหยหาสังคม เป็นสัตว์สังคม แต่ไม่สามารถที่
จะอยู่ร่วมกันได้ตลอดเวลา มนุษย์จึงมีพื้นที่ที่สงวนไว้เฉพาะตนเองในช่วงเวลาหนึ่ง และไปปฏิสัมพันธ์กับผู้คน / 
สังคมในช่วงเวลาหนึ่งเช่นกัน ทั้งนี้พื้นที่ดังกล่าวได้ถูกแบ่งและก าหนดอย่างหลวม ๆ ถึงความสมดุลระหว่างกัน 
เช่น ในฐานะที่มนุษย์เป็นสัตว์เศรษฐกิจ มนุษย์ใช้พื้นที่ส่วนตัวเพื่อพักผ่อนร่างกาย (บ้าน) และใช้พื้นที่สาธารณะ
ร่วมกันในการประกอบอาชีพ (สถานที่ท างาน)ซึ่งหากการใช้พื้นที่ดังกล่าวไม่สมดุล ส่งผลให้มนุษย์เกิดความเครียด 
อึดอัด น าไปสู่การปรับตัวเพื่อสร้างสมดุลทางเวลากับพื้นที่ให้สอดคล้องกัน เป็นต้น ทั้งอาณาเขตความสัมพันธ์ที่
ติดตัวมนุษย์แต่ละคนมา อาณาเขตการครอบครองของมนุษย์ กอปรกับมโนทัศน์เรื่องพื้นที่และถิ่นที่ ท าให้ผู้เขียน 
เห็นถึงความเชื่อมโยงกันอย่างน่าสนใจว่า พฤติกรรมเชิงพื้นที่ที่มนุษย์แสดงออกมานั้น เกิดจากธรรมชาติของ
ความเป็นมนุษย์ ไม่ว่าจะวิเคราะห์ในระดับใดก็ตาม ล้วนปรากฏออกมาในลักษณะเดียวกันมนุษย์ล้วนแล้วแต่มี
พื้นที่ส่วนตัว ไว้ส าหรับประกอบกิจกรรมเฉพาะ และมีพื้นที่สาธาณะไว้ส าหรับพบปะ ติดต่อ สื่อสาร ท ากิจกรรม
ทางสังคมร่วมกัน หรือแสดงออกผ่านวาทกรรมสาธารณะ มนุษย์ด ารงอยู่ในพื้นที่ทางกายภาพ (ครอบครองพื้นที่
บางส่วนบนโลก) มีการสร้างพื้นที่ทางความคิดควบคู่กันไปด้วย และการปฏิสัมพันธ์ของพื้นที่ทางกายภาพกับพื้นที่
ทางความคิดได้ประกอบสร้างเป็นพื้นที่ทางสังคมและผลิตสร้างเป็นตัวตนขึ้นมา ระยะห่างระหว่างบุคคล อาณา
เขตครอบครอง และความสัมพันธ์ทางพื้นที่ ได้ฉายภาพให้เห็นระบบความสัมพันธ์ที่ผลิตซ้ าถึงลักษณะที่เป็นไปใน
แต่ละระดับ 
 
ทบ-ทวน มโนทัศน์ของ พื้นที่-ถิ่นที่ 
 ในส่วนนี้ถือเป็นทัศนะหนึ่งของผู้เขียนเท่านั้น อาจถูกตีความตามการรับรู้ของแต่ละบุคคล ทั้งนี้ผู้เขียน
ได้ถอยห่างเพื่อย้อนกลับมาตรวจสอบมโนทัศน์ของพื้นที่-ถิ่นที่ บนพื้นฐานธรรมชาติของมนุษย์ มนุษย์นั้นมีความ
ปรารถนา พยายามจัดการสิ่งแวดล้อม ก าหนดอาณาเขตเพื่อสร้างความปลอดภัยและความมั่นคงให้กับชีวิต          
ซึ่ง Sluyter (2003) ได้กล่าวว่า มนุษย์น าความเปลี่ยนแปลงมาสู่สิ่งแวดล้อมตลอดเวลาเพื่อตอบสนองต่อ
ประโยชน์ที่ตนเองจะได้รับ ประเด็นนี้จึงเป็นข้อกังวลของผู้เขียนถึงการท าความเข้าใจต่อ มโนทัศน์ของพื้นที่-ถิ่นที่ 
ที่คลาดเคลื่อนไป มนุษย์มักอาศัยความคุ้นชิน การอ้างการครอบครองพื้นที่เป็นครั้งแรก การใช้ระยะเวลาที่           



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 644 
 

นานกว่า หรือใช้ประสบการณ์ร่วม เพื่ออ้างความชอบธรรมในการเข้าถึงพื้นที่ ทั้งนี้ได้อาศัยการประเมินค่า โดย
อาศัยตนเองเป็นหลัก และพยายามอ้างสิทธิ์ครอบครองพื้นที่นั้น แต่หากจะอ้างถึงรากเหง้า/ความแท้ ก็คงเกิด
ปัญหาตามมาเช่นกัน เพราะสิ่งเหล่านี้ก็ถูกประกอบสร้างใหม่อยู่ตลอดเวลา (Harvey, 1993) มโนทัศน์ของถิ่นที่
ได้ถูกผนวกแฝงเข้าไปกับการสร้างต าแหน่งแห่งที่ให้กับตนเอง (การสร้างความชอบธรรมให้กับตนเอง) บนพื้นฐาน
ธรรมชาติของมนุษย์ จริง ๆ แล้วมีความเชื่อมโยงกับปรากฏการณ์วิทยาที่เกิดขึ้นบนพื้นที ่(โลก) อย่างแนบแน่นจน
บางครั้งไม่สามารถแยกออกจากกันได้ว่านั่นคือปฏิบัติการของความปรารถนาของมนุษย์ที่แยบยล ไม่ว่าจะเป็น 
การสร้างมายาคติพื้นฐานถึงรากเหง้าและการเป็นชาติก าเนิดเดียวกัน การสร้างความคิดเรื่ องชาติพันธุ์ที่บริสุทธิ์ 
(เชื่อว่าตนเองเหนือกว่าคนอื่น) ฯลฯ มนุษย์มีสัญชาตญาณของการประกาศอาณาเขตครอบ น าไปสู่ประเด็นที่น่า
ขบคิดว่า หากพื้นที่นั้นเป็นพื้นที่สาธารณะที่มนุษย์ทุกคนสามารถเข้าถึงได้ โดยอยู่บนพื้นฐานการรับรู้ถึงการเป็น
ส่วนหนึ่งของกันและกันในโลก สัญชาตญานแบบนี้จึงสร้างปัญหาให้กับโลกเช่นกัน ดังนั้นจึงพอสรุปได้ว่าการอุบัติ
ของโลกที่ด ารงอยู่ได้ ก็ยังคงด าเนินต่อไป โลกอาจไม่ได้มีปัญหาแต่ปัญหาที่ว่านี้คือมนุษย์และความเป็นธรรมชาติ
ของมนุษย์นั่นเอง 
 
บทสรุป 
 เพราะมนุษย์มีความซับซ้อนและละเอียดอ่อน การศึกษาแบบปฏิฐานนิยมไม่สามารถอธิบาย
ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นบนโลกกับมนุษย์ได้อย่างที่ควรจะเป็น มนุษย์และพื้นที่(โลก) นั้นอยู่ในสภาวะของการ
กลายเป็น (state of becoming) อยู่ตลอดเวลา มีการผสานร่วมกันอย่างแนบแนน่ การมองแบบแยกออกจากกัน
ทั้งที่เคยอยู่ร่วมกันมาก่อนน ามาซึ่งปัญหาที่ตามมา ฉะนั้นวิธีการทางภูมิศาสตร์มนุษย์นิยมจึงเป็นหนทางหนึ่งที่
ผู้เขียนต้องการน าเสนอเพื่อให้มนุษย์หันกลับมาตรวจสอบตนเอง ผ่านมโนทัศน์ของพื้นที่-ถิ่นที่ บนความเป็นโลก
ใบเดียวกัน ความสัมพันธ์เชิงพื้นที่เปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา ขึ้นอยู่กับว่าแต่ละพื้นที่แต่ละสังคมมีมุมมองต่อพื้นที่
ในฐานะอะไร หรือบริบทไหน ดังนั้นมนุษย์ต้อง “ท าความเข้าใจ” มากกว่าการ “มองหา” บทความชิ้นนี้ถือเป็น
ทัศนะหนึ่งของผู้เขียน อาจมิได้ครอบคลุมหรืออธิบายอย่างชัดเจนในหลายประเด็น แต่ถึงกระนั้นผู้เขียนหวังว่าจะ
ท าให้เข้าใจธรรมชาติของมนุษย์ต่อพื้นที่-ถิ่นที่ มากข้ึน  
 
เอกสารอ้างอิง 
ภาษาไทย 
ฉัตรชัย พงศ์ประยูร. (2549). แนวความคิดใหม่ทางภูมิศาสตร์. กรุงเทพฯ: มิสเตอร์ก๊อปปี้. 
ชยา วรรธนะภูติ. (2557). “ทฤษฎีและระเบียบวิจัยเชิงคุณภาพส าหรับนักภูมิศาสตร์ที่มองโลกแบบหอยทาก.”  
 ใน งานวิจัยทางภูมิศาสตร์ (RESEARCH IN GEOGRAPHY), (42-55).เชียงใหม่:  
 ล๊อคอินดีไซน์เวิร์ค. 
นโรตม์ ปาลกะวงศ์ ณ อยุธยา. (2558). “ภูมิศาสตร์มนุษย์: เหลียวหลังและมองไปข้างหน้า.” ใน ทิศทางอนาคต 
 ภูมิศาสตร์ไทย (Thai Geography Moves Forward), (277-284 ). กรุงเทพฯ: สถาบันพัฒนา 
 คุณภาพวิชาการ (พว.). 
ปัณฑ์ชนิต พงศ์สถาพร. (2558). "พื้นที่แห่งทัศนียภาพที่บิดเบือนในสถาปัตยกรรม.” Veridian E-Journal,  



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 645 
 

 Silpakorn University ปีที่ 8, ฉบับที่ 1 (เดือนมกราคม – เมษายน) : 1419-1431. 
พุทธิกันต์ สมมาตย์. (2554). “การสร้างสภาพเป็นส่วนตัวในพื้นที่สาธารณะ.” Veridian E-Journal,  
 Silpakorn University ปีที่ 4, ฉบับที่ 1 (เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม) : 95-118. 
มนัส สุวรรณ. (2554). กาล และ เทศะกับพฤติกรรมเชิงพื้นที่ของมนุษย์. วารสารราชบัณฑิตยสถาน, 36(3),  
 343-360.  
วิมลสิทธิ์ หรยางกูร. (2549). พฤติกรรมมนุษย์กับสภาพแวดล้อม: มูลฐานทางพฤติกรรมเพื่อการออกแบบและ 
 วางแผน. พิมพ์ครั้งที่ 6. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
วสวัตติ์ วงศ์พันธุเศรษฐ์. (2559). “ระเบียบวิจัยเชิงคุณภาพส าหรับนักการศึกษาที่มีโลกทัศน์แบบหอยทาก.”  
 Veridian E-Journal, Silpakorn University ปีที่ 9, ฉบับที่ 1 (เดือนมกราคม – เมษายน)  
 : 1080-1089. 
สิทธิโชค วรานุสันติกูล. (2547). จิตวิทยาสังคม: ทฤษฎีและการประยุกต์. กรุงเทพฯ: ซีเอ็ดยูเคชั่น. 
สุรางค์ โค้วตระกูล. (2556). จิตวิทยาการศึกษา. พิมพ์คร้ังที่ 11. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 
 
ภาษาต่างประเทศ 
Hall, Edward Twitchell. (1966). The hidden dimension. New York: Doubleday. 
Harvey, David. (1993). “From space to place and back again.” In Mapping the Futures: Local  
 Cultures, Global Change. Edited by Bird, J., Curtis, B., Putnam, T., Robertson, G. and  
 Tickner, L. London: Routledge. 
Ingold, Tim. (2011). Being Alive: Essays on Movement, Knowledge and Description.  
 Abingdon: Routledge. 
Latour, Bruno. (1988). Science in action: How to fallow scientists and engineers through  
 society. Cambridge: Harvard University Press. 
  . (1993). We have never been modern. London: Prentice Hall. 
Lefebvre, Henri. (1991). The Production of Space. Malden: Blackwell. 
Norberg-Schulz, Christian. (1980). Genius loci: towards a phenomenology of architecture.  
 New York: Rizzoli. 
Sluyter, Andrew. (2003). “Neo-Environmental Determinism, Intellectual Damage Control, and  
 Nature/Society Science”. Antipode. 35(4): 813-817. 
Thrift, Nigel. (1997). “The still point: resistance, embodiment and dance.” In Geographies of  
 Resistance. Edited by Pile, Steve and Michael Keith.  London: Routledge.  
 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 646 
 

  . (2009). “Space: The Fundamental Stuff of Human Geography”. In Key Concepts in 
 Geography (2nd edition). Edited by S. Holloway, S.P. Rice, G. Valentine, & N. Clifford.  
 London: Sage. 
Tuan, Yi-Fu. (1990). Topophilia: A study of Environmental Perception, Attitudes, and 
 Values. New York: Columbia University Press. 
  . (2001). Space and Place: The Perspective of Experience. (8th  ed). Minnesota: 
 University of Minnesota Press.  
 
 


