
Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 1115 
 

ศาสนาพราหมณ์ในเขมรสมัยก่อนเมืองพระนคร 
 

Brahmanism  in  Pre – Angkorian Cambodia 
 

      เพียรพิทย์  โรจนปุณยา (Pienpit Rojanapunya) 
 
บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการนี้ ศึกษาศาสนาพราหมณ์ในเขมรสมัยก่อนเมืองพระนคร ในช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 6-9 
(พุทธศตวรรษที่ 11 -14) โดยอาศัยหลักฐานทางประวัติศาสตร์และโบราณคดีที่ปรากฏ 
 ผลการศึกษาพบว่า ศาสนาพราหมณ์ในเขมรสมัยก่อนเมืองพระนครแบ่งได้ออกเป็น 2 นิกาย  คือ         
ลัทธิไศวนิกายและลัทธิไวษณพนิกาย สะท้อนออกมาในรูปแบบของจารึก ซึ่งมีการกล่าวสรรเสริญพระอิศวรและ
พระนารายณ์  รวมทั้งมีประติมากรรมรูปเคารพ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           

 
 บทความนี้มีวัตถปุระสงค์เพื่อแสดงให้เห็นถึงอิทธิพลของศาสนาพราหมณ์ที่เขา้มาเกี่ยวข้องในเขมรสมัยกอ่นเมืองพระนคร

โดยพิจารณาจากประติมากรรมรูปเคารพ 
  The purpose of writing this article was to present the influence of Brahmanism that was expanded and 
involved with Pre – Angkorian Cambodia Period by consider from the worship sculpture.  

  อาจารยป์ระจ าสาขาวิชาสังคมศึกษา (ค.บ.5 ปี) คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภฏับ้านสมเดจ็
เจ้าพระยา E-mail : mall_2009@yahoo.com 
    Lecturer at Social Studies Program, Faculty of Humanities and Social Science, Bansomdejchaopraya Rajabhat 
University 
 
 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

1116  
 

Abstract 
 This academic article attempted to trace on Brahmanism in Pre – Angkorian 
Cambodia between 6th -9thCentury (11th – 14th Buddhist Century) from historical and 
archeological sources which belonged to those periods. 
 The study revealed that two different sects of Brahmanism found in Pre – Angkorian 
Cambodia Period were Shaivism and Vaishnavism which reflected in form of inscriptions 
related to icon worship hymns on Shiva and Narayana as well as in form of sculpture.  
 
 บทความนี้ผู้เขียนมุ่งศึกษาศาสนาพราหมณ์ในเขมรสมัยก่อนเมืองพระนคร เฉพาะช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 
6-9 (พุทธศตวรรษที่ 11-14) ซึ่งเป็นช่วงที่ราชวงศ์ปัลลวะ (Pallava Dynasty) ได้แผ่อิทธิพลวัฒนธรรมอินเดียเข้า
มา ดังปรากฏหลักฐาน อาทิ รูปแบบการปกครองโดยการสืบสันตติวงศ์ การใช้ตัวอักษรปัลลวะในการจารึกและ
การประพันธ์วรรณคดี รวมทั้งพิธีกรรมต่าง ๆ ทางศาสนา ได้แก่ พิธีกรรมยกย่องกษัตริย์เสมือนสมมติเทพ               
การบูชาศิวลึงค์ การสร้างเทวาลัยเพื่อบูชาเทพเจ้า เป็นต้น (Tripathi, 1942 : 452-456)  
 ค าว่า “เขมรสมัยก่อนเมืองพระนคร” เป็นการแบ่งยุคสมัยที่นักประวัติศาสตร์ก าหนดขึ้นโดยอาศัย
ข้อมูลจากจดหมายเหตุของจีน ซึ่งแบ่งออกเป็น 3 สมัย ได้แก่ สมัยฟูนัน (ปลายคริสต์ศตวรรษที่ 2 - กลาง
คริสต์ศตวรรษที่ 6) สมัยเจนละ (กลางคริสต์ศตวรรษที่ 6) และสมัยแตกแยกของเจนละ(ต้นคริสต์ศตวรรษที่ 8 - 
ต้นคริสต์ศตวรรษที่ 9) (สุภัทรดิศ ดิศกุล,ม.จ., 2532 : 87-88) เขมรในยุคดังกล่าวมีอาณาเขตครอบคลุมประเทศ
กัมพูชาในปัจจุบัน รวมทั้งบริเวณลุ่มแม่น้ าโขงตอนกลาง และตอนล่างของประเทศลาวลุ่มแม่น้ ามูล-ชีทิวเขาดงรัก 
แม่น้ าป่าสัก จนถึงจันทบุรีในประเทศไทย (Briggs, Lawrence Palmer, 1951 : 45-53)เป็นดินแดนที่มีความ
อุดมสมบูรณ์และเจริญรุ่งเรืองด้านการเกษตร โดยมีการเพาะปลูก การเลี้ยงสัตว์ และการชลประทาน (Coedès, 
1968 : 9) ต่อมาได้รับอิทธิพลทางวัฒนธรรมจากราชวงศ์ปัลลวะในอินเดียใต้ เข้ามาผสมผสานกับวัฒนธรรม
ดั้งเดิมของตนเองจนก่อเกิดการผสมผสานกันทางวัฒนธรรม อาทิ ในด้านการเมืองการปกครองที่กษัตริย์ใช้
รูปแบบการสืบสันตติวงศ์แบบอินเดีย (Jacques, 1979 : 377) โดยผู้ที่จะขึ้นครองราชสมบัติจะต้องเป็นโอรสที่
เกิดจากมเหสี ดังจะเห็นกรณีการที่พระเจ้าอีศานวรมันที่ 1 (Ĩ            I)ขึ้นครองราชสมบัติต่อจากพระเจ้า
มเหนทรวรมัน (Mahendravarman) เป็นต้น นอกจากนี้ยังมีการแบ่งเขตการปกครองออกเป็นเมืองโดยแต่ละ
เมืองมีข้าหลวงเป็นผู้ปกครอง (Majumdar, 1980 : 60)  
 ด้านอักษรศาสตร์ มีการบันทึกเรื่องราวและเหตุการณ์ต่าง ๆ โดยจารึกอักษรคฤนถ์ หรือครนถ์ 
(Grantha) หรือที่เรียกว่า อักษรปัลลวะบนแผ่นศิลา (Dani, 1963 : 234-236) และใช้หลักการอ่านแบบสันสกฤต 
ทั้งนี้พบหลักฐานที่เป็นจารึกอักษรปัลลวะจ านวน 42 หลัก เนื้อหาของจารึกประกอบด้วยการกล่าวสรรเสริญ          
พระอิศวร และพระนารายณ์ การสถาปนาศิวลึงค์ เป็นต้น (Sharan, 1974 : 81-90)  
 ส่วนด้านศิลปะสะท้อนออกมาในรูปแบบของสถาปัตยกรรมและประติมากรรม ซึ่งส่วนใหญ่เกี่ยวข้อง
กับศาสนา โดยเฉพาะศาสนาพราหมณ์ โดยเป็นประติมากรรมรูปพระนารายณ์ พระกฤษณะ (สุภัทรดิศ ดิศกุล
,ม.จ., 2539 : 57-60)  



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 1117 
 

การเข้ามาของศาสนาพราหมณ์ในเขมรก่อนเมืองพระนคร 
 ศาสนาที่ส าคัญที่สุดในเขมรก่อนเมืองพระนคร นั่นคือ ศาสนาพราหมณ์ ซึ่งศาสนาพราหมณ์นี้ได้
วางรากฐานลงในเขมรและแผ่ขยายอิทธิพลออกไปอย่างกว้างขวาง ศาสนาพราหมณ์ได้แผ่เข้ามาในเขมรสมัยก่อน
เมืองพระนคร โดยพบหลักฐานจากจดหมายเหตุจีนสมัยราชวงศ์สุยซึ่งได้กล่าวถึงเจนละก่อน ค.ศ. 589 ว่า 
 “ใกล้กับราชธานีภูเขาชื่อหลิงเจียโปโพ บนยอดเขามีศาสนสถาน ซึ่งมีทหารจ านวน 1,000 คน         
เฝ้ารักษาเป็นประจ า ศาสนสถานนี้ถวายแด่เทพเจ้าทรงนามว่าโพโตลิและมีการบูชายัญมนุษย์ถวายด้วย ทุกปี
กษัตริย์ต้องเสด็จเข้าไปในศาสนสถานแห่งนี้ เพื่อทรงกระท าการบูชายัญในเวลากลางคืน” 
 ภูเขาหลิงเจียโปโพนี้ คงจะเป็น “ลิงคบรรพต” ในศิลาจารึกนั่นเอง คือภูเขาซึ่งอยู่ใกล้กับวัดภูในเขต
จ าปาศักดิ์ ประเทศลาว ค าว่า “โพโลติ” คงตรงกับภัทเรศวร คือ พระนามของพระอิศวรที่วัดภูหรือลิงคบรรพต 
ซึ่งจารึกเรียกว่า ลิงคปุระหรือลิงคปุรี (สุภัทรดิศ ดิศกุล,ม.จ., 2535 : 150) ค าว่า “ภัทเรศวร” นี้มีปรากฏอยู่ใน
คัมภีร์ปุราณะของอินเดีย และมีมาตั้งแต่ราวคริสต์ศตวรรษที่ 4 หรือ 5 ดังจะเห็นได้จากที่ประทับตราซึ่งค้นพบที่
ฎีกาใกล้กับเมืองอัลลาหบาดทางภาคเหนือของประเทศอินเดีย แต่ชาวเขมรก็อาจไม่ได้รับค าว่าภัทเรศวร มาจาก
อินเดียโดยตรง ชาวเขมรได้ถวายนามภัทเรศวรแด่ เทพเจ้าประจ าชาติของตนก็เพราะมีชัยชนะเหนือชาวจาม 
(กมเลศวร ภัตตาจารย์, 2516 : 11)  
 ศิลจารึกในคริสต์ศตวรรษที่ 7 พบที่เมืองสมโบร์ไพรกุก เรียกภูเขาลิงคบรรพตว่า ลิงคาทริ จารึกนี้
กล่าวว่าศิวลึงค์ดังกล่าวเป็นศิวลึงค์ธรรมชาติที่เกิดขึ้นเอง(สฺวาย ภุวลิงฺค)ซึ่งแสดงโดยยอดของภูเขาแห่งนั้น                
ศาตราจารย์ ยอร์ช เซเดส์ ได้กล่าวว่า “บนยอดภูเขาซึ่งอยู่ใกล้กับวัดภูนั้นมีแผ่นศิลาใหญ่ ดังที่นายวาเรลลาคิดว่า
ตรงกับค านามภาษาจีนว่าหลิง (ลิงคบรรพต) และค าที่ชาวโปรตุเกสน ามาใช้เรียกเจดีย์ในปัจจุบัน” มีผู้สันนิษฐาน
ว่า พิธีบูชายัญบนยอดเขานั้นเป็นพิธีของชาวพื้นเมืองซึ่งศาสนาพราหมณ์ลัทธิไศวนิกายได้รับเข้าไว้ เทพเจ้าโพโตลิ
ก็คงจะเป็นผีประจ าภูเขา แต่ได้ไปรวมกับพระอิศวร เพราะตามความจริงพระอิศวรก็เป็นเจ้าแห่งภูเขา ประทับอยู่
บนเขาไกรลาสเป็นที่นิยมนับถือของชาวอินเดียเหนือ ฉะนั้นจึงมีชื่อต่าง ๆ เกี่ยวกับภูเขา เช่น คิริศะ (ผู้นอกเหนือ
ภูเขาหรือเจ้าแห่งภูเขา) และชายาของพระศิวะเป็นลูกภูเขา คือนางบรรพตี หรือหิมวตี ธิดาแห่งหิมวัต ด้วยเหตุนี้
ในตอนกลางคริสต์ศตวรรษที่ 7 นี้เอง พระเจ้าจิตรเสน (มเหนทรวรมัน) จึงใช้นามว่า  คิริศะ ส าหรับศิวลึงค์ซึ่ง
พระองค์ได้ประดิษฐานไว้เหนือเนินเขาหลายแห่ง เพื่อแสดงชัยชนะที่พระองค์ทรงมีต่อฟูนัน (สิริวัฒน์ ค าวันสา, 
2522 : 89-90) 
 นายมุส นักปราชญ์ชาวฝรั่งเศสท่านหนึ่งได้กล่าวว่าการบูชายัญมนุษย์เกี่ยวกับพิธีเคารพบูชาพื้นดิน
และเป็นลักษณะโดยเฉพาะของทวีปเอเชียซึ่งได้รับลมมรสุม ในประเทศอินเดียเองพิธีเก่ียวกับศักติ (ชายาของเทพ
เจ้า) ก็เกี่ยวกับการบูชายัญมนุษย์เช่นเดียวกัน พิธีนี้คงมีมาแล้วตั้งแต่สมัยก่อนอารยัน นายโกสัมพีชาวอินเดียได้
กล่าวว่า “คัมภีร์กาลิกาปุราณะ ซึ่งแต่งขึ้นระหว่าง ค.ศ. 507-1007 ได้กล่าวว่าเทพธิดากาลีโปรดปรานในการ
สังเวยด้วยเลือด โดยเฉพาะอย่างยิ่งเลือดมนุษย์ สิ่งนี้แสดงให้เห็นว่าศาสนาพราหมณ์ ซึ่งยุ่งยากซับซ้อน ได้ซ่อน
ความพยายามที่จะกลืนและให้อิทธิพลแก่กิจพิธีที่ป่าเถื่อนและน่าขยะแขยงไว้ภายใต้ความเชื่อถือโชคลางผีสาง
ของตน ทั้งนี้ก็โดยที่ไม่ต้องการที่จะท าลายกิจพิธีเหล่านั้น เช่นเดียวกับที่อาจผสมกลมกลืนประชาชนเข้ามาโดยไม่
ต้องการขัดแย้งกันอย่างรุนแรง” 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

1118  
 

 เซอร์ เจ. วูดรอดฟ (Sir J. Woodroffe) ได้กล่าวในหนังสือเรื่อง ศักติและศักตะว่า “พิธีบูชายัญมนุษย์
ซึ่งคัมภีร์ตันตระชื่อ กาลิกลัปลดา กล่าวว่า กษัตริย์เท่านั้นที่จะทรงกระท าพิธีนี้ได้  และคัมภีร์ตันตระสารกล่าวว่า
พราหมณ์ไม่อาจประกอบพิธีนี้ได้” ด้วยเหตุนี้พิธีบูชายัญซึ่งจดหมายเหตุจีนสมัยราชวงศ์สุย กล่าวว่า “ทุกปี
พระราชาต้องเสด็จเข้าไปในศาสนสถานแห่งนี้เพื่อทรงกระท าการบูชายัญในเวลากลางคืน” จึงไม่ใช่พิธีพราหมณ์ 
แต่เป็นพิธีที่พราหมณ์ไม่ได้ยกเลิกและไม่ร่วมด้วย ผู้ประกอบพิธีคือ พระราชา นั่นเป็นลักษณะส าคัญของพิธีบูชา
ยัญซึ่งนายมุสได้อธิบายว่า “พระผู้เป็นเจ้าแห่งพื้นดินก็คือการท าให้ก าลังแรงของพื้นดินกลายเป็นเทพเจ้าขึ้นมา 
เทพเจ้าองค์นี้ไม่มีตัวตน แต่อาจจับต้องได้ อาจติดต่อด้วยได้กับหมู่ประชากรที่อยู่ล้อมรอบพระองค์ สิ่งนั้นก็คือ
พระองค์ได้เข้ามาสิงสถิตอยู่ในบุคคลที่ถูกบูชายัญ ผู้ที่ถูกบูชายัญไม่ได้ถูกสังเวยแด่เทพเจ้า เพราะเหตุว่าพระองค์
ไม่ได้โปรดเสวยเนื้อมนุษย์แต่เป็นร่างที่พระองค์อาจเข้ามาสิงสถิตได้ในชั่วระยะเวลาประกอบพิธี ในร่างนั้นสิ่งที่จับ
ต้องไม่ได้ จึงมีตัวตนขึ้นมาและกลายเป็นสิ่งที่อาจงอนง้อได้ ด้วยเหตุนั้นประชาชนจึงสามารถติดต่อกับเทพเจ้าได้ 
โดยทางหัวหน้าของเขา (กษัตริย์) ซึ่งเป็นหัวหน้าทางศาสนาด้วย” 
 การที่พระอิศวรและพระอุมาทรงเกี่ยวข้องกับภูเขา อาจท าให้เกิดกิจพิธีบูชายัญลักษณะเช่นนี้ซึ่งแสดง
อยู่ในศิวลึงค์ ดังที่นายมุสกล่าวว่า “กลายมาจากแผ่นหินหยาบ ๆ ที่ใช้ในกิจพิธีเกี่ยวกับการเพาะปลูก” ศิวลึงค์
หรือองค์ก าเนิดของเพศชายซึ่งเป็นเครื่องหมายของความอุดมสมบูรณ์นี้ แสดงถึงอ านาจในการสร้างสรรค์ของ  
พระอิศวร ศิวลึงค์นี้แทรกลงไปในพื้นดินซึ่งแสดงโดยฐานคือโยนี (ได้แก่ ฐานสี่เหลี่ยม) แต่นอกไปจากศิวลึงค์ที่
มนุษย์สร้างขึ้นแล้ว ยังมีศิวลึงค์ธรรมชาติ ได้แก่ แท่งหินซึ่งตั้งอยู่เหนือพื้นดินหรือยอดภูเขาศิวลึงค์ธรรมชาติ
เหล่านี้แทรกลงไปในพื้นดินได้เองด้วยอ านาจแห่งการสร้างสรรค์ที่มีอยู่ (กมเลศวร ภัตตตาจารย์, 2516 : 12-13)  
 จดหมายเหตุจีนสมัยราชวงศ์สุยได้กล่าวว่า การผสมกันระหว่างศาสนาพราหมณ์ลัทธิไศวนิกายและ
ความเชื่อถือของชนพื้นเมืองนั้น มีอยู่แล้วในเจนละ เครื่องมือในการผสมนี้คือกษัตริย์ซึ่งทุกคนยอมยกหน้าที่ให้ 
พระองค์ทรงเป็นทั้งหัวหน้าชาวอินเดียและชาวพื้นเมือง พระองค์ทรงเป็นสัญลักษณ์ของการผสมทางเชื้อชาติด้วย 
เพราะเหตุว่าในบรรพบุรุษของพระองค์นั้นคงมีทั้งชาวอินเดียและชาวพื้นเมืองปนกันอยู่ 
 กษัตริย์เจนละผู้เริ่มปราบฟูนันคือพระเจ้าภววรมัน และพระเจ้าจิตรเสน (มเหนทรวรมัน) ทรงนับถือ
ศาสนาพราหมณ์ลัทธิไศวนิกาย พระเจ้าภววรมันทรงสร้างศิลาจารึกที่ปราสาทพนมบันทาย กล่าวถึงการ
ประดิษฐานศิวลึงค์ จารึกสมัยหลังกล่าวว่า พระองค์ทรงนับถือพระศิวะคัมภีเรศวรเป็นพิเศษและได้ทรงสร้าง 
ศาสนสถานถวายพระอิศวร เจ้าชายจิตรเสนทรงสร้างศิวลึงค์ไว้ตามที่ต่าง ๆ หลายองค์ เมื่อขึ้นครองราชย์ทรง 
พระนามว่ามเหนทรวรมันแล้ว พระองค์ได้ทรงประดิษฐานศิวลึงค์ไว้ตามเนินเขาหลายแห่งเพื่อเป็นที่ระลึกในการ
ที่ทรงมีชัยชนะเหนือฟูนัน ศิวลึงค์เหล่านี้พระองค์ทรงถวายพระนามว่าคิริศะ (ผู้นอนอยู่เหนือภูเขา) นอกจากนี้
พระองค์ยังทรงสรา้งรูปโคนนทิซึ่งเป็นสัญลักษณ์รูปสัตว์ของพระอิศวรด้วย ในขณะที่ศิวลึงค์ถูกสร้างขึ้นในระหว่าง
การรบพุ่งปราบปราม รูปโคนนทิก็สร้างขึ้นภายหลัง 
 ศาสนาพราหมณ์ลัทธิไวษณพนิกาย ได้ปรากฏอยู่เช่นเดียวกันในรัชกาลของพระเจ้าภววรมัน จารึกรุ่น
หลังซึ่งค้นพบที่แถวโรบังโรมาส (Robang Romas) กล่าวว่าใน ค.ศ. 598 รัชกาลของพระเจ้าภววรมัน พระเจ้านร
สิงหคุปต์ (Narasimha Gupta) ผู้เป็นเจ้าประเทศราชได้ทรงสร้างรูปพระกปิลวาสุเทพ (Briggs, Lawrence 
Palmer, 1951 : 44-45) 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 1119 
 

 พระเจ้าอีศานวรมันที่ 1 ผู้เป็นโอรสและสืบต่อจากพระเจ้ามเหนทรวรมัน ทรงปราบปรามฟูนันอย่าง
ราบคาบ พระองค์ทรงสร้างเมืองอีศานปุระ (สมโบร์ไพรกุก) ขึ้นเป็นราชธานี ณ ที่นั้นได้ค้นพบจารึกหลายหลักซึ่ง
แสดงให้เห็นว่าศาสนาพราหมณ์ลัทธิไศวนิกายก าลังแพร่หลายและมีอิทธิพลใหม่  ๆ เข้ามาผสมด้วย เช่น จารึกที่
สมโบร์ไพรกุก (Sambor-Prei kuk)  ค.ศ. 627 กล่าวถึงนิกายปาศุปัต (         ) เป็นครั้งแรกในเขมรสมัยก่อน
เมืองพระนคร นอกจากนี้จารึกที่ปราสาทพนมบายัง ยังกล่าวสรรเสริญพระอิศวร ซึ่งเป็นหลักฐานครั้งแรกอย่าง
แน่นอนเก่ียวกับศาสนาพราหมณ์ลัทธิไศวนิกายในเขมรสมัยก่อนเมืองพระนครด้วย (Briggs, Lawrence Palmer, 
1951 : 51) 
 อย่างไรก็ตาม ได้พบหลักฐานเกี่ยวกับลัทธิไวษณพนิกายในจารึกที่ปราสาทกุกพระโกต(Kuk  Preah 
Kot) กล่าวถึงของถวายจากผู้รับใช้ (ภฤตฺย) ของกษัตริย์แก่กองทัพและแด่เทวรูปพระนารายณ์ซึ่งมีพระนามว่า
จักรตีรถสวามิน นามนี้เคยเป็นนามของวิษณุบาท ซึ่งเจ้าชายคุณวรมันแห่งฟูนันได้ทรงสร้างขึ้นที่ถัปมอยในแหลม
โคชินไชนา ดังนั้นศาสตราจารย์ ยอร์ช เซเดส์ จึงสันนิษฐานว่า ณ ที่นี้หมายถึงว่าพระเจ้าอีศานวรมันที่ 1             
ทรงปราบปรามฟูนันได้อย่างราบคาบ ศาสนสถานในศาสนาพราหมณ์ลัทธิไวษณพนิกายดังกล่าวอยู่ภายใต้ความ
คุ้มครองของพระศิวะประหสิเตศวร ซึ่งเป็นเทพเจ้าองค์ส าคัญแห่งปราสาทสมโบร์ไพรกุกหมู่ใต้ ด้วยเหตุนี้ ณ ที่นี้  
จึงเป็นการผสมกันของศาสนาพราหมณ์ 2 นิกาย คือ ไศวนิกายและไวษณพนิกาย จารึกอีก 3 หลัก ได้แก่ จารึก
วัดจักเรต (Vat Chakret) ค.ศ. 626 จารึกอังพู (Ang Pou) และจารึกสมโบร์ไพรกุก (Sombor-Prei Kuk) ได้
กล่าวถึงการเคารพบูชาพระหริหระหรือพระศังกรนารายณ์ด้วย (กมเลศวร ภัตตาจารย์, 2516 : 15) โดยจะขอ
ยกตัวอย่างข้อสนเทศของจารึกอังพู ที่ได้ระบุถึงการรวมภาคกันระหว่างพระหระ (Hara) และพระอชูตะ 
(Achuta)*** เพื่อผดุงไว้ซึ่งความดี (Eliot, Charles, 1998 : 114)   
 พระเจ้าภววรมันที่ 2 ผู้เป็นโอรสของพระเจ้าอีศานวรมันที่ 1 (จากจารึกพระเจ้าภววรมันที่ 2) ทรงขึ้น
ครองราชย์ต่อ จารึกส่วนใหญ่ในรัชกาลของพระองค์อยู่ในศาสนาพราหมณ์ลัทธิไศวนิกาย เช่น จารึกปราสาทพนม
พระวิหาร (Phnom Preah Vihear) ค.ศ. 639 มีการสลักค าว่า “ไศวะ” ซึ่งหมายถึงพราหมณ์ในนิกายปาศุปัต
เป็นผู้บ าเพ็ญตบะตามวิธีไศวะ 
 อย่างไรก็ตาม ลัทธิไวษณพนิกายมีปรากฎในจารึกที่โพญาโหร (Ponhear Hor) กล่าวถึงการสร้างรูป
พระวิษณุไตรโลกยสาร (Vishnu - Trailokyasãra) จารึกหลักนี้ยังแสดงให้เห็นถึงการผสมกันเนื่องจากกล่าวถึง
การสร้างศิวลึงค์รูปนางทุรคา และพระหริหระ (Briggs, Lawrence Palmer, 1951 : 53) 
 พระเจ้าชัยวรมันที่ 1 ขึ้นครองราชย์ประมาณ ค.ศ. 657 ศาสนาพราหมณ์ลัทธิไศวนิกายยังคง
แพร่หลาย พระองค์ทรงเอาพระทัยใส่แก่ศาสนสถานโบราณทีเ่ขาพนมและลิงคบรรพต แต่ลัทธิไวษณพนิกายยังคง
มีอยู่ซึ่งปรากฏในจารึกที่ปราสาทบาเสต (Basat) กล่าวถึงนิกายภาควัตปาญจราตร จารึกอีกหลักหนึ่งซึ่งค้นพบที่
ปราสาทภูมิจเรย (Phum Chrei) กล่าวถึง การสร้างรูปพระกปิลวาสุเทพ (กมเลศวร ภัตตาจารย์, 2516 : 16) 
การเคารพบูชาพระหริหระมีปรากฎอยู่ในจารึกที่วัดไพรเวียร (Vat Prey Vier) และจารึกบาราย (Baray) 
นอกจากนี้ จารึกในสมัยพระเจ้าชัยวรมันที่ 1 มีภาพสลักเป็นรูปพระอิศวรทรงโคนนทิอยู่ที่เบื้องล่างของจารึก 
ข้อความตอนหนึ่งของจารึกว่าเป็นโค “โคของข้าพเจ้าสีขาวและมีเขา” และอีกตอนหนึ่งว่า “พระองค์ก็ทรงอวตาร

                                                           
***

 พระอชูตะหมายถึงพระศิวะในขณะที่พระหระหมายถึงพระอิศวร 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

1120  
 

ลงมาเป็นโค” ท าให้สันนิษฐานได้ว่าลัทธิไศวนิกายเคารพรูปโคนนทิ ซึ่งเป็นพาหนะของพระศิวะด้วย (สิริวัฒน์            
ค าวันสา, 2522 : 90) 
 เมื่อพระเจ้าชัยวรมันที่ 1 สิ้นพระชนม์ใน ค.ศ. 681 เจนละเกิดจลาจลแบ่งเป็นเจนละบกและเจนละน้ า 
เจนละน้ ายังแบ่งออกเป็นหลายแคว้น จารึกในระยะนี้กล่าวถึงศาสนาพราหมณ์ลัทธิไศวนิกายและไวษณพนิกาย 
และบางครั้งก็มีการผสมกัน จารึกที่ปราสาทบารายตะวันตก (West Baray) ค.ศ. 713 อยู่ในลัทธิไศวนิกายและ
เป็นของพระนางชัยเทวี ซึ่งเป็นมเหสีหม้ายของพระเจ้าชัยวรมันที่ 1 จารึกบทที่ 2 กล่าวว่า “แม้พระนางจะต้อง
ทรงทนทุกข์ทรมานเนื่องจากกลียุค แต่พระนางก็ยังคงทรงแบกน้ าหนักแห่งแผ่นดินอยู่ ” จารึกหลักเดียวกัน
พราหมณ์ผู้หนึ่งในลัทธิไศวนิกายมีนามว่าศักรสวามินและมาจากประเทศอินเดียภาคเหนือ ท่านผู้นี้ได้สมรสกับ
ราชธิดาของพระเจ้าชัยวรมันที่ 1 คือ เจ้าหญิงโศภาชยา และได้ร่วมกันสร้างรูปพระอิศวรนามว่า ตริปุรานตเกศวร 
(Briggs, Lawrence Palmer, 1951 : 60) จารึกอีกหลักหนึ่งที่โลเบิกสโรต (Lobot Srot) ค.ศ. 781 กล่าวถึง
กษัตริย์ทรงพระนามว่า ชัยวรมันที่ 1 และได้กล่าวถึงการผสมกันระหว่างลัทธิไศวนิกายและไวษณพนิกาย จารึก
หลักนี้กล่าวขึ้นต้นสรรเสริญพระนารายณ์ว่า โอํ นโม ภควเต วาสุเทวาย แต่ต่อมาก็กล่าวถึงการสร้างศิวลึงค์ 
(กมเลศวร ภัตตาจารย์, 2516 : 17) 
 การที่พระเจ้าชัยวรมันที่ 2 ได้เสด็จขึ้นครองราชย์และทรงตั้งราชอ านาจแห่งกษัตริย์เขมรสมัยเมือง
พระนครขึ้นเมื่อ ค.ศ. 802 นับว่ามีความส าคัญอย่างใหญ่หลวง ตั้งแต่สมัยนี้เริ่มมีการตั้ง “ลัทธิเทวราช” ขึ้นจาก
จารึกรุ่นหลังคือจารึกสดกก๊อกธม ค.ศ. 1052 จุดประสงค์ของการตั้ งลัทธิเทวราชเพื่อประกาศอิสรภาพต่อชวา
และรวมดินแดนเขมรเข้าเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน “เพื่อประเทศกัมพูชาจะไม่ต้องขึ้นแก่ชวาอีกต่อไป และจะมี
พระราชาอยู่แต่เพียงพระองค์เดียวคือ พระจักรพรรดิ” พิธีตั้งลัทธิเทวราชนี้กระท าตามคัมภีร์ในลัทธิตันตระ            
4 คัมภีร์ซ่ึงจารึกสดกก๊อกธม เรียกว่า “พักตร์ทั้งสี่ของพระตุมพุรุ” หมายถึงการที่กษัตริย์ทรงมีอ านาจครอบคลุม
ไปทั้งสี่ทิศนั่นเอง ลัทธิเทวราชกระท าให้กษัตริย์กลายเป็นสมมติเทพ พระองค์ไม่ได้ทรงเป็นมนุษย์ธรรมดาแต่
กลายเป็นส่วนหนึ่งของพระอิศวร โดยศิวลึงค์ได้บรรจุพระองค์อันละเอียดอ่อนของกษัตริย์ไว้ภายใน ผู้รักษา        
ศิวลึงค์นี้คือพราหมณ์ ด้วยเหตุนั้นทั้งกษัตริย์ ศิวลึงค์ และพราหมณ์จึงกลายเป็นหน่วยเดียวกัน แยกออกจากกัน
มิได้ พิธีนี้ไม่ใช่ราชพิธีซึ่งเคยกระท ากันมาเหนือลิงคบรรพต (รวมทั้งบนเขาบาพนม) ซึ่งเป็นราชพิธีกษัตริย์ทรง
กระท าเองและพราหมณ์ไม่ได้ร่วมพิธีด้วย ส าหรับพิธีเทวราชนี้พราหมณ์เป็นผู้ประกอบพิธี ด้วยเหตุนั้นลัทธิเทวรา
ชจึงมิใช่แต่สนับสนุนพระราชอ านาจของกษัตริย์เท่านั้น แต่ยังสนับสนุนอ านาจของพวกพราหมณ์ด้วย (กมเลศวร              
ภัตตาจารย์, 2516 : 17) 
 ศาสนาพราหมณ์ยังเข้าไปมีบทบาทบางส่วนเกี่ยวกับขนบธรรมเนียมประเพณีของชาวเขมรสมัยก่อน
เมืองพระนคร กล่าวคือ เชื่อว่ามือขวาบริสุทธิ์และมือซ้ายไม่บริสุทธิ์ ช าระร่างกายทุกเช้า สีฟันด้วยเศษไม้ชิ้น             
เล็ก ๆ นอกจากนี้ยังอ่านหรือท่องบทสวดมนต์ จะช าระร่างกายอีกครั้งก่อนรับประทานอาหาร เมื่อรับประทาน
อาหารเสร็จแล้วใช้ไม้จิ้มฟัน และสวดมนต์อีกครั้งหนึ่ง ส าหรับการปลงศพนั้น ลูกหลานผู้ตายจะอดอาหารเป็น
เวลา 7 วัน จะโกนศีรษะเพื่อเป็นเครื่องหมายของความเศร้าโศก และมีการร่ าไห้ด้วยเสียงอันดัง ระหว่างเคลื่อน
ขบวนศพ มีการร้องเพลงและเล่นเครื่องดนตรีชนิดต่างๆ ท าการเผาศพบนเชิงตะกอนซึ่งประกอบด้วยไม้หอม          
ทุกชนิด เถ้าถ่านน ามาใส่โกศทองหรือเงินน าไปทิ้งในน้ าลึก ซึ่งเรียกว่าการลอยอังคาร ส่วนคนที่ยากจนใช้ผอบท า



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 1121 
 

ด้วยดินเหนียวระบายสีต่าง ๆ แต่บางคนพอใจที่จะทิ้งซากศพไว้ในภูเขา โดยให้สัตว์ป่ากิน เป็นอาหาร (สุภัทรดิศ 
ดิศกุล,ม.จ., 2535 : 158-159) 
 นอกจากนี้ศาสนาพราหมณ์ยังเข้าไปมีบทบาทในด้านศิลปกรรมโดยเฉพาะประติมากรรม ดังจะเห็นได้
จากเขาพนมดานั้นเป็น “สถานที่ศักดิ์สิทธิ์” ของเมืองนครบุรี (Angkor Borei) ศาสนสถานแห่งนี้ได้รับการเคารพ
บูชาต่อกันลงมาเป็นเวลาหลายร้อยปี ได้ค้นพบประติมากรรมสมัยก่อนเมืองพระนครซึ่งมีลักษณะหาได้ยาก 7 
องค์ ณ สถานที่แห่งนี้ นอกจากนี้ยังค้นพบประติมากรรมสมัยเดียวกัน ณ ที่อื่น ๆ อีกเช่น รูปพระกฤษณะ จากวัด
เกาะ รูปพระนารายณ์จากปราสาทตวลไดบวน ปราสาทจงพิสัย และวัดก าปงหลวงที่เมืองนครบุรี  ประติมากรรม
เหล่านี้สลักเป็นรูปพระนารายณ์และพระอิศวรผสมกัน ตั้งแต่ 1.40 ถึง 3.45 เมตร บางรูปร่างสลักขึ้นอย่าง
ละเอียดแต่บางรูปก็มีการสลักอย่างคร่าว ๆ มีใบหน้าแบนใหญ่มีจมูกค่อนข้างโค้ง ผมม้วนเป็นหลอดมันแบนที่
เรียกว่า “แบบอังกฤษ” และมีหมวกรูปทรงกระบอกสวมอยู่เหนือศีรษะ แต่มิได้คลุมจนถึงต้นพระศอทรงเกล้า
เกศาอย่างสวยงามประกอบด้วยชายเกศาห้อยลงมาเป็นขมวดค่อนข้างหนักบนด้านหลังและบนต้นพระศอ ผ้าทรง
เป็นผ้าโจงกระเบนสั้นห้อยทับกัน 2 ชั้น มีปมแผ่ออกไปจากชายพกซึ่งแลเห็นได้บนขอบด้านบนของผ้าทรง เครื่อง
แต่งกายที่แตกต่างไปจากแบบนี้ก็ได้แก่ เคร่ืองแต่งองค์ของพระกฤษณะจากวัดเกาะ (สุภัทรดิศ ดิศกุล,ม.จ., 2515 
: 10-11) 
 จะสังเกตได้ว่าประติมากรรมเขมรสมัยก่อนเมืองพระนครเหล่านี้มีลักษณะแตกต่างจากประติมากรรม
วิทยาของอินเดีย ไม่ว่าจะเป็นพระกฤษณะโควรรธนะ พระพลราม หรือพระนารายณ์ 8 กร ซึ่งสิ่งที่ทรงถือนั้นก็ยัง
ไม่เป็นที่รู้จัก ศาสตราจารย์ปิแอร์ ดูปองต์ ได้แบ่งประติมากรรมเหล่านี้ออกเป็น 2 หมู่ ประติมากรรมที่แสดง           
ท่าเป็น “ธรรมชาติ” ที่สุดจัดเป็นประติมากรรมที่เก่าที่สุด ที่สลักอย่างคร่าว ๆ จับเป็นแบบที่หลังกว่านัน้นา่สงัเกต
ว่ายกเว้นประติมากรรมเพียงรูปเดียว ประติมากรรมทั้งหมดที่มาจากพนมดาตกอยู่ในหมู่ที่ 1 ทั้งสิ้น ด้วยเหตุนั้น
ความแตกตา่งนั้น จะเป็นด้วยระยะเวลาหรือสุกลช่างยังต้องพิจารณาอยู่ 
 ได้มีความพยายามที่จะจัดประติมากรรมที่เหลือทั้งหมดเข้ากับแบบต่าง ๆ ของสถาปัตยกรรมซึ่งก็
น่าเชื่อถือบ้างไม่น่าเชื่อถือบ้าง ประติมากรรมที่รูปต่าง ๆ กันได้ จัดรวมเข้ากับประติมากรรม 3 รูป คือ รูปนาง   
ทุรคา พระหริหระ และพระพรหม รูปทั้งสามได้ค้นพบที่เมืองสมโบร์ไพรกุก ประติมากรรมที่น่าสนใจที่สุด คงเป็น
รูปนางทุรคาซึ่งมาจากเทวาลัยหลังที่ 9 ที่สมโบร์ไพรกุก ประติมากรรมนี้ได้รับการบูรณะใน ค.ศ. 1969เป็น
ประติมากรรมที่นุ่งผ้ายาวและยืนท่าตริภังค์ (เอียงตน) มีวงโค้งเกือกม้ายึดเฉพาะแขนข้างบน อย่างไรก็ดีความ
อ่อนหวานปนอยู่ในนั้น ได้มีการรวมประติมากรรมสตรีอีก 2 รูปเข้าด้วยกับรูปนี้แม้จะมีความแตกต่างกันก็พอใจ 
คือรูปพระเทวี (พระอุมา) ซึ่งค้นพบที่เกาะเกรียง (สุภัทรดิศ ดิศกุล,ม.จ., 2539 : 259) และประติมากรรมซึ่งมา
จากอ าเภออรัญประเทศ จังหวัดปราจีนบุรี และปัจจุบันอยู่ในพิพิธภัณฑ์วังสวนผักกาด กรุงเทพฯ (สุภัทรดิศ 
ดิศกุล,ม.จ., 2530 : 54) ส่วนประติมากรรมแบบไพรกเมงและก าพงพระ ซึ่งคงรักษาวงโค้งเกือกม้าส าหรับยึดแขน 
ยืนตรง แต่ก็มีท่ายืนเอียง เช่น รูปพระหริหระจากปราสาทอันเดต (สุภัทรดิศ ดิศกุล,ม.จ., 2539 : 262) 
 ด้วยเหตุนั้นจะเห็นว่าประติมากรรมในศิลปะสมัยก่อนเมืองพระนครในคริสต์ศตวรรษที่ 6-8 ที่สามารถ
รู้จักกันนี้ย่อมเป็นการที่จะก าหนดอายุเวลาได้ อย่างไรก็ตามได้มีการพยายามสร้างสายแห่งวิวัฒนาการโดยคิดว่า
ประติมากรรมเหล่านี้เร่ิมจากแบบธรรมชาติไปยังการสลักอย่างคร่าว ๆ จะทราบได้อย่างไรว่า ประติมากรรมที่มี



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

1122  
 

ความงามน้อยกว่าอยู่ในสมัยหลังกว่าหรือเป็นเพียงแต่ผลงานของช่างฝีมือไม่งดงามเท่านั้น รายละเอียดในเครื่อง
แต่งกายหรือทรงผมแม้เป็นเครื่องหมายของสกุลช่างหรือรวมอยู่ในสายแห่งวิวัฒนาการโดยทั่วไปแต่จะจัด
ประติมากรรมซึ่งไม่ได้เป็นผลงานชิ้นเอก อย่างไรด้วยเหตุนี้เองประติมากรรมสมัยก่อนพระนครเป็นจ านวนมากจึง
ถูก “จัด” ให้อยู่ในคริสต์ศตวรรษที่ 8 
 นอกจากนี้ยังมีข้อสังเกตอื่นอีกคือ นอกไปจากเข็ดขัดสลักเลียนแบบเครื่องเพชรพลอยซึ่งมีอยู่บน
ประติมากรรมบางรูปที่ถูกจัดอยู่ในคริสต์ศตวรรษที่ 6 แล้ว ก็มักจะกล่าวกันถึงการไม่มีเครื่องอาภรณ์ที่สลักบน
เทวรูปโดยทั่วไป ความจริงการไม่มีเคร่ืองอาภรณ์เช่นนี้คงเกิดจากการที่เทวรูปทุกองค์ทรงสวมเครื่องอาภรณ์จริงๆ 
ที่ถอดออกได้ ซึ่งคงท าด้วยวัตถุมีค่าและได้สูญหายไปหมดแล้วภาพสลักโดยเฉพาะบนทับหลังได้แสดงให้เห็นว่า
เครื่องอาภรณ์ของเทวดาเหล่านี้จะมีรูปร่างเป็นอย่างไร (สุภัทรดิศ ดิศกุล,ม.จ., 2515 : 122) 
 ประติมากรรมของเขมรสมัยก่อนเมืองพระนครไม่ได้สร้างขึ้นในศาสนาพราหมณ์ลัทธิไวษณพนิกาย
เท่านั้นไม่เหมือนกบัในสมัยเร่ิมแรก อย่างไรก็ดี ไม่ค่อยได้ค้นพบเทวรูปพระอิศวรนอกไปจากรูปพระอิศวรจากก า
ปงจามเก่า แต่ได้ค้นพบศิวลึงค์เป็นจ านวนมาก ถึงกระนั้นก็ย่อมเป็นการยากที่จะก าหนดอายุของศิวลึงค์ใน
สมัยก่อนเมืองพระนคร เพราะรูปร่างที่สร้างขึ้นตามแบบนั้นมีการเปลี่ยนแปลงไปเพียงเล็กน้อยเท่านั้น  (Briggs, 
Lawrence Palmer, 1957 : 71)  
 นอกจากนั้นยังเป็นการยากที่จะทราบว่ารูปเทวสตรีที่ค้นพบนั้น เป็นรูปเทพองค์ใดยกเว้นบางรูป
เท่านั้น เนื่องจากแทบทุกองค์ทรงมงกุฎหรือเกศาถัก นอกจากนั้น สิ่งที่อาจช่วยในการสันนิษฐานได้ก็คือ สิ่งของที่
ถืออยู่ในพระหัตถ์ แต่ส่วนใหญ่ก็มักจะหักเสียก่อนและหายสาบสูญไป อย่างไรก็ตามประติมากรรมเทวสตรีบาง
องค์ก็มีรูปศีรษะควายสลักอยู่เหนือฐานซึ่งท าให้ทราบ ได้ว่าเป็นรูปนางทุรคาภายใต้รูปของมหิษามรรทินี คือ          
“ผู้ที่ฆ่าอสูรรูปควาย” (กมเลศวร ภัตตาจารย์, 2516 : 66) 
 จะเห็นได้ว่าศิลปะเขมรสมัยก่อนเมืองพระนคร ได้รับอิทธิพลทางด้านศาสนาพราหมณ์จากอินเดียมา
ผสมผสานกับความเชื่อดั้งเดิมของชาวพื้นเมืองเดิม 
 จึงสรุปได้ว่าศาสนาพราหมณ์ในเขมรสมัยก่อนเมืองพระนคร แบ่งได้ 2 นิกายคือ ลัทธิไศวนิกาย          
(นับถือพระอิศวร) หรือการสร้างศิวลึงค์ไว้ตามเนินเขาอันแสดงสัญลักษณ์แห่งชัยชนะ การสร้างรูปโคนนทิซึ่งเป็น
สัตว์พาหนะของพระอิศวร ฯลฯ และลัทธิไวษณพนิกาย (นับถือพระนารายณ์) มีการสร้างศาสนสถาน และรูป  
พระนารายณ์ เพื่อเคารพบูชาเช่นเดียวกับลัทธิไศวนิกายรวมทั้งมีการนับถือบูชาพระหริหระ ซึ่งเป็นการผสมผสาน
กันระหว่างไศวนิกายและไวษณพนิกาย 
 นอกจากนี้ศาสนาพราหมณ์ยังเกี่ยวข้องด้านศิลปกรรม โดยเฉพาะการสร้างรูปสัญลักษณ์แทนการ
เคารพบูชาพระอิศวรและพระนารายณ์ ซึ่งไว้ในที่สูงยังแฝงไว้ด้วยวัฒนธรรมพื้นเมือง ซึ่งวัฒนธรรมลักษณะนี้  
อาจเป็นวัฒนธรรมที่ทั้งอินเดียและเขมรสมัยก่อนเมืองพระนครเหมือนกันกล่าวคือ สร้างขึ้นเพื่อให้แผ่นดินเกิด
ความอุดมสมบูรณ์พูนสุขตลอดไป 
 
 
 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 1123 
 

เอกสารอ้างอิง 
ภาษาไทย 
กมเลศวร ภัตตาจารย์. (2516). ศาสนาพราหมณ์ในอาณาจักรขอม. แปลโดย ม.จ.สุภัทรดิศ ดิศกุล. กรุงเทพฯ :  
 โรงพิมพ์พิฆเณศ. 
บ ารุง ค าเอก. (2558). “อิทธิพลของศาสนาพราหมณ์-ฮินดูในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น.” Veridian  
 E- Journal, Silpakorn University 8,2 (พฤษภาคม-สิงหาคม) : 2399-2421. 
ประยูร ทรงศิลป์ และทรงธรรม ปานสกุณ. (2558). “แหล่งประวัติศาสตร์และโบราณคดีในนิทานพื้นบ้านเขมร”.  
 Veridian E-Journal, Silpakorn University 8,2 (พฤษภาคม – สิงหาคม) : 2616–2629. 
สิริวัฒน์ ค าวันสา. (2522). อิทธิพลวัฒนธรรมอินเดียในเอเชียอาคเนย์ (เน้นประเทศไทย). กรุงเทพฯ:   
 อักษรเจริญทัศน์. 
สุภัทรดิศ ดิศกุล, ม.จ. (2515). ประติมากรรมขอม. พระนคร: กรุงสยามการพิมพ์. 
  . (2530). “พิพิธภัณฑ์วังสวนผักกาด,” ศิลปวัฒนธรรม 8, 9 (กรกฎาคม): 54.  
  . (2530). “ประเทศกัมพูชาสมัยก่อนเมืองพระนคร,” ศิลปวัฒนธรรม 10, 5 (มีนาคม): 86-94. 
  . (2535). ประวัติศาสตร์เอเชียอาคเนย์ ถึง พ.ศ. 2000. กรุงเทพฯ: สมาคมประวัติศาสตร์ใน 
 พระราชูปถัมภ์สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี. 
  . (2539). ศิลปะขอม. กรุงเทพฯ: องค์การค้าของคุรุสภา. 
 
ภาษาต่างประเทศ 
Briggs. Lawrence Palmer. (1951). The Ancient Khmer Empire. Philadelphia: The American  
 Philosophical Society. 
Coedès, G. (1968). The Indianized States of Southeast Asia. Translated by Susan Brown  
 Cowing. Honolulu: East West Center Press. 
Dani, Ahmad Hasan. (1963). Indian Palaeography. Oxford: The Clarendon Press. 
Eliot, Charles. (1998). Hinduism and Buddhism an Historical Sketch. Curzon Press. 
Jacques, Claude. (1979). “‘F    ’, ‘Zhe l ’” : The Reality Concealed by these Chinese Views  
 of Indochina.” In Early South East Asia: Essays in Archaeology, History and  
 Historical Geography, 371-379. Edited by Ralph Bernard Smith. New York: Oxford  
 University Press. 
Majumdar, R.C. (1980).        -                                             .  
 Philadelphia: Institute for the Study of Human Issues.  
Sharan, Mahesh Kumar. (1974). Studies in Sanskrit Inscriptions of Ancient Cambodia.  
 New Delhi: Abhinav. 
Tripathi, Rama Shankar. (1942). History of Ancient India. Delhi: Motilal Banarsidass. 


