
ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

1552  
 

การด ารงอตัลกัษณ์ไทยทรงด า : ภาคปฏิบัติการทางวาทกรรมสูก่ารสรา้งความเข้มแข็ง 
ของชุมชนหมู่บ้านหัวเขาจีน 

 
Thai Song Dam Identity Maintenance: Discursive Practice to Strong Community 

Building of Hua Kao Jeen Village 
 

อภิลักษณ์ ธรรมวิมุตติ (Apiluck Thammawimutti) 

พิทักษ์ ศิริวงศ์ (Phitak Siriwong) 
 

บทคัดย่อ 
 การวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพด้วยวิธีวิทยาการวิเคราะห์วาทกรรม วัตถุประสงค์ของการวิจัย เพื่อ
วิเคราะห์การด ารงอัตลักษณ์ไทยทรงด าของชุมชนหมู่บ้านหัวเขาจีนด้วยวิธีการวิเคราะห์ตัวบท ภาคปฏิบัติการ
ทางวาทกรรม ภาคปฏิบัติการทางสังคมของการด ารงอัตลักษณ์ไทยทรงด าซึ่งน าไปสู่การสร้างความเข้มแข็งของ
ชุมชน โดยให้ความส าคัญกับการศึกษาปฏิสัมพันธ์และการหลอมรวมระหว่างอัตลักษณ์ไทยทรงด าและผู้คนใน
ชุมชนรวมไปถึงหน่วยงานภาครัฐที่เก่ียวข้อง โดยการศึกษาเอกสาร การสังเกต และการสัมภาษณ์เชิงลึกของผู้ให้
ข้อมูลหลัก ได้แก่ หัวหน้าหน่วยงานภาครัฐ ผู้น าชุมชน ปราชญ์ชาวบ้าน คณะกรรมการบริหารหมู่บ้าน และผู้คน
ที่อาศัยอยู่ในชุมชนหมู่บ้านหัวเขาจีน ต าบลห้วยยางโทน จังหวัดราชบุรี จ านวน 16 คน เพื่อรวบรวมข้อมูลในการ
วิเคราะห์วาทกรรมข้างต้น ผลการศึกษาพบว่า ตัวบทอัตลักษณ์ไทยทรงด าของหมู่บ้านหัวเขาจีน ประกอบด้วย 4 
ด้าน คือ ด้านวัฒนธรรมและประเพณี ด้านการแต่งกาย ด้านภาษาและการสื่อสาร และด้านการด ารงชีพ เป็นการ
สืบทอดกันมาเพื่อท าให้ชาวไทด าร าลึกถึงถิ่นก าเนิด และการใช้ชีวิตอยู่การสวมใส่เครื่องแต่งกายสีด าเพื่อด ารงอัต
ลักษณ์ ความสมัครสมานสามัคคี ความรักและหวงแหนแผ่นดิน ความอ่อนน้อมถ่อมตน ความซื่อสัตย์                  
การทดแทนคุณแผ่นดิน ผลการวิเคราะห์ภาคปฏิบัติการทางวาทกรรมด ารงอัตลักษณ์ไทยทรงด า มีการก าหนด
ระเบียบ กฎเกณฑ์การด ารงชีวิต การสร้างค าว่า “ไทยทรงด า” เพื่อด ารงอัตลักษณ์การสนับสนุนการผลิตซ้ าจาก
ภาคปฏิบัติการทางสังคมผ่าน 3 องค์ประกอบ ได้แก่ กิจกรรมทางสังคม การเป็นตัวแทนของผู้เป็นต้นแบบ และ
การสถาปนาอัตลักษณ์ไทยทรงด าให้เป็นทางการ ซึ่งวาทกรรมการด ารงอัตลักษณ์ไทยทรงด าได้หลอมรวม 
กลมกลืนกับแนวทางการพัฒนาประเทศภายใต้วาทกรรมชุมชนเข้มแข็งได้อย่างเหมาะสม ก่อให้เกิดการเปลี่ยน
แนวคิด วิถีชีวิต การหวงแหนอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรม ส่งผลให้กระบวนการผลิตซ้ าวาทกรรมชุมชนเข้มแข็งด้วยอัต
ลักษณ์ไทยทรงด ายังได้รับการสนับสนุนจากผู้น าชุมชนและหน่วยงานภาครัฐที่เก่ียวข้องอย่างต่อเนื่อง 

                                                           

  อาจารย์ สาขาวิชาการจัดการทั่วไป คณะวิทยาการจัดการ มหาวิทยาลยัราชภฏัหมู่บ้านจอมบึง  
      Lecturer of General Management Program, Faculty of Management Science, Muban Chombueng Rajabhat 
University, e-mail: apiluckt.mns@gmail.com  

  รองศาสตราจารย์ ดร. คณะวิทยาการจัดการ มหาวิทยาลัยศิลปากร 
 Associate Professor Dr., Faculty of Management Science, Silpakorn University 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 1553 
 

ค าส าคัญ : การวิเคราะห์วาทกรรม, อัตลักษณ์, ไทยทรงด า, ความเข้มแข็งของชุมชน 
 
Abstract 
 This research was qualitative research using discourse analysis methodology. The 
objectives of this research were to analyze the Thai Song Dam identities maintenance for 
building the strong community of Hua Kao Jeen village by using the analyses of text, discursive 
practice, and social practice. This research mainly focused on the interactions from the 
combination of Thai Song Dam Identities and community as well as local government unit. 
Following on qualitative research methodology in this research, documentary study, 
observations, and in-depth interview consisted of heads of local government units, community 
leaders, sage villagers, village committees, and local citizens; total of 16 persons were used to 
collect necessary data for discourse analyses. The results shewn the text analysis consisted of 
4 dimensions; culture and tradition, costumes, languages and communication, and lifestyle. 
Thai Son Dam identities with the black costumes were inherited as to reminding of their origin, 
ethnic harmonization, integrity, humble and gratitude. Discursive reproduction support from 
social practice came from 3 factors; social activity, representation of role model, and 
constitution of identity. The seamless amalgamation of Thai Song Dam identities and strong 
community created new ways of life, routines, sociocultural conservation. As a result, Thai 
Song Dam identity reproduction was continuously supported from village leaders and local 
government units.   
 
Keywords: Discourse Analysis, Identity, Thai Song Dam, Strong Community 
 
บทน า 
 ความหลากหลายของชนชาติไทย อันประกอบด้วยหลากหลายชาติพันธุ์ เช่น จีน ลาว มอญ เป็นต้น 
ชนกลุ่มน้อยเหล่านี้เมื่อเข้ามาอาศัยในประเทศไทยเป็นเวลานาแล้ว เกิดการปรับเปลี่ยน ผสมกลมกลืนทาง 
วัฒนธรรมและการใช้ชีวิตจนแทบไม่เหลือเอกลักษณ์ดั้งเดิมของชนชาตินั้น ๆ  ยกเว้นชาติพันธุ์ “ไทยทรงด า” ที่
ด ารงอัตลักษณ์การด าเนินวิถีชีวิต วัฒนธรรม ประเพณีที่โดดเด่นของกลุ่มชาติพันธุ์ของตนไว้อย่างเหนียวแน่นทั้งที่
ชนชาตินี้ตั้งถิ่นฐานอยู่ท่ามกลางวัฒนธรรมชนพื้นเมืองมีความเจริญของวัฒนธรรมอื่นที่แพร่เข้ามา แต่ยังคงรักษา
ความเป็นอัตลักษณ์ไว้อย่างชัดเจน (กาญจนา สุวรรณศิลป์ และคณะ, 2546) ชาวไทยทรงด า (หรือไทด า) มีถิ่น
ฐานเดิมอยู่บริเวณสิบสองจุไท การอพยพของชาวไทด าเข้าสู่สยามตั้งแต่สมัยสมเด็จพระเจ้ากรุงธนบุรี จนถึงช่วง
ต้นกรุงรัตนโกสินทร์ ต่างถูกให้มาตั้งถิ่นฐานบริเวณอ าเภอเขาย้อยในปัจจุบัน ก่อนจะมีการโยกย้ายไปตั้งถิ่นฐานใน
เขตจังหวัดอ่ืนภายหลังจากการยกเลิกระบบไพร่ในสมัยรัชกาลที่ 5 (ณรงค์ อาจสมิติ, 2555) ชาวไทยทรงด าที่เข้า
มาอาศัยในประเทศไทยเป็นเวลานานท าให้ความเชื่อดั้งเดิมได้รับการปรับเปลีย่น ลดทอน เพิ่มเติม ผสมผสานตาม



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

1554  
 

กระแสความเจริญสมัยใหม่ แต่ยังคงด ารงอยู่ได้ภายใต้ระบบความสัมพันธ์ทางเครือญาติ ความสามัคคี ผู้น าชุมชน 
(กานต์ทิตา สีหมากสุก และบุญรอด บุญเกิด, 2559) 
 จากวิกฤติเศรษฐกิจของประเทศท าให้เกิดปัญหาทางสังคมตามมาหลายประการ เช่น ปัญหาการ
ว่างงานที่ส่งผลกระทบต่อผู้ยากจนและผูอ้ยู่ในข่ายที่ไมไดรับบริการของรัฐอย่างเพียงพอ ปัญหาช่องว่างของรายได
และการไดรับผลของการพัฒนาที่ไมเท่าเทียมกันระหว่างเมือง และชนบท ปัญหาการปรับตัวให้ทันกับวัฒนธรรม
ต่างชาติ ปัญหาการพัฒนาประเทศและสังคม อย่างต่อเนื่องและยั่งยืนท าไดยาก เพราะมีข้อจ ากัดด้านทรัพยากร 
ทุกปัญหาเป็นปัญหาที่ยิ่งใหญ่ ซึ่งมีความสลับซับซ้อนเกินกว่าให้ฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งแกไขตามล าพังได้ จึงจ าเป็นต้อง
ให้ความส าคัญมากขึ้นต่อการใช้กระบวนการจัดการที่เน้นประชาชนเป็นศูนย์กลาง โดยความช่วยเหลือของ 
ภาคเอกชนและองค์กรสาธารณประโยชน์ต่อชุมชนท้องถิ่น (เตือนใจ บรรเจิดกิจ, 2544) การน าแนวคิดการ
เสริมสร้างชุมชนเข้มแข็งมาเป็นนโยบายการแก้ปัญหาชุมชนแบบยั่งยืนของภาครัฐ จะเป็นการเริ่มต้นของการ
พัฒนาสังคมรูปแบบใหม่ที่ให้ความส าคัญกับประชาชน ในเรื่องกระบวนการตัดสินใจและการมีส่วนร่วมเสนอแนะ
แนวทางการแก้ไขปัญหาจากมุมมองของประชาชน เนื่องจากประชาขนในแต่ละท้องที่มีความหลากหลายทาง
วัฒนธรรมและประเพณีที่ต่างกัน รวมทั้งชีวิตความเป็นอยู่ สภาพทางภูมิศาสตร์ที่แตกต่างกัน ดังนั้นการเปิด
โอกาสให้ประชาชนเข้ามามีบทบาทในการแก้ไขปัญหาของชุมชนเองจ าเป็นต้องแสวงหาความร่วมมือจากทุก ๆ 
ฝ่ายในสังคม ทั้งภาครัฐและเอกชน รวมทั้งประชาชนในชุมชนนั้น ๆ ด้วย ซึ่งคาดหวังว่าในที่สุดจะน าไปสู่การ
แก้ปัญหาจากรากฐานที่แท้จริงและยั่งยืน (ปริญญา ตื้อแก้ว, 2546)  
 จังหวัดราชบุรีตั้งแต่ในอดีตมีผู้คนต่างเผ่าพันธุ์ ต่างเชื้อชาติ ต่างวัฒนธรรม ในฐานะพลเมืองซึ่ง
ปกครองโดยพระมหากษัตริย์ในหลายรัชกาล หลายราชวงศ์ ได้ปรกครองพลเมืองที่มีวัฒนธรรมของแต่ละเผ่าพันธุ์
อันแตกต่างให้อยู่ด้วยกันได้อย่างร่มเย็น ความแตกต่างทางวัฒนธรรมได้สร้างเสริมให้เกิดเป็นสีสันของสังคมสยาม 
เกิดการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมด้วยการเอาอย่างหรือหยิบยืมวัฒนธรรมของกันและกันไปมา มีกลุ่ม
เอกลักษณ์ที่น่าสนใจอยู่ 8 กลุ่ม ได้แก่ ไทยพื้นถิ่น ไทยจีน ไทยยวน ไทยเขมร ไทยทรงด า ไทยมอญ ไทยกะเหรี่ยง 
และไทยลาวเวียง ซึ่งกระจายอยู่ตามอ าเภอต่าง ๆ ในจังหวัดราชบุรี (ส านักงานวัฒนธรรมจังหวัดราชบุรี, 2550) 
 บ้านหัวเขาจีน หมู่ที่ 1 ต าบลห้วยยางโทน อ าเภอปากท่อ จังหวัดราชบุรี เป็นหนึ่งหมู่บ้าน OTOP เพื่อ
การท่องเที่ยวของจังหวัดราชบุรี โดยบ้านหัวเขาจีนเป็นนามเรียกขาน ถิ่นที่อยู่อาศัยของกลุ่ม ชนชาติพันธุ์หนึ่ง
เรียกว่า “ไทยทรงด า” บ้านหัวเขาจีนเป็นหมู่บ้านที่ยังคงรักษาอัตลักษณ์ และอนุรักษ์ ประเพณี วัฒนธรรมการ
ประกอบอาชีพ และการด ารงชีวิต แบบดั้งเดิมของชาวบ้านไทยทรงด าไว้อย่างเหนียวแน่น จนได้รับการคัดเลือก
ให้เป็นหมู่บ้าน OTOP เพื่อการท่องเที่ยว เชิงวัฒนธรรมของจังหวัดราชบุรี  ผู้วิจัยได้เห็นความส าคัญของ
วัฒนธรรมไทยทรงด าชุมชนหัวเขาจีนจึงต้องการศึกษาวิธีการสร้างวาทกรรมไทยทรงด าโดยใช้ภาคปฏิบัติการทาง
วาทกรรมซึ่งสามารถน าไปสู่ความเข้มแข็งของชุมชนได้อย่างน่าสนใจ 
 
 
 
 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 1555 
 

วัตถุประสงคข์องการวิจัย  
 เพื่อศึกษาถึงการด ารงอัตลักษณ์ไทยทรงด าสู่การสร้างความเข้มแข็งของชุมชนหมู่บ้านหัวเขาจีน 
ต าบลห้วยยางโทน อ าเภอปากท่อ จังหวัดราชบุรี ด้วยการวิเคราะห์วาทกรรมด้านตัวบท ภาคปฏิบัติการทางวาท
กรรม และภาคปฏิบัติการทางสังคม 
 
วรรณกรรมที่เกี่ยวข้อง 
 1. แนวคิดเกี่ยวกับวาทกรรม 
 วาทกรรม (Discourse) หมายถึง ระบบและกระบวนการในการสร้าง/ผลิตเอกลักษณ์และความหมาย
ให้กับสรรพสิ่งต่าง ๆ ในสังคมที่อยู่รอบตัวเราไม่ว่าจะเป็นความรู้ ความจริง อ านาจ หรือตัวตนของเราเอง 
(Foucault, 1970) วาทกรรมเป็นระบอบของการสร้าง (constitute) ความรู้ (knowledge) ความจริง (truth) 
อัตลักษณ์ (identity) และความหมาย (significance) ให้กับสิ่งต่างๆ ในสังคม โดยกระบวนการเช่นนี้เกิดขึ้น
พร้อมกันกับปฏิบัติการทางสังคม (social Practices) ขณะเดียวกันก็เกิดความสัมพันธ์เชิงอ านาจที่ยึดติดมากับ
ความรู้ต่างๆ ที่ผลิตขึ้น และมีความสัมพันธ์กันระหว่างสิ่งต่างๆ ที่ถูกผลิตขึ้น (พนารัช ปรีดากรณ์ และนเรศน์ วงศ์
สุวรรณ, 2552) วาทกรรม ตามความคิดของนักคิดแนวหลังสมัยใหม่นิยม เช่น มิเชล ฟูโกต์  (Michel Foucault) 
กล่าวว่า คือสิ่งที่กระท าผ่านภาษา ผ่านกระบวนการท าให้เป็นสถาบัน และมีการผลิตซ้ าทางสังคม เพื่อสถาปนา
ความรู้หรืออุดมการณ์ให้เป็นความจริง เมื่อความจริงดังกล่าวถูกประกอบสร้างขึ้น ท าให้ไปเบียดบัง ครอบง า ความ
จริงชุดอื่นๆ (เทียมจิตร์ พ่วงสมจิตร์, 2553)  
 การวิเคราะห์วาทกรรม (discursive analysis) หมายถึงการพยายามศึกษาและสืบค้นถึงกระบวนการ 
ขั้นตอน ล าดับเหตุการณ์และรายละเอียดปลีกย่อยต่าง ๆ ในการสร้างอัตลักษณ์และความหมายให้กับสรรพสิ่งที่
ห่อหุ้มเราอยู่ในสังคมในรูปของวาทกรรม และภาคปฏิบัติการทางวาทกรรมว่าด้วยเร่ืองนั้น ๆ ว่าเป็นมาอย่างไร มี
ความเก่ียวข้องกับบุคคล สถาบัน สถานที่ เหตุการณ์อะไรบ้าง และผลกระทบที่เกิดขึ้นจากการสร้าง รวมถึงการ
เก็บกด/ปิดกั้นสิ่งเหล่านี้ของวาทกรรมมีอย่างไร (สมหมาย ชินนาค, 2547: 147) วาทกรรมเก่ียวข้องกับความเป็น
ชายชอบหรือชนกลุ่มน้อย ซึ่งหมายถึงกลุ่มคนที่มีจ านวนน้อยกว่าประชากรส่วนใหญ่ มีเอกลักษณ์หรือพันธะ
ผูกพันกันด้วยเชื้อชาติ สัญชาติ ศาสนา หรือลักษณะอื่น ๆ ที่เห็นได้ชัดเจนว่าแตกต่างจากคนส่วนใหญ่ในสังคม ใน
สังคมที่มีปัญหาทางด้านความสัมพันธ์ทางเชื้อชาติ มักพบว่าชนกลุ่มน้อยตกอยู่ในฐานะที่ถูกเดียดฉันท์และได้รับ
การปฏิบัติไม่เท่าเทียมกันกับคนกลุ่มใหญ่ (ดวงกมล ดีพันธุ์, 2557) นอกจากนี้ นอร์แมน แฟร์ครัฟ (Norman 
Fairclough) ได้กล่าวถึงแนวคิดเรื่องวาทกรรมว่าต้องมีภาคปฏิบัติการทางสังคม ด้วยจึงต้องเชื่อมโยงการศึกษา
โครงสร้างสังคมเข้ากับการวิเคราะห์ปฏิสัมพันธ์ทางสังคม (Fairclough, 2000) ซึ่งสามารถแสดงให้เห็นถึงแบบ
แผนปฏิบัติการทางสังคมชุดใหม่ที่เกิดจาก บริบทของภาคปฏิบัติการทางวาทกรรมของชุมชน (ศิริพร เลิศยิ่งยศ , 
2556) ขณะที่ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร (2554) เสนอว่าการพัฒนาเป็นการต่อสู้เพื่อช่วงชิงความเป็นผู้น าในการ
สร้างกฎเกณฑ์ที่เป็นตัวก าหนดหรือสร้างความหมายและการด ารงอยู่ในรูปของวาทกรรมการพัฒนา แล้วท าให้
วาทกรรมดังกล่าวเป็นที่ยอมรับอย่างกว้างขวางในสังคมและระหว่างสังคม    
 
 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

1556  
 

 2. แนวคิดอัตลักษณ์ไทยทรงด า  
 อัตลักษณ์ หมายถึง สิ่งที่เรารู้สึกว่าเป็นเขาเป็นเรา แตกต่างจากพวกเขา พวกเราหรือคนอื่น                  
อัตลักษณ์ไม่ใช่สิ่งที่มีอยู่ในธรรมชาติ แต่เป็นสิ่งที่ถูกสร้างขึ้นโดยสังคม (social construct) อัตลักษณ์จ าเป็นต้อง
มีกระบวนการสร้างความเหมือนระหว่าง พวกเรา หรือ คนอื่น เกิดควบคู่กันไป (ฉลาดชาย รมิตานนท์, 2542) อัต
ลักษณ์เป็นสิ่งที่ถูกสร้างขึ้นและมีลักษณะของความเป็นพลวัตอยู่ตลอดเวลา (Jenkins, 1996: 4) อัตลักษณ์เป็น
เร่ืองของความเข้าใจและรับรู้ว่าเราเป็นใครคนอื่นเป็นใคร โดยมีกระบวนการทางสังคมในการสร้างและสืบทอดอัต
ลักษณ์ ทั้งนี้ย่อมขึ้นอยู่กับบริบทของความสัมพันธ์ทางสังคมที่มีต่อคนหรือกลุ่มอื่น ๆ ด้วย (ประสิทธิ์ ลีปรีชา , 
2547: 33) ในขณะที่ค าว่า อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ (ethnic identity) หมายถึง สิ่งที่ท าให้สมาชิกในกลุ่มชาติพันธุ์
นั้น ๆ รู้สึกร่วมกันว่าเป็นพวกเดียวกันและรู้สึกต่างจากชาติพันธุ์อื่น (สมหมาย ชินนาค, 2547: 151) การสร้างอัต
ลักษณ์ให้กับชาติพันธุ์ของตนเป็นการสร้างตัวตน พื้นที่ในสังคมให้กับตนเองในรูปแบบเฉพาะจนเกิดเป็นการสร้าง
วาทกรรมของชาติพันธุ์นั้น ๆ การค้นหาความหมายในการวิเคราะห์วาทกรรมเป็นการศึกษาถึงชุดของกฎเกณฑ์
และบริบทที่เป็นตัวก าหนด/สร้างรูปและความหมายให้กับสิ่งที่ศึกษาในรูปของวาทกรรมและภาคปฏิบัติการทาง
วาทกรรม (สมหมาย ชินนาค, 2547: 149) ชาวไทยทรงด าในอดีตนับเป็นประชากรชายขอบ ซึ่งคนชายขอบ
หมายถึงกลุ่มคนที่ด ารงชีวิและอาศัยอยู่ห่างจากศูนย์กลางทางเศรษฐกิจ การเมือง สังคมและวัฒนธรรม คนกลุ่มนี้
ขาดอ านาจการต่อรอง ขาดการศึกษา ขาดเครื่องมือเข้าถึงอ านาจและถูกกีดกันออกจากระบบ ลักษณะของกลุ่ม
ประชากรชายขอบอาจแตกต่างจากประชากรส่วนใหญ่ของสังคมในแง่ของชาติพันธุ์ ศาสนา ฐานะทางเศรษฐกิจ 
ชนชั้นทางสังคม (Seymour-Smith, 1986) อย่างไรก็ตามการแสดงออกถึงอัตลักษณ์ไทยทรงด ามีความเปลี่ยน
แปรไปมาก่อให้เกิดความอิหลักอิเหลื่อในการแสดงอัตลักษณ์ บางครั้งเป็นคนลาว บางครั้งเป็นคนไทย ชาวไทด า
ใช้กิจกรรมการรวมกลุ่มในงานวันไทยทรงด าร่วมใจเป็นการฟื้นฟูอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ที่แตกต่างภายใต้พระมาหา
กษัตริย์องค์เดียวกัน เพื่อสื่อสารให้ผู้อื่นได้รับทราบถึงการมีตัวตนและความเป็นคนไทยที่มีความแตกต่างจากคน
อื่นในท่ามกลางสังคมพหุลักษณ์ชาติพันธุ์อย่างสังคมไทย (ณรงค์ อาจสมิติ, 2555)  
 การวิจัยนี้มุ่งเน้นไปที่การด ารงอัตลักษณ์ไทยทรงด าซึ่งผู้วิจัยได้ค้นคว้าเอกสารวิชาการที่เกี่ยวข้องซึ่ง 
กานต์ทิตา สีหมากสุก และบุญรอด บุญเกิด (2559) ศึกษา ปัจจัยการด ารงอยู่และการเปลี่ยนแปลงความเชื่อใน
พิธีกรรมของไทยทรงด า พบว่า พิธีกรรมของชาวไทยทรงด ามีความผสมผสานกับสิ่งแวดล้อมภายในและภายนอก 
การสืบทอดพิธีกรรมเกิดจากระบบเครือญาติ ความสามัคคี ผู้น าชุมชน  
 จุรีวรรณ จันพลา และคณะ (2559) ศึกษาการสร้างเอกลักษณ์ไทยทรงด าและการสื่อความหมายของ
ลวดลายผ้าไทยทรงด าในอ าเภอบางเลน จังหวัดนครปฐม และอ าเภอก าแพงแสน จังหวัดนครปฐม พบว่าลวดลาย
ของผ้าทอไทยทรงด าที่ปรากฏ สะท้อนให้เห็นถึงวิถีชีวิต ความเชื่อ ค่านิยม ความผูกพัน ตลอดจนความเป็นมา
ของวัฒนธรรม หรือเหตุการณ์ส าคัญ ๆ ทางประวัติศาสตร์ของท้องถิ่นที่มีผลต่อการด ารงชีวิต ชาวไทยทรงด ามี
การปรับปรุง ประยุกต์ลวดลายต่าง ๆ ให้เข้ากับยุคสมัยปัจจุบันมากข้ึน ควรมีการสร้างผู้สืบทอดรุ่นใหม่ ๆ เพื่อสืบ
สานวัฒนธรรมและภูมิปัญญาของผ้าทอไทยทรงด า ควรเชื่อมโยงเครือข่ายไทยทรงด าในจังหวัดต่าง ๆ มาร่วมกัน
ฟื้นฟู อนุรักษ์ และสืบทอดลวดลายดั้งเดิมเหล่านั้นต่อไป  



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 1557 
 

 ชุติรัตน์ เจริญสุข และคณะ (2558) ได้ศึกษาและพัฒนารูปแบบการจัดการด้านการตลาด การ
ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมไทยทรงด า บ้านหัวเขาจีน อ าเภอปากท่อ จังหวัดราชบุรี พบว่าเอกลักษณ์ของชุมชนไทย
ทรงด าบ้านหัวเขาจีน ประกอบด้วยวัฒนธรรมการถนอมอาหาร ภูมิปัญญาการจักสานของชุมขน การทอผ้าขาวม้า
ไทยทรงด า การปลูกหม่อนเลี้ยงไหม และการเย็บปักถักร้อย เพื่อเชื่อมโยงเป็นการพัฒนาผลิตภัณฑ์และการ
ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม  ขณะที่เรณู เหมือนจันทร์เชย (2558) ศึกษาทุนวัฒนธรรมเพื่อพัฒนากลุ่มชาติพันธุ์ไทย
ทรงด าในจังหวัดนครปฐม พบว่าทุนวัฒนธรรมเป็นคุณค่าและมูลค่าของวัฒนธรรม 5 กลุ่ม คือ วัฒนธรรมการอยู่
อาศัยและวิถีชีวิต วัฒนธรรมการท ามาหากิน วัฒนธรรมการแต่งกาย วัฒนธรรมการดูแลรักษาสุขภาพ และ
วัฒนธรรมศาสนาและความเชื่อ ทุนวัฒนธรรมปรากฏอยู่ใน 3 รูปแบบคือ ทุนวัฒนธรรมที่แฝงฝังอยู่ในกาย ทุน
วัฒนธรรมที่อยู่ในรูปวัตถุ และทุนวัฒนธรรมที่อาศัยกาสถาปนา การใช้ทุนวัฒนธรรมเพื่อพัฒนาชุมชนเพื่อให้ได้มา
ซึ่งมูลค่าที่เป็นเงินทอง จากนั้นจึงน าเงินทองที่ได้เข้าถึงคุณค่าความจ าเป็นและความต้องการภายหลัง   
 3. แนวคิดชุมชนเข้มแข็ง 
 ค าว่า “ชุมชนเข้มแข็ง” ได้รับการกล่าวถึงและเป็นที่สนใจต่อองค์การภาครัฐและเอกเชน มูลนิธิ 
สมาคมต่าง  ๆ มักจะมีการพูดถึงชุมชนเข้มแข็งอยู่เสมอ โดยอาจหมายถึง เพื่อให้ชุมชนนั้นเข้มแข็งต่อไป หรือ 
การที่จะให้ชุมชนเข้ามาร่วมเพื่อความส าเร็จของโครงการ หรือการกระจายอ านาจให้แก่การปกครองส่วนท้องถิ่น
หรือชุมชน เพื่อให้มีความอิสระในการปกครองให้ชุมชนเข้มแข็งต่อไป ดังนั้นการพิจารณาชุมชนเข้มแข็งต้อง
พิจารณาว่าชุมชนนั้นเข้มแข็งพอสมควรอยู่แล้ว ต้องการเพิ่มพูนพัฒนาให้เข้มแข็งยิ่งขั้น หรือชุมชนนั้นยังอ่อนแอ 
ต้องการความช่วยเหลือเพื่อพัฒนาชุมชนนั้นให้เข้มแข็งขึ้น (โกวิทย์ พวงงาม, 2553)  
 แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ตั้งแต่ฉบับที่ 1 (พ.ศ. 2504 - 2506) เป็นต้นมา แทบทุกฉบับ
จะเน้นการเจริญเติบโตทางเศรษฐกิจ จนสามารถท าให้ประเทศไทยกลายเป็นหนึ่งในประเทศที่มีการเจริญเติบโต
ทางเศรษฐกิจที่เร็วที่สุด แต่ปัญหาความยากจนของประชากรส่วนใหญ่ของประเทศและการกระจายรายได้กลับ
ไม่ได้รับการแก้ไขอย่างจริงจัง เมื่อสถานการณ์ทั่วโลกประสบภาวะวิกฤตรอบด้านอย่างรุนแรง จึงเกิดการทบทวน
และวิพากษ์แล้วว่าเป็นการพัฒนาที่ไม่ยั่งยืนและผิดพลาด อันเป็นการด าเนินตามแนวคิด ทฤษฎีการพัฒนา
ประเทศตามแนวตะวันตก เป็นเหตุให้คนไทยดูถูกและละทิ้งภูมิปัญญาไทยที่มีฐานแนวคิดทางวัฒนธรรม (พรรณิ
ภา โสตถิพันธุ์ และคณะ, 2547)  ดังนั้นแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติตั้งแต่ฉบับที่ 8 (พ.ศ. 2540 – 
2544) เป็นต้นมาได้เร่ิมมีการก าหนดให้มีการสร้างความเข้มแข็งของชุมชนโดยการฟื้นฟูประเพณีศิลปวัฒนธรรม
อันดีงาม แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 9 (พ.ศ. 2545 – 2549)  มุ่งเน้น ให้เกิดการ
เปลี่ยนแปลงและสร้างคุณค่าที่ดีในสังคมไทยบนพื้นฐานของการอนุรักษ์วัฒนธรรมและเอกลักษณ์ของความเป็น
ไทย การอนุรักษ์ฟื้นฟูและรักษาสภาพแวดล้อมชุมชน ศิลปวัฒนธรรมและการท่องเที่ยว (โกวิทย์ พวงงาม, 2553) 
ยุทธศาสตร์ ของแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่10 (พ.ศ. 2550 – 2554)  มีวัตถุประสงค์ พัฒนา
เศรษฐกิจชุมชนและคุณภาพชีวิตบนฐานความเข้มแข็งของชุมชนและการใช้ทุนทางเศรษฐกิจ ทุนทางสังคม และ
ทุนทางทรัพยากรธรรมชาติอย่างมีดุลยภาพ (กุลธิดา ภูฆัง และพิทักษ์ ศิริวงศ์, 2556) รวมไปถึงการส่งเสริมให้
ปราชญ์ แกนน าและผู้รู้ ถ่ายทอดความรู้และภูมิปัญญาท้องถิ่นผ่านการเรียนรู้และการจัดการความรู้ในชุมชนสู่เด็ก
และเยาวชน ขณะที่แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 11 (พ.ศ. 2555 – 2559) ได้น าทิศทางการพัฒนา



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

1558  
 

ประเทศจากแผนพัฒนา ฉบับที่ 10 อย่างต่อเนื่อง พร้อมทั้งขยายการน าทุนที่มีศักยภาพจาก 3 ทุน ทั้งทุนสังคม ทุน
เศรษฐกิจ และทุนทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม และทุนทางวัฒนธรรมมาใช้ประโยชน์อย่างบูรณาการและ
เกื้อกูลกัน การน าความรู้และจุดแข็งของอัตลักษณ์ไทยมาปรับโครงสร้างทางเศรษฐกิจบนฐานนวัตกรรมที่เข้มแข็ง
อย่างยั่งยืน 
 นอกจากนี้อีกแนวคิดหนึ่งที่เก่ียวข้องกับความเข้มแข็งของชุมชน คือแนวคิดพื้นที่ทางสังคม คือมนุษย์
มีความสัมพันธ์พื้นฐานอยู่บนอ านาจและมนุษย์ต้องการมีต าแหน่งอยู่บนพื้นที่นั้นที่ ซึ่งมนุษย์จะสร้างพื้นที่ทาง
สังคมได้ต้องอาศัยการสะสมทุน ประกอบด้วยทุน 4 แบบคือ 1) ทุนทางเศรษฐกิจ 2) ทุนทางวัฒนธรรม 3) ทุน
ทางสังคม และ 4) ทุนทางสัญลักษณ์ (สุภางค์ จันทวานิช, 2554) โดยชุมชนที่เข้มแข็งและพึ่งตนเองได้เท่ากับ
สามารถเปิดพื้นที่ทางสังคมให้กับชุมชนของตนเองได้หลังจากที่สังคมไทยถูกกระบวนการทางวาทกรรมของการ
พัฒนาไปสู่ความทันสมัยครอบง า (hegemony) กระบวนทรรศน์การพัฒนาประเทศโดยปิดกั้น กดทับ แทนที่ 
สวมรอย วัฒนธรรมชุมชนและภูมิปัญญาท้องถิ่นของประเทศไว้ ภายใต้เอกลักษณ์ที่เรียกว่า “ความด้อยพัฒนา” 
(พนารัช ปรีดาภรณ์ และนเรศ วงศ์สุวรรณ, 2552) โดยเฉพาะแนวคิดเศรษฐกิจพอเพียง ตามแนวพระราชด ารัส
ของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว ซึ่งให้ความส าคัญกับการอุ้มชูตนเองได้ ให้พอเหมาะกับสภาพของแต่ละชุมชน 
โดยมิได้เน้นการสร้างก าไรเกินความสามารถของชุมชนและความไม่โลภ (อภิชัย พันธเสน, 2546) การสร้างค าว่า 
“ความเข้มแข็งของชุมชน” เป็นการสร้างแบบอุดมคติแบบใหม่ กล่าวคือ ชุมชนถูกแบ่งขั้วออกเป็นชุมชนที่
เข้มแข็งและชุมชนที่อ่อนแอ อาจเป็นการสร้างอัตลักษณ์ของชุมชนให้แตกต่างกัน (นภาภรณ์ หะวานนท์ , 2550: 
11) ชุมชนเป็นค าที่ซ่อนความหมายซึ่งแสดงถึงพลังที่ส าคัญและหนักแน่น มีศักยภาพในการขับเคลื่อนตนเองให้
เปลี่ยนแปลงได้จากพลังภายใน แต่มุมมองจากคนนอก กลับไม่ได้เป็นเช่นนั้น โดยเฉพาะอย่างยิ่งเป็นวาทกรรม
ของรัฐ ค าว่าชุมชนมักใช้ควบคู่ไปกับความหมายที่ว่า เป็นอาณาเขตที่ต้องรับการพัฒนาให้ดีขึ้นเสมอ (พรรณิภา 
โสตถิพันธุ์ และคณะ, 2547: 23)   
 ผู้วิจัยได้ค้นคว้าเอกสารที่ เกี่ยวข้องกับความเข้มแข็งของชุมชนของดังต่อไปนี้ การศึกษาของ  
สุปราณี จันทร์ส่ง และคณะ (2559) ศึกษาการพัฒนาทุนทางสังคมเพื่อสร้างชุมชนเข้มแข็ง พบว่าภูมิคุ้มกันให้
ชุมชนชองการพัฒนาทุนทางสังคมมีความส าคัญมากที่สุดเนื่องจากผู้น าทางสังคมมีบทบาทส าคัญที่สุดในการ
ด าเนินการทุนทางสังคมทุกกิจกรรมทางสาธารณะและกระตุ้นให้ประชาชนในชุมชนมีจิตส านึกในการพึ่งพาตนเอง 
การด าเนินการต้องเป็นไปในลักษณะแบบองค์รวมโดยมีเป้าหมายหลักคือการเน้นการพัฒนาอย่างยั่งยืนให้ชุมชน
สามารถพึ่งตนเองได้ มีลักษณะการสร้างเครือข่ายต้องสร้างและพัฒนาเครือข่ายของสมาชิกให้เกิดขึ้นภายใน
ชุมชน ขณะที่โสภี อุ่นทะยา (2557) ศึกษาการใช้วาทกรรมชายแดนในพื้นที่ชายแดนไทย-ลาว วิธีการใช้ภาษาจาก
วาทกรรมชายแดนท าให้เห็นถึงวิธีการประกอบสร้างวาทกรรมให้มีความสละสลวย ประทับใจ น าไปใช้สื่อสาร
ประชาสัมพันธ์ภาพลักษณ์ประเพณี วัฒนธรรมของจังหวัดมุกดาหาร และปฏิบัติการของผู้คนในพื้นที่ชายแดน 
ผ่านกลวิธีการใช้ภาษาและปฏิบัติการที่เกี่ยวข้องส่งผลให้เมืองมุกดาหารเป็นเมืองแห่งการท่องเที่ยวและการค้าขายใน
บริบทความหลากหลายของผู้คนในพื้นที่ชายแดน สามารถน าไปประยุกต์เป็นแนวทางเชิงนโยบายรัฐ อันจะน าไปสู่
ความร่วมมือเพื่อการพัฒนาพื้นที่ชายแดนไทย-ลาวต่อไป  



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 1559 
 

 กุลธิดา ภูฆัง และ พิทักษ์ ศิริวงศ์ (2556) ศึกษาการใช้วาทกรรมการพัฒนาชุมชนพบว่าการสร้าง
ความเข้มแข็งของชุมชน อาจเริ่มจากการตระหนักถึงปัญหาในชุมขนและหาแนวทางการสร้างความเข้มแข็งโดย
เน้นกระบวนการมีส่วนร่วมจากทุกภาคส่วนในชุมชน ทั้งบ้าน วัด โรงเรียน ส่วนราชการ (บ.ว.ร.ส.) รวมไปถึงการ
ส่งเสริมวัฒนธรรมและขนบธรรมเนียมประเพณีเข้ามาขับเคลื่อนกิจกรรมในชุมชนร่วมกัน และบุญทิวา พ่วงกลัด 
(2554) ใช้วิธีการวิเคราะห์วาทกรรมศึกษาวาทกรรมบุญนิยม ของชุมชนราชธานีอโศก จังหวัดอุบลราชธานี เพื่อ
ศึกษาบทบาทของภาษาในการสร้างอุดมการณ์และวาทกรรมบุญนิยม ศึกษานิจภาพของชาวชุมชนที่ท าให้เกิด
ภาคปฏิบัติการจริงของวาทกรรมบุญนิยม พบว่าภาษามีบทบทอย่างยิ่งในการด ารงอุดมการณ์และวาทกรรมบุญนิยม 
ปฏิบัติการทางวาทกรรมก่อให้เกิดนิจภาพ (habitus) ขึ้นในระดับปัจเจกบุคคลและระดับสังคมก่อให้เกิดการผลิตซ้ า
อุดมการณ์และวาทกรรมบุญนิยมให้ด ารงอยู่ 
 แนวคิดกิจกรรมทางสังคม และการเป็นตัวแทนของผู้น าชุมชนเป็นอีกแนวคิดหนึ่งที่ผู้คนในชุมชนใช้
เป็นเครื่องมือในการแสดงบทบาทของกลุ่มคนในสังคมให้ชัดเจนมากขึ้น น ามาสู่ความเข้มแข็งและการรวมตัวกัน
ของกลุ่มคน ดังเช่นการศึกษาของ ปริญญา สมบูรณ์ยิ่ง ธีระ สินเดชารักษ์ และศุทธิดา ชวนวัน (2556) ที่ศึกษา
การสร้างศักยภาพของชุมชนผู้สูงอายุในครเซี่ยงไฮ้ ประเทศสาธารณรัฐประชาชนจีน โดยใช้กิจกรรมทางสังคม
เป็นเครื่องมือในการแสดงบทบาทและการด ารงอยู่ของผู้สูงอายุ ขณะที่ อุดม คุมา (2555) ศึกษาลักษณะของผู้น า
ในชุมชนโดยเฉพาะผู้น าชุมชนที่พัฒนาจากระบบเครือญาติท าให้เกิดความยึดเหนี่ยวกันของผู้คนในชุมชนรวมไป
ถึงการมีส่วนร่วมทางการเมือง ผู้น าชุมชนในทุกระดับมีบทบาทส าคัญในการสร้างความเข้มแข็งของชุมชนโดย
ความเป็นตัวแทนของผู้น ากลุ่มและทีมงานในชุมชน เพื่อจัดท าแผนชุมชนที่สามารถสร้างความเข้มแข็งและ
พึ่งตนเองได้ย่างยั่งยืน (พัชราวดี ตรีชัย, 2552) 
 
วิธีการด าเนินการวิจัย  
 การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพโดยการใช้วิธีการวิเคราะห์วาทกรรม (Discourse Analysis)               
เพื่อศึกษาตัวบท ภาคปฏิบัติการทางวาทกรรม และภาคปฏิบัติการทางสังคมและวัฒนธรรมของการด ารงอัต
ลักษณ์ไทยทรงด า ชุมชนหมู่บ้านหัวเขาจีน ต าบลห้วยยางโทน อ าเภอปากท่อ จังหวัดราชบุรี 
 
ขอบเขตการวิจัย 
 1. ขอบเขตด้านเนื้อหา การวิจัยครั้งนี้มุ่งเน้นไปที่การวิเคราะห์วาทกรรมไทยทรงด า ซึ่งประกอบด้วย
ด้วย ตัวบทของ ภาคปฏิบัติการทางวาทกรรม และภาคปฏิบัติการทางสังคมและวัฒนธรรมไทยทรงด าของชุมชน
หมู่บ้านหัวเขาจีน ต าบลห้วยยางโทน อ าเภอปากท่อ จังหวัดราชบุรี กระบวนการด ารงอยู่ของอัตลักษณ์ตลอดจน
ศึกษาความเข้มแข็งของชุมชนอันเกิดจาก ประเพณี การด ารงชีพแบบดั้งเดิมของชาวไทยทรงด าในหมู่บ้าน            
หัวเขาจีน 
 2. ขอบเขตด้านพื้นที่ ของการวิจัยครั้งนี้คือชุมชนหมู่บ้านหัวเขาจีน ต าบลห้วยยางโทน อ าเภอปากท่อ 
จังหวัดราชบุรี 
 3. ขอบเขตด้านระยะเวลา ผู้วิจัยใช้เวลาการศึกษาเอกสาร การเก็บข้อมูลโดยการสังเกต การ
สัมภาษณ์เชิงลึก การจดบันทึก ตั้งแต่เดือน พฤษภาคม – มิถุนายน 2559 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

1560  
 

 4. ขอบเขตด้านผู้ให้ข้อมูล ผู้ให้ข้อมูลหลักในการวิจัยครั้งนี้ประกอบด้วย หัวหน้าส่วนราชการ
หน่วยงานภาครัฐ ผู้น าชุมชน ปราชญ์ชาวบ้าน และผู้คนในชุมชนหมู่บ้านหัวเขาจีน ต าบลห้วยยางโทน อ าเภอปาก
ท่อ จังหวัดราชบุร ี
 
เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย 
 เครื่องมือที่ส าคัญที่สุดส าหรับการวิจัยครั้ง คือ ตัวผู้วิจัย เพื่อให้ได้ข้อมูลที่ละเอียดและครบถ้วนเพื่อ
ศึกษา การวิเคราะห์วาทกรรม โดยผู้วิจัยได้เตรียมตัวในส่วนของความรู้ ด้วยการศึกษาเอกสารและ งานวิจัยที่
เกี่ยวข้องกับกระบวนการสร้างความเข้มแข็งของชุมชน ผู้วิจัยได้เตรียมแนวค าถาม ในการ วิจัย ที่ใช้ค าถาม
ปลายเปิด รวมไปถึงการเข้าร่วมสังเกตการด าเนินกิจกรรมต่าง ๆ อันเป็นกระบวนการด ารงอัตลักษณ์ สร้างความ
เข้มแข็งและการพึ่งตนเองของชุมชน นอกจากนี้ ผู้วิจัยได้เตรียมเครื่องบันทึกเสียง เครื่องบันทึกเสียงขนาดเล็ก 
สมุดจด ปากกา ส าหรับการท าวิจัยภาคสนาม 
 
ผู้ให้ข้อมูลหลัก 
 ผู้วิจัยเลือกผู้ให้ข้อมูลหลักของการวิจัยครั้งนี้จากผู้คนที่เก่ียวข้องกับชาวไทยทรงด าและการสร้างความ
เข้มแข็งของชุมชนหมู่บ้านหัวเขาจีน ต าบลห้วยยางโทน อ าเภอปากท่อ จังหวัดราชบุรี โดยผู้ให้ข้อมูลต้องมีความ
สอดคล้องและให้ข้อมูลตรงกับวัตถุประสงค์ของการวิจัย ได้แก่  ผู้น าชุมชน ปราชญ์ชาวบ้าน สมาชิกกลุ่มสตรีทอ
ผ้าไทยทรงด า พัฒนากรจังหวัด บุคลากรประจ าองค์การบริหารส่วนต าบล บุคลากรและหัวหน้าส่วนราชการที่
เกี่ยวข้อง ผู้เชี่ยวชาญด้านประวัติศาสตร์ไทยทรงด า รวมไปถึงประชาชนที่อาศัยอยู่ในชุมชน จ านวน 16 คน ซึ่ง
ผู้วิจัยได้ข้อมูลจากการสัมภาษณ์จนกระทั่งข้อมูลอิ่มตัวแล้วจึงน าข้อมูลที่ได้มาวิเคราะห์ให้ข้ันตอนถัดไป 
 
การเก็บรวมรวมข้อมูล 
 ผู้วิจัยใช้เครื่องมือในการวิจัยและเก็บข้อมูล 3 วิธีการ คือ 
 1. การสัมภาษณ์ระดับลึก (in-depth interview) กับผู้ให้ข้อมูลหลัก โดยผู้วิจัยเป็นผู้มีบทบาทหลักใน
การเก็บข้อมูล ด้วยการใช้แนวค าถามการสัมภาษณ์ (Interview Guide) โดยผู้วิจัยได้จดบันทึกและบันทึกเสียง
การสนทนาด้วยเครื่องบันทึกเสียงขนาดเล็ก โดยให้ความส าคัญกับน้ าเสียงและค าพูดประกอบการสังเกตท่าทาง
ตลอดจนมีการจดบันทึกในประเด็นส าคัญระหว่างการสัมภาษณ์ที่จ าเป็นต่อการวิเคราะห์วาทกรรมด้านต่าง ๆ   

 2. การสังเกตและจดบันทึก (observation and field-note) ผู้วิจัยเข้าไปศึกษาข้อมูลด้วยการสังเกต 
โดยเลือกใช้วิธีการสังเกตแบบไม่มีส่วนร่วม และแบบมีส่วนร่วม โดยใช้ปากกาและกระดาษจดบันทึกสิ่งที่สังเกตได้ 
โดยพยายามจัดการข้อมูลในรูปแนวคิดและโครงสร้างต่างๆ ให้สมบูรณ์ที่สุด 
 3. การศึกษาเอกสาร (document analysis) เป็นการเตรียมตัวทั้งก่อนและระหว่างการเก็บรวมรวม
ข้อมูล รวมถึงภายหลังที่เก็บข้อมูลแล้ว เป็นการวิเคราะห์เอกสารที่เกี่ยวข้องกับการวิจัยจากหลายแหล่ง 
(theoretical triangulation)  
 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 1561 
 

การตรวจสอบความน่าเชื่อถือของการวิจัย 
 ผู้วิจัยเลือกใช้วิธีการตรวจสอบสามเส้าด้านข้อมูล (data triangulation) เพื่อยืนยันว่าข้อมูลที่ได้มา
นั้นถูกต้องและสอดคล้องกันหรือไม่ โดยพิจารณาจากช่วงเวลา สถานที่ และบุคคลที่แตกต่างกัน และใช้กา ร
ตรวจสอบสามเส้าด้านวิธีวิทยา (methodological triangulation) ด้วยการรวบรวมข้อมูลจากหลากหลาย
วิธีการ ได้แก่ การสังเกต การศึกษาจากเอกสาร และการสัมภาษณ์เชิงลึก (Denzin, 2006) การใช้วิธีการ
ตรวจสอบความน่าเชื่อถือแบบสามเส้า ช่วยลดความผิดพลาดในการตีความ โดยใช้มุมมองที่หลากหลายเพื่อ
ยืนยันความหมายที่ชัดเจนและถูกต้องมากที่สุด โดยผู้วิจัยได้ลงพื้นที่สังเกตความเป็นอยู่ของผู้คนในชุมชนหัวเขา
จีน ศึกษาเอกสารวิชาการ บทความ หนังสือที่เกี่ยวข้องกับอัตลักษณ์ไทยทรงด า และเก็บข้อมูลจากการสัมภาษณ์
เชิงลึกกับผู้คนในชุมชน แล้วน าข้อมูลทั้งหมดมาวิเคราะห์ ตีความและสรุปผล 
 
การวิเคราะห์ข้อมูล 
 การวิจัยครั้งนี้ใช้การวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพ (Qualitative Method) ด้วยวิธีการวิเคราะห์วาท
กรรมตามตัวบท (Textually Oriented Discourse Analysis) และแนวทางการวิเคราะห์วาทกรรมเชิงวิพากษ์ 
(Critical Discourse Analysis) ของ นอร์แมน แฟร์คลัฟ (Fairclough, 1992; 2003)  จากข้อมูลที่ได้รับจาก
การเก็บข้อมูลจนครบถ้วนแล้ว ด้วยการวิเคราะห์ตัวบท ภาคปฏิบัติการทางวาทกรรม และภาคปฏิบัติการทาง
สังคมและวัฒนธรรม ซึ่งน ามาสู่ความเข้มแข็งและยั่งยืนของชุมชนหมู่บ้านหัวเขาจีน ต าบลห้วยยางโทน อ าเภอ
ปากท่อ จังหวัดราชบุรี 
 
ผลการศึกษา 

 ผู้วิจัยได้เก็บรวมรวมข้อมูลที่เก่ียวข้องโดยเร่ิมจากการศึกษาเอกสารที่เก่ียวข้องกับการสร้างวาทกรรม
ไทยทรงด า ข้อมูลพื้นฐานของหมู่บ้านหัวเขาจนี การลงพืน้ที่เพือ่รวบรวมข้อมูลจากการสังเกต การสัมภาษณ์เชิง
ลึก และสรุปเปน็ผลการวิเคราะห์วาทกรรมไทยทรงด าและความเข้มแข็งของชุมชนหมู่บ้าน หัวเขาจีนดังต่อไปนี ้
 1. การวิเคราะห์ตัวบท อัตลักษณ์ไทยทรงด าของชุมชนหมู่บ้านหัวเขาจีน 
 การวิเคราะห์ตัวบทคือ การพยายามค้นหาร่องรอยของสังคมในวาทกรรมที่ถูกสร้างขึ้นมาให้มี
ปฏิสัมพันธ์กับสังคม (สาวิตรี คทวณิช, 2549: 35) ชาวไทยทรงด าในชุมชนหัวเขาจีน ได้อพยพย้ายถิ่นฐานมาจาก
ดินแดนที่ห่างไกลและได้เข้ามาจับจองพื้นที่ส่วนหนึ่งที่อยู่ใต้สุดของอ าเภอปากท่อ จังหวัดราชบุรี สภาพพื้นที่เป็น
ที่ราบลุ่ม ที่เป็นผืนป่า หนองน้ า และภูเขา ซึ่งยังไม่มีผู้คนอาศัยอยู่ จึงได้ตั้งหลักปักฐาน ณ บริเวณนี้ การวิเคราะห์
ตัวบทผู้วิจัยได้สรุปเป็นประเด็นต่าง ๆ ดังต่อไปนี้ 
  1.1 ด้านวัฒนธรรมและประเพณี ชาวไทยทรงด ายึดถือและสืบทอดวัฒนธรรม ประเพณี ตั้งแต่
บรรพบุรุษตราบจนถึงปัจจุบัน โดยพิธีกรรมต่าง ๆ ของชาวไทยทรงด าเกี่ยวพันกับการใช้ชีวิตตั้งแต่เกิด แต่งงาน
ครองเรือน จนถึงตาย พิธีกรรมส่วนใหญ่มักจะมีความเชื่ออยู่กับ “ผี” ไม่ว่าจะเป็นผีบรรพบุรุษ ผีบ้านผีเรือน ซึ่งมี
ความเชื่อว่าผีต่าง ๆ เป็นผู้บันดาลความสุข ความเจริญงอกงาม ความร่มเย็น หากปฏิบัติอย่างถูกวิธี ในทาง
ตรงกันข้าม ความทุกข์ ความเลวร้ายต่าง ๆ จะบังเกิดขึ้นหากปฏิบัติผิดวิธีหรือละเว้นการปฏิบัติตามล าดับขั้นตอน
ของพิธีกรรมต่าง ๆ ดังนั้นตัวบทในพิธีกรรมของชาวไทยทรงด าจึงเกี่ยวข้องกับการชี้น าในกระท าการใด ๆ ให้เกิด



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

1562  
 

ความอยู่เย็นเป็นสุขให้กับครอบครัว และส่งวิญญาณกลับไปยังถิ่นฐานเดิมเมื่อเสียชีวิตลง การประกอบพิธีต่าง ๆ 
ต้องมีตัวแทนในการประกอบพิธีกรรม บุคคลเหล่านี้เปรียบเสมือนตัวแทนที่สร้างความน่าเชื่อถือ ครอบง า กดทับ 
ความเชื่อชุดอื่น ๆ ไม่ให้ปฏิบัติตามความเชื่อเหล่านั้น หากแต่ให้คงยึดถือปฏิบัติเป็นประเพณีสืบต่อกันมาจนเป็น
เอกลักษณ์ดังเช่นในปัจจุบัน  
  1.2 ด้านการแต่งกาย ชาวไทยทรงด านิยมแต่งกายด้วยชุดสีด าสนิท โดยแต่งกายจากผ้าฝ้ายที่ผ่าน
การย้อมสีตามธรรมชาติ ถักทอโดยใช้รูปแบบที่สืบทอดกันมา  นอกจากนี้เครื่องแต่งกายสีด ายังง่ายต่อการท า
ความสะอาดเมื่อต้องท างานด้านการเกษตร ชาวไทยทรงด ายังให้ความหมายกับลวดลายที่ประดับอยู่บนเสื้อผ้า 
เครื่องประดับ เครื่องเรือนโดยสีที่น ามาใช้ประดิษฐ์เป็นลวดลายนั้นประกอบด้วยหลากหลายสี  ซึ่งมีความหมาย
ของสีแต่ละสีแตกต่างกัน เช่น สีเขียวหมายถึงธรรมชาติ สีส้มหมายถึงความสามัคคี นอกจากนี้ชาวไทยทรงด า
ยังให้ความหมายกับผ้านุ่งของผู้หญิง ผ้าซิ่นลายแตงโมง ลายแตงโมบนผ้าซิ่นสื่อความหมายถึงการเป็นพี่เป็นน้อง
กันระหว่างชาวไทยกับชาวลาวโดยใช้ลายใหญ่ 2 เส้น  ขนานกัน ส่วนลายเส้นเล็กและเส้นใหญ่เดี่ยว ๆ  หมายถึง  
การแยกย้ายพลัดพรากจากกัน  
  1.3 ด้านการด ารงชีพ ชาวไทยทรงด าในชุมชนหัวเขาจีนอพยพจากชุมชนไทยทรงด ากลุ่มใหญ่ที่ตั้ง
ถิ่นฐานอยู่ที่อ าเภอเขาย้อย จังหวัดเพชรบุรี เนื่องจากชาวไทยทรงด าที่อพยพมาจากดินแดนดั้งเดิมนั้นอาศัยอยู่ใน
พื้นที่ซึ่งเป็นภูเขา เมื่อมาตั้งถิ่นฐานที่อ าเภอปากท่อจึงตั้งบ้านเรือนใกล้ภูเขาในหมู่บ้านหัวเขาจีน ชายไทยทรงด า
ประกอบอาชีพเกษตรกรรม ท านา ท าไร่ ผู้หญิงส่วนใหญ่มีความสามารถด้านการทอผ้า การด ารงชีพจากการย้าย
ถิ่นฐานถึงสองครั้งท าให้ชาวไทยทรงด าหมู่บ้านหัวเขาจีนเกิดความสมัครสมานสามัคคี  ความอ่อนน้อมถ่อมตน 
ความซื่อสัตย์ เพื่อป้องกันการถูกเอารัดเอาเปรียบที่อาจเกิดขึ้น ในปัจจุบันเมื่อสังคมไทยเปลี่ยนไปเป็นสังคมเมือง 
ชาวไทยทรงด าได้ด ารงชีพและประกอบอาชีพเหมือนคนไทยทั่วไปแต่ยังคงอัตลักษณ์ด้านพิธีกรรม ความเชื่อ 
ดั้งเดิมไม่เปลี่ยนแปลง 
  1.4 ด้านภาษาและการสื่อสาร ชื่อเรียกดั้งเดิมของไทยทรงด า คือไทด า ผู้ไตด า หรือไทโซ่ง เมื่อ
ชาวไทยทรงด าอพยพมาอยู่ในประเทศไทยได้น าอักษรและภาษาของตนเข้ามาใช้ด้วย ภาษาพูดยังคงใช้อยู่ในหมู่
คนสูงอายุจนถึงปัจจุบัน ลูกหลานสมัยใหม่จะฟังภาษารู้เรื่องและพูดได้บ้าง ส่วนการเขียนนั้นจะบันทึกไว้ในสมุด
ไทยต่อ ๆ กันมา โดยเฉพาะเรื่องประเพณี พิธีต่าง ๆ ตามความเชื่อปัจจุบันมีผู้เขียนอักษรไทด าได้น้อยมาก 
เนื่องจากการพัฒนาของระบบการศึกษาไทย ที่เข้ามาครอบง าชุดความคิดทางด้านการสื่อสาร ขณะที่การสื่อสาร
ของชาวไทยทรงด าด้วยกันถือเป็นการด ารงอัตลักษณ์และสืบต่อผลิตซ้ าอัตลักษณ์ของชาวไทยทรงด าจากรุ่นสู่รุ่น 
 2. การวิเคราะห์ภาคปฏิบัติการทางวาทกรรมการด ารงอัตลักษณ์ไทยทรงด า 
 การวิเคราะห์ในส่วนนี้ผู้วิจัยมุ่งเน้นไปที่การศึกษาการท างานร่วมกันระหว่างการผลิตสร้างความหมาย
ที่อาศัยตัวบท การประกอบสร้างที่เชื่อมโยงตัวบทที่มีความหมายอยู่ก่อนแล้ว อาจแตกต่างสอดคล้อง หรือย้อน
แย้งกันเข้าด้วยกัน ผ่านการจัดระเบียบของวาทกรรม (order of discourse) (วรพงศ์ ไชยฤกษ์, 2556) ซึ่งน าไปสู่
การผลิต แพร่กระจาย แนวคิดไทยทรงด าในชุมชนรวมไปถึงการเรียงร้อย การปรับปรุง การก่อรูปใหม่ของตัวบท
ไทยทรงด าในมิติต่าง ๆ ดังต่อไปนี้  



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 1563 
 

  2.1 ด้านวัฒนธรรมและประเพณี ชาวไทยทรงด าได้จัดระเบียบ ร้อยเรียง ความหมายสิ่งต่าง ๆ 
รอบตัวจนเกิดเป็นประเพณีต่าง ๆ เช่น พิธีเสนเรือน (พิธีเซ่นไหว้บรรพบุรุษ) พิธีเสนโต๋ (พิธีเรียกขวัญ) ล าดับ
ขั้นตอนต่าง ๆ ของพิธีกรรมได้ถูกก าหนดอย่างตายตัวในเรื่องของระยะเวลา รวมไปถึงจ านวนของใช้ในโดย
พิธีกรรมต่าง ๆ ของชาวไทยทรงด าเป็นเครื่องมือในการสร้างความยึดเหนี่ยว สมัครสมานสามัคคี ความเป็นน้ า
หนึ่งใจเดียวกัน นอกจากนี้ชาวไทยทรงด ายังมีความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษ เชื่อถือสืบต่อกันมา หากไม่นับถือจะมี
อันตรายต่อตัวเองหรือบุคคลในครอบครัว ในทางกลับกันหากนับถือเคารพบูชาผีบรรพบุรุษ ผู้นั้นและครอบครัว
จะพบแต่ความเจริญรุ่งเรืองดังนั้นจึงเป็นเร่ืองที่จ าเป็นอย่างยิ่งส าหรับชาวไทยทรงด าที่ต้องนับถือผีบรรพบุรุษตาม
ประเพณีสืบต่อกันมาจนถึงปัจจุบัน 
  2.2 ด้านการแต่งกาย กฎเกณฑ์ของการแต่งกายด้วยชุดด า เสื้อประเภทต่าง ๆ เช่น เสื้อฮี เสื้อ
ก้อม ผ้าซิ่นลายแตงโมอันเป็นเอกลักษณ์ เป็นการกีดกัน แบ่งแยกผู้ที่สวมใส่ชุดไทยทรงด าในงานพิธี โดยผู้ที่เป็น 
เขย สะใภ้ จะแต่งกายด้วยชุดด าที่แตกต่างกับผู้ที่สืบเชื้อสายจากชาวลาวโซ่งโดยตรง การแต่งกายอันแตกต่าง
เหล่านี้ถือเป็นการกีดกัน แบ่งแยก ชาวไทยทรงด า สร้างความเป็นอื่น (otherness) ผ่านกฎเกณฑ์ทางวาทกรรม 
(order of discourse) กับคนชาติพันธุ์อื่นที่เข้ามามีความสัมพันธ์กับชาวไทยทรงด า การสลับด้านที่มีลวดลาย
ออกในงานพิธี รวมไปถึงงานพิธีศพที่จะพลิกด้านลวดลายขนาดใหญ่ด้านในออกแล้วน าไปคลุมโลงศพ โดยมีความ
เชื่อที่ว่าเมื่อชาวไทยทรงด าเสียชีวิตแล้ว วิญญาณจะกลับไปพบบรรพบุรุษยังถิ่นก าเนิด หากไม่ได้แสดงเสื้อฮีของ
ชาวไทด าให้เห็น บรรพบุรุษจะจ าไม่ได้และไม่ได้พบกัน แม้ปัจจุบันชาวไทยทรงด าจะไม่นิยมสวมใส่เสื้อผ้าสีด าทั้ง
ชุดเหมือนในสมัยก่อนแล้วก็ตาม แต่เมื่อมีงานพิธี หรือการจัดงานต้อนรับบุคลากรจากหน่วยงานภาครัฐ ชาวไทย
ทรงด าจะพร้อมเพรียงกันสวมใส่ชุดประจ าชาติพันธุ์อันเป็นการแสดงออกถึงอัตลักษณ์ไทยทรงด าให้ผู้คนภายนอก
ได้รับรู ้ 
 นอกจากนี้เอกลักษณ์อย่างหนึ่งของของชาวไทยทรงด าหมู่บ้านหัวเขาจีนที่สืบทอดต่อกันมาจนถึง
ปัจจุบันคือการไว้ผมทรงต่าง ๆ ดั้งเดิมที่ยังคงพบได้ในสตรีสูงวัยในชุมชนหัวเขาจีนโดยเฉพาะทรงปั้นเกล้า หรือ
ปั้นเกล้าต่วง ซึ่งเป็นแบบผมส าหรับหญิงสาวอายุ 20 ปีขึ้นไป ไว้ทรงผมนี้เร่ือยไปจนตาย โดยตามประเพณีไทยทรง
ด า ถ้าหญิงสาวใดท าผมปั้นเกล้าไม่ได้ ยังไม่ให้แต่งงาน หรือห้ามเกี่ยวข้องกันในเชิงชู้สาวกับผู้ชาย  
  2.3 ด้านการด ารงชีพ ชาวไทยทรงด านิยมใช้ชีวิตใกล้ชิดกับภูเขา เนื่องจากถิ่นฐานเดิมของชาวไท
ด าเป็นภูเขาสูง เมื่ออพยพมาตั้งรกรากในประเทศไทยเมื่อครั้งแรกที่อ าเภอบ้านแหลม จังหวัดเพชรบุรี ซึ่งเป็น
พื้นที่ติดทะเล ชาวไทด าไม่คุ้นเคยกับการใช้ชีวิตอยู่กับทะเลจึงอพยพโพยการเคลื่อนย้ายถิ่นของไทยทรงด าจะมุ่ง
ขึ้นไปทางทิศเหนือจากเพชรบุรีเสมอ ได้แก่ ราชบุรี นครปฐม กาญจนบุรี สุพรรณบุรี นครสวรรค์ พิจิตร พิษณุโลก 
เพชรบูรณ์ ชาวไทยทรงด าในชมุชนหัวเขาจีนมีความสนิทสนมกลมเกลียวมากกว่าชุมชนไทยทรงด าแหล่งอื่น ๆ ใน
ประเทศไทย มีสาเหตุหนึ่งมาจากการสร้างค่านิยมการแต่งงานกันระหว่างชาวไทยทรงด าด้วยกัน โดยห้ามไม่ให้
ชาวไทยทรงด าแต่งงานกันคนไทย หรือคนเชื้อสายอื่น ๆ ในท้องถิ่น ท าให้อัตลักษณ์ต่าง ๆ ยังคงด ารงอยู่ได้จาก
การมีอ านาจเหนือ (hegemony) ของชาวไทยทรงด าที่สืบเชื้อสายเดียวกันและขยายเป็นครอบครัวใหญ่จากรุ่นสู่
รุ่น ชายไทยทรงด าถือล าดับการเป็นผู้ต๊าวและผู้น้อย โดยผู้ต๊าวถือว่าเป็นผู้สืบเชื้อสายจากเจ้าผู้ปกครอง จะใช้
นามสกุลสิงลอ ส่วนผู้น้อยเป็นผู้สืบเชื้อสายจากสามัญชน   



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

1564  
 

  2.4 ด้านภาษาและการสื่อสาร ชื่อไทยทรงด ามีการก าหนดขึ้นจากชื่อของการจัดงานอนุรักษ์
วัฒนธรรมของชาวไทด าที่จัดโดยต าบลหนองปรง อ าเภอเขาย้อย จังหวัดเพชรบุรีเป็นครั้งแรก (ราว ๆ พ.ศ. 
2520) ซึ่งเป็นการรวมตัวของคนไทด าจากทั่วประเทศ ต่อมาจึงนิยมน าชื่อไทยทรงด าเป็นชื่อของการจัดงาน
อนุรักษ์ประเพณีประจ าปีในท้องถิ่นอื่น ๆ ของประเทศไทย  ดังนั้นค าว่า “ไทยทรงด า” จึงถูกผลิตสร้างขึ้นเพื่อ
แสดงถึงอ านาจของผู้พลัดถิ่นที่แต่งกายในชุดสีด า (ทรงด า) ในประเทศไทย ค าว่าไทยทรงด าจึงเป็นที่นิยมใช้กัน
นับตั้งแต่นั้นเป็นต้นมา นั่นคือชาวไทด าในท้องถ่ินอื่น ๆ ร่วมกันผลิตซ้ าวาทกรรมไทยทรงด าจนแพร่กระจายไปทั่ว
ประเทศ ซึ่งเหตุผลหนึ่งที่การจัดงานเทศกาลเกี่ยวกับชุมชนของกลุ่มชนชาติพันธุ์ต่าง ๆ ทางการมักจะใช้ค าว่าไทย
น าหน้าแล้วตามด้วยชื่อกลุ่ม ในการประชาสัมพันธ์ เพราะไปเชื่อมโยงกับค าว่า “ไทย” ในค าว่า คนไทย ภาษาไทย 
ประเทศไทย เช่นการใช้ค าว่าไทยด า ไทยโซ่ง ที่อ าเภอเขาย้อย จังหวัดเพชรบุรี (พิณรัตน์ อัครวัฒนากุล, 2549: 
159) จะเห็นได้ว่าหน่วยงานราชการใช้อ านาจจากค าว่า “ไทย”เพื่อกดทับ ปิดกั้น เพื่อให้ท าชาติพันธุ์อื่นระลึกถึง
ว่าปัจจุบันพวกเขาอาศัยอยู่ในประเทศไทย 
 การสืบทอดอัตลักษณ์ทางภาษาที่นับวันจะยิ่งมีผู้ใช้ภาษาไทด าน้อยลงเรื่อย ๆ อย่างไรก็ตามมีความ
พยายามอนุรักษ์ภาษาไทด าโดยการสร้างเอกสารเป็นระบบดังเช่น สุรีย์ ทองคงหาญ และคณะ (2550) ได้จัดท า
และเผยแพร่คู่มือการเรียนภาษาไทด า เช่นเดียวกับ สุนี ค านวลศิลป์, พิทักษ์ ศิริ วงศ์ และพิชิตาภา ทับทอง 
(2547) ที่ได้รวบรวมค าศัพท์ ประเพณี พิธีกรรมของชาวไทยทรงด าไว้อย่างเป็นระบบ 
 3. การวิเคราะห์ภาคปฏิบัติการทางสังคมของอัตลักษณ์ไทยทรงด า  
 ผู้วิจัยได้แบ่งภาคปฏิบัติการทางสังคมของการด ารงอัตลักษณ์ไทยทรงด า ซึ่งวิเคราะห์เป็นโครงสร้าง
ของความสัมพันธ์ที่เชื่อมต่อกันในรูปของเครือข่าย เพื่อให้อ านาจมีผลในภาคปฏิบัติ และส่งเสริมการผลิตซ้ าให้
สังคม โดยแบ่งเป็น 3 ส่วน ตามแนวทางของ นอร์แมน แฟร์คลัฟ (Norman Fairclough, 2001) ได้แก ่
  3.1 กิจกรรมทางสังคม (social activity) ได้แก่กิจกรรมที่เกิดขึ้นในรูปแบบ แนวทางเฉพาะ ที่เป็น
ปฏิบัติการผ่านการแต่งกายด้วยชุดด า เม่ือมีงานหรือกิจกรรมที่ส าคัญทางสังคม ชาวไทยทรงด าจะแต่งตัวด้วยชุด
ประจ าตัวที่แสดงถึงอัตลักษณ์เฉพาะตัว การแต่งกายไทยทรงด าในพิธีการนี้ยังแพร่กระจายไปยังคนไทยเชื้อสาย
อื่นที่มิใช่ไทยทรงด าในชุมชนหรือกล่าวได้ว่าการแต่งกายไทยทรงด ามีอ านาจที่ผลิตสร้างขึ้นจากคนไทด าซึ่ง
ก่อให้เกิดการสยบยอมต่อแนวคิดการแต่งไทยทรงด าซึ่งแสดงถึงความพร้อมเพียงและความสามัคคีของชุมชน 
ดังเช่นในวันสงกรานต์ 13 เมษายนของทุกปี หมู่บ้านหัวเขาจีนจะมีการจัดงานสืบสานวัฒนธรรมประเพณี อิ้
นก๊อน ฟ้อนแก๊น เพื่อสืบสาน ผลิตซ้ าวาทกรรมไทยทรงด าให้เกิดขึ้นอย่างต่อเนื่อง 
  3.2 การเป็นตัวแทน (representation) ผู้ที่เป็นต้นแบบการผลิตซ้ าแบบแผน ประเพณี พิธีกรรม
ต่าง ๆ ของชาวไทยทรงด านั้นคือปราชญ์ชาวบ้าน หมอเสน หมอมด หัวหน้ากลุ่มสตรีทอผ้าไทยทรงด า ผู้ซึ่งท า
หน้าที่เป็นตัวแทนการผลิตและถ่ายทอดแนวคิดไทยทรงด าให้คงอยู่ในชุมชน ปฏิบัติการทางสังคมของปราชญ์
ชาวบ้านแสดงถึงความรู้ ความช านาญการที่มีอยู่ในตัวเอง การผลิตสร้างความเป็นตัวของตัวเอง สร้างระบบความรู้ 
(system of knowledge) แล้วถ่ายทอดความรู้เหล่านั้นให้แพร่หลายทั่วไปในชุมชนเพื่อการผลิตซ้ าในอนาคต  
  3.3 การสถาปนาอัตลักษณ์ (constitution of identities) วาทกรรมไทยทรงด าจะเกิดขึ้นอย่าง
ยั่งยืนไม่ได้หากไม่ได้รับการสนับสนุนจากหน่วยงานภาครัฐเช่น พัฒนาชุมชนจังหวัดราชบุรี องค์การบริหารส่วน



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 1565 
 

ต าบลห้วยยางโทน รวมไปถึงผู้น าชุมชน ผู้น ากลุ่มสตรี คณะกรรมการหมู่บ้าน นอกจากนี้ยังมีความพยายามผลิต
ซ้ าการแต่งชุดไทยทรงด าด้วยการรณรงค์ให้เด็กนักเรียนระดับประถมศึกษาของโรงเรียนในหมู่บ้านและศูนย์
พัฒนาเด็กเล็กให้แต่ชุดด ามาเรียนในวันศุกร์ ซึ่งเป็นชุดที่ผู้ปกครองจัดหามาให้บุตรหลาน ขณะที่บางครอบครัว
สามารถทอผ้าและชุดไทยทรงด าให้นักเรียนน ามาใส่ไปโรงเรียนได้ รวมไปถึงการยินยอม ยอมรับการแต่งกายด้วย
ชุดไทยทรงด าของหัวหน้าและบุคลากรของหน่วยงานภาครัฐเมื่อต้องออกพิธีอย่างเป็นทางการของชาวบ้านที่มิใช่
คนไทยทรงด าเป็นการแสดงถึงการเผยแพรอ่ านาจจากการแต่งกายด้วยชุดไทยทรงด าไปยังผู้คนในสังคมและชุมชน  
  4. การด ารงอัตลักษณ์ไทยทรงด าสู่ความเข้มแข็งของชุมชน   
 การสร้างอัตลักษณ์ของชาวไทยทรงด าเร่ิมจากการผลิตอัตลักษณ์ที่สืบทอดจากบรรพบุรุษ จากนั้นอัต
ลักษณ์ของชาวไทยทรงด าได้รับการสืบทอด ผลิตซ้ าโดยการร้อยเรียงเป็นล าดับขั้นตอนของพิธีกรรม การแต่งการ 
การติดต่อสื่อสาร การด ารงชีวิตเกิดเป็นระบบความสัมพันธ์ทางสังคม (social relation) และระบบความรู้ 
(system of knowledge) ที่ถ่ายทอดโดยปราชญ์ชาวบ้าน และผู้สืบทอดในการท าพิธีกรรมให้กับผู้คนภายในกลุม่
ชาวไทยทรงด า ส่งผลให้ชาวไทยทรงด ายังคงอัตลักษณ์โดยการยึดถือ กฎเกณฑ์ กติกาต่าง ๆเพื่อด ารงอัตลักษณ์
ไทยทรงด าจนถึงปัจจุบัน กระบวนการด ารงอัตลักษณ์ไทยทรงด าสามารถสรุปได้ดังภาพที่ 1 
  
 
 
 

ภาพที่ 1 การด ารงอัตลักษณไ์ทยทรงด า 
ที่มา : ผู้วิจัย 

  
 ในขณะเดียวกัน รัฐบาลไทยได้รณรงค์ให้ชุมชนสร้างความเข้มแข็งตามแนวทางเศรษฐกิจพอเพียง 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งการพัฒนาชุมชนตามแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมฉบับที่ 8 – 11 เพื่อต่อต้าน ทัดทาน
อ านาจจากแนวคิดเศรษฐกิจเสรีนิยมที่ประเทศไทยรับมาเป็นแนวคิดหลักในการพัฒนาประเทศในแผนพัฒนา
เศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติฉบับก่อน ๆ จึงเกิดการฟื้นฟูอัตลักษณ์ วัฒนธรรมไทยทรงด าเพื่อใช้เป็นเครื่องมือใน
การสร้างความเข้มแข็งของชุมชนโดยความร่วมมือจากผู้คนในชุมชนและหน่วยงานภาครัฐ  
 การสร้างความเข้มแข็งของชุมชนเกิดจากจากหน่วยงานภาครัฐสร้างวาทกรรม “ชุมชนเข้มแข็ง” 
ในขณะที่ชุมชนหมู่บ้านหัวเขาจีนผลิตวาทกรรม “อัตลักษณ์ไทยทรงด า” จึงเกิดการหลอมรวมวาทกรรมทั้งสอง
โดยทั้งสองฝ่ายได้ประโยชน์จากการหลอมตัวบท “อัตลักษณ์ไทยทรงด า” ซึ่งแสดงถึงความรักสมัครสมานสามัคคี 
ความอดทน ความซื่อสัตย์ของชาวบ้าน กับตัวบทที่ผลิตโดยรัฐบาลนั่นคือ “ชุมชนเข้มแข็ง”  
 การสร้างวาทกรรมจากการใช้วาทกรรมที่มีมาก่อนหน้า การผลิตซ้ า หรือเชื่อมโยงวาทกรรม
หลากหลายเข้าด้วยกันเพื่อผลิตวาทกรรมใหม่ ๆ เป็นการเชื่อมความสัมพันธ์ระหว่างวาทกรรม ( interdiscursive 
relationship) (สามชาย ศรีสันต์, 2554) กล่าวคือจากวาทกรรมไทยทรงด าที่ต้องการสร้างอัตลักษณ์ให้ตนเองสู่
การยอมรับจากสังคมจนกลายเป็นความเข้มแข็งของชุมชนในหมู่บ้านหัวเขาจีน ขณะเดียวกันสังคมและชุมชน 

การผลิตอัตลักษณ ์ การผลิตซ้ าอตัลักษณ ์ การแพร่กระจาย 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

1566  
 

ตลอดจนหน่วยงานภาครัฐต้องการสร้างความเข้มแข็งตามนโยบายที่ได้รับจากรัฐบาล หน่วยงานภาครัฐอัน
ประกอบด้วย เทศบาลต าบลห้วยยางโทน อ าเภอปากท่อ จังหวัดราชบุรี จึงสนับสนุน ผลิตซ้ า เผยแพร่อัตลักษณ์
ไทยทรงด า 
 การสนับสนุนลักษณ์ไทยทรงด าและความเข้มแข็งของชุมชน ก่อให้เกิดการจัดระเบียบของวาทกรรม
เป็นวิธีปฏิบัติการสร้างวาทกรรม การผลิตสร้างหรือปรับเปลี่ยนรูปแบบ แนวคิด ธรรมเนียมปฏิบัติ รูปแบบใหม่ 
เช่น การแต่งกายในชุดไทยทรงด าเมื่อมีพิธีส าคัญหรือพิธีต้อนรับบุคลากรจากหน่วยงานภาครัฐ สนับสนุนให้คนใน
ชุมชนอนุรักษ์การแต่งกายตามประเพณีดั้งเดิม เนื่องจากปัจจุบันชาวไทยทรงด าหมู่บ้านหัวเขาจีนไม่นิยมแต่งกาย
ด้วยชุดด าเมื่อใช้ชีวิตประจ าวันอีกต่อไป ยกเว้นผู้สูงอายุ ผู้อาวุโสของชุมชนบางคนที่ยังแต่งกายด้วยชุดไทยทรงด า
เป็นประจ าทุกวัน  
 นอกจากนี้ยังเกิดการสถาปนาอัตลักษณ์ไทยทรงด าให้เป็นทางการโดยการระบุให้อัตลักษณ์เด่นชัดใน
วิสัยทัศน์ขององค์การบริหารส่วนต าบลห้วยยางโทนที่ว่า “สืบสานวัฒนธรรม ก้าวน าการเกษตร ให้เหตุใช้ผล 
สร้างชุมชนให้ทันยุกต์  ครอบครัวมีสุขทั่วหน้า ส่งเสริมการศึกษาให้ก้าวไกล” จะเห็นได้ว่าองค์การบริหารส่วน
ต าบลห้วยยางโทนให้ความส าคัญกับค าว่า “สืบสานวัฒนธรรม” โดยขึ้นต้นเป็นค าแรกในวิสัยทัศน์ จึงอาจกล่าว
โดยนัยได้ว่าสิ่งที่ส าคัญที่สุดสิ่งแรกของต าบลนี้คือการอนุรักษ์ สืบทอด ผลิตซ้ า วัฒนธรรมไทยทรงด าของหมู่บ้าน
หัวเขาจีน อันเป็นการแสดงออกถึงวาทกรรมไทยทรงด าอย่างเป็นทางการ  
 
สรุปผลการศึกษา 
 1. ตัวบทอัตลักษณ์ไทยทรงด าประกอบด้วย 4 ด้าน 1) ด้านวัฒนธรรมประเพณี พิธีกรรมของชาวไทย
ทรงด าส่วนมากเกี่ยวข้องกับความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษ ผีเรือน พิธีกรรมต่าง ๆ เกี่ยวพันกับชาวไทยทรงด าตั้งแต่
เกิดจนตาย ประเพณี พิธีกรรมต่าง ๆ แสดงถึงความอยู่เย็นเป็นสุข มีตัวแทนในการประกอบพิธีกรรม  ได้แก่
ปราชญ์ชาวบ้าน ผู้สืบทอดการท าพิธีกรรม ท าหน้าที่สร้างความน่าเชื่อถือ ครอบง า ความเชื่อด้านประเพณีชุดอื่น 
ๆ 2) ด้านการแต่งกาย ชาวไทยทรงด าแต่งกายสีด าสนิทจากผ้าที่ทอขึ้นจากฝ้ายที่ย้อมสี ตามธรรมชาติ ให้
ความหมายของสีและลวดลายที่ประดับในชุดและเครื่องแต่งกาย หมายถึงความสามัคคี ถิ่นก าเนิด ความเป็นพี่
เป็นน้อง  3) ด้านการด ารงชีพ ชาวไทยทรงด า ประกอบอาชีพเกษตรกรรม ทอผ้า จากการที่ชาวไทยทรงด าผ่าน
การอพยพโยกย้ายถิ่นฐานมาหลายครั้ง จึงด าเนินชีวิตด้วยความสามัคคี ความถ่อมตน ซื่อสัตย์ และ 4) ด้านภาษา
และการสื่อสาร ภาษาของชาวไทยทรงด าอยู่ในภาษาตระกูลไท มีอักษรและภาษาพูดเป็นของตนเอง อย่างไรก็
ตามปัจจุบันมีผู้สืบทอดภาษาเขียนและภาษาพูดน้อยลง   
 2. ภาคปฏิบัติการทางวาทกรรม แบ่งเป็น 4 ด้าน ได้แก่ 1) ด้านวัฒนธรรมและประเพณี ชาวไทยทรง
ด าร้อยเรียงความหมายของสิ่งของต่าง ๆ รอบตัวจนเกิดเป็นประเพณีสืบต่อกันมา 2) ด้านการแต่งกาย ชาวไทย
ทรงด ามีระเบียบ วิธีการแต่งกายที่กีดกัน แบ่งแยกผู้สวมใส่อย่างชัดเจน รวมไปถึงลักษณะการไว้ทรงผมของสตรีที่
เป็นเอกลักษณ์ 3) ด้านการด ารงชีพ ชาวไทยทรงด าเป็นสืบทอดความสามัคคี ซื่อสัตย์ จากความจงรักภักดี 
ด ารงชีวิตอยู่ใกล้ภูเขา และ 4) ด้านภาษาและการสื่อสาร มีการสร้างค า “ไทยทรงด า” เพื่อเป็นตัวแทนของชาวไท
ด าในประเทศไทย รวมทั้งมีการจัดงานไทยทรงด าร าลึกของชาวไทยทรงด าทั่วประเทศไทย  



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 1567 
 

 3. ภาคปฏิบัติการทางสังคม ผู้วิจัยวิเคราะห์ตามแนวทางของ นอร์แมน แฟร์คลัฟ โดยการสนับสนุน
ให้เกิดการผลิตซ้ าอัตลักษณ์ไทยทรงด าด้านกิจกรรมทางสังคม คือการจัดงานประเพณี อิ้นก๊อน ฟ้อนแก๊นในวัน
สงกรานต์ 13 เมษายนของทุกปี เพื่อสืบสานวัฒนธรรมไทยทรงด า ผู้ที่เป็นต้นแบบและมีบทบาทส าคัญในการผลติ
ซ้ าอัตลักษณ์ไทยทรงด าคือปราชญ์ชาวบ้าน รวมไปถึงผู้น าชุมชนซึ่งมีส่วนในการสร้างอัตลักษณ์ไทยทรงด าให้เกิด
การผลิตซ้ าอย่างเป็นทางการ  
 4. การด ารงอัตลักษณ์ไทยทรงด าสู่ความเข้มแข็งของชุมชน เป็นการหลอมรวม ผสมกลมกลืน
ระหว่างอัตลักษณ์ไทยทรงด าโดยชุมชนหมู่บ้านหัวเขาจีนและวาทกรรมชุมชนเข้มแข็งของหน่วยงานภาครัฐ การ
หลอมรวมวาทกรรมทั้งสองก่อให้เกิดตัวบทใหม่ คือการพัฒนาประเทศด้วยการอนุรักษ์ ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่น
แทนที่การพัฒนาประเทศด้วยความมั่งคั่งทางเศรษฐกิจ แนวทางการสร้างความเข้มแข็งของชุมชนยังปรับเปลี่ยน
แนวคิด วิถีชีวิต รวมไปถึงการแต่งกายของผู้คนในชุมชนให้หวงแหนประเพณีไทยทรงด าดั้งเดิมมากข้ึนจากผู้คนทั้ง
ชุมชน การสนับสนุนการผลิตซ้ าวาทกรรมชุมชนเข้มแข็งด้วยอัตลักษณ์ไทยทรงด าจากผู้น าชุมชน คณะกรรมการ
บริหารหมู่บ้าน ก่อให้เกิดการสร้างสัญลักษณ์ทางอัตลักษณ์ไทยทรงด าอย่างเป็นทางการ  
 
อภิปรายผล 
 ตัวบทอัตลักษณ์ไทยทรงด าด้านต่าง ๆ มีวัตถุประสงค์เพื่อด ารงไว้ซึ่งความระลึกถึงบรรพบุรุษ 
สอดคล้องกับการศึกษาของกานต์ทิตา สีหมากสุก และบุญรอด บุญเกิด (2559) ที่ศึกษาองค์ความรู้ด้านความเชื่อ
ดั้งเดิมของไทยทรงด า พบว่าความรู้ความเชื่อดั้งเดิมน าไปสู่การปฏิบัติพิธีกรรมของคนในรุ่นปัจจุบันเกี่ยวกับการ
เกิด การเจ็บป่วย การตายและหลังการตาย ตัวบทอัตลักษณ์ไทยทรงด าเป็นการสืบทอดต่อกันมาเพื่อท าให้ชาว
ไทยทรงด าร าลึกถึงถิ่นก าเนิดและการใช้ชีวิตอยู่การสวมใส่เครื่องแต่งกายสีด าเพื่อด ารงอัตลักษณ์ ความสมัคร
สมานสามัคคี ลวดลายของเคร่ืองแต่งกายสื่อความหมายถึง ธรรมชาติ ความสามัคคี ขณะที่ลวดลายที่ประดิษฐ์ขึ้น
ใหม่มีความหมายถึง การพลัดพรากจากกัน ความเป็นพี่น้องระหว่างไทยกับลาว ผลการวิเคราะห์ตัวบทสอดคล้อง
กับการศึกษาของ จุรีวรรณ จันพลา (2559) ที่พบว่าลวดลายของผ้าทอไทยทรงด าสะท้อนถึงวิถีชีวิต ค่านิยม 
ความเชื่อ ความผูกพัน เหตุการณ์ส าคัญ ๆ ของชาติพันธุ์ ซึ่งจากการศึกษาที่กล่าวมาเกิดขึ้นจากความต้องการ
ด ารงอยู่อัตลักษณ์ของชาวไทยทรงด าอย่างแรงกล้า ไม่ต้องการให้ความเชื่อหรือชุดความคิดอื่นเข้ามาครอบง าหรือ
มีอ านาจเหนือกว่า 
 การวิเคราะห์ภาคปฏิบัติการทางวาทกรรม เพื่อท าให้อัตลักษณ์ไทยทรงด าด ารงอยู่ ชาวไทยทรงด าจึง
ก าหนดกฎเกณฑ์ กติกาต่าง ๆ เพื่อด ารงอัตลักษณ์ร าลึกถึงบรรพบุรุษ สอดคล้องกับการศึกษาของ กชนัช สันธน
ประกริติ (2549) พบว่าชาวไทยทรงด าใช้สัญลักษณ์ประเภทต่าง ๆ กับสิ่งของเครื่องใช้ พิธีกรรม ที่ผูกพันกับการ
ยกย่องบรรพบุรุษ ความรักผูกพันในถิ่นก าเนิด การด ารงชีวิต ซึ่งพบว่าปัจจุบันประเพณี การแต่งกาย ภาษาพูด
ภาษาเขียนได้รับการสืบทอดน้อยลงจากคนรุ่นใหม่ เนื่องจากความเจริญจากการพัฒนาทางเศรษฐกิจของประเทศ
ส่งผลให้เกิดการครอบง าจากภาษาและวัฒนธรรมไทยและวัฒนธรรมสากล 
 ภาคปฏิบัติการทางสังคมการด ารงอัตลักษณ์ไทยทรงด า การแต่งกายด้วยชุดไทยทรงด าของหัวหน้า
และบุคลากรประจ าหน่วยงานภาครัฐมีผลช่วยสนับสนุนการผลิตซ้ าการแต่งกายในชุดไทยทรงด า สอดคล้องกับ
ผลการศึกษาของ กาญจนา และคณะ (2546) ที่กล่าวว่าการแสดงออกให้ดูเป็นตัวอย่างของผู้อาวุโส หัวหน้า



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

1568  
 

ครอบครัวของชุมชนไทยทรงด าเป็นการสืบทอดประเพณีให้คงอยู่จนถึงปัจจุบัน ซึ่งการสนับสนุนการผลิตซ้ าอัต
ลักษณ์นี้ไม่ใช่เพียงแค่ชาวไทยทรงด าเพียงอย่างเดียวอีกต่อไป กลายเป็นความร่วมมือกันของทุกฝ่ายในชุมชน  
 ความเข้มแข็งของชุมชนและอัตลักษณ์ของชุมชน สอดคล้องกับการศึกษาของ ปริญญา ตื้อแก้ว 
(2546) ที่พบว่าความเข้มแข็งของชุมชนเกิดจากความรู้ความสามารถของผู้น าชุมชน การรวมตัวทางวัฒนธรรม
ของชุมชน และ พรรณิภา โสติพันธุ์ (2547) พบว่าการรักษาวัฒนธรรมและอัตลักษณ์อันดีงามของท้องถ่ินและการ
บริหารจัดการแบบมีส่วนร่วมสามารถสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชนได้ กล่าวโดยสรุปคือความเข้มแข็งของชุมชน
หมู่บ้านหัวเขาจีน เกิดจากการสอดประสานกันระหว่างการด ารงอัตลักษณ์และนโยบายของรัฐบาลที่ต้องการ
ส่งเสริมความเข้มแข็งของชุมชนจากทุนทางวัฒนธรรมจนเกิดความยั่งยืน หากไม่มีความร่วมมือของผู้คนในชุมชน
แล้ว ความเข้มแข็งและความยั่งยืนของผู้คนในชุมชนก็ไม่อาจเกิดขึ้นได้ ดังนั้นจึงเป็นหน้าที่และพันธะสัญญาของ
ผู้คนในชุมชนในการด ารงอัตลักษณ์ไทยทรงด าให้ด ารงอยู่สืบต่อไป 
 
ข้อเสนอแนะ 
 1. ข้อเสนอแนะจากการวิจัย  
 จากการวิจัยพบว่าการด ารงอัตลักษณ์ไทยทรงด าน าไปสู่การสร้างความเข้มแข็งของชุมชน และ
แนวทางการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมโดยการใช้ทุนทางวัฒนธรรมบูรณาการกับทุนทางสังคม และทุนทาง
เศรษฐกิจ ดังนั้นหน่วยงานภาครัฐ ผู้น าชุมชน รวมถึงผู้มีส่วนเกี่ยวข้องในชุมชนหมู่บ้านหัวเขาจีน ควรเร่งส่งเสริม
และสนับสนุนการใช้อัตลักษณ์ไทยทรงด าเป็นพื้นฐานสร้างความเข้มแข็งของชุมชนและประยุกต์สร้างเศรษฐกิจ
บนฐานนวัตกรรมที่เข้มแข็งอย่างยั่งยืนต่อไป 
 2. ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยคร้ังต่อไป 
 การศึกษาเกี่ยวกับการด ารงอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์และความเข้มแข็งของชุมชน ในอนาคต อาจ
ศึกษาอัตลักษณ์ไทยทรงด าจากพื้นที่อื่น ๆ ในประเทศไทย ศึกษากระบวนการมีส่วนร่วมของชุมชนในการสร้าง
ความเข้มแข็ง การตอบโต้ทางสังคมจากกลุ่มชาติพันธุ์กับวาทกรรมอื่น ๆ ที่กระท าโดยภาครัฐหรือสังคมเพื่อเปิด
พื้นที่หรือช่วงชิงอ านาจทางสังคม รวมไปถึงการวิจัยโดยวิธีวิทยาอื่น เช่น การศึกษาโดยใช้ปรากฏการณ์วิทยา 
(Phenomenology) การศึกษาเร่ืองเล่า (Narrative) การศึกษาชาติพันธุ์วรรณา (Ethnography) หรือแม้แต่การ
วิจัยเชิงปริมาณ เพื่อท าความเข้าใจ ชาวไทด าและการสร้างความเข้มแข็งของชุมชนได้มากข้ึน 
 
เอกสารอ้างอิง 
ภาษาไทย 
กชนัช สันธนประกริติ และคณะ. (2549). “การวิเคราะห์เชิงสัญลักษณ์ของประเพณีแต่งงานชาวไทยทรงด าใน 
 เขตอ าเภออู่ทอง จังหวัดสุพรรณบุรี.” การค้นคว้าอิสระปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต  
 สาขาวิชาสังคมศึกษา คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร. 
กาญจนา สุวรรณศิลป์ และคณะ. (2546). “ความด ารงอยู่ของอัตลักษณ์ชาวไทยทรงด า (ลาวโซ่ง) กรณีศึกษา :  
 บ้านสระพัฒนา อ าเภอก าแพงแสน จังหวัดนครปฐม.” การค้นคว้าอิสระ ปริญญาศิลปศาสตร์ 
 มหาบัณฑิต สาขาวิชาสังคมศึกษา มหาวิทยาลัยนเรศวร.  



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 1569 
 

กานต์ทิตา สีหมากสุก และบุญรอด บุญเกิด. (2559). “วิเคราะห์ปัจจัยการด ารงอยู่และการเปลี่ยนแปลงความเชื่อ 
 ในพิธีกรรมของไทยทรงด า : กรณีศึกษาเขตต าบลหนองปรง อ าเภอเขาย้อย จังหวัดเพชรบุรี.”  
 วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยบูรพา, 24, 44 (มกราคม-เมษายน):  
 83-102. 
กุลธิดา ภูฆัง และพิทักษ์ ศิริวงศ์. (2556).“วาทกรรมการพัฒนาชุมชนบ้านหนองกระโดนมน อ าเภอหนองหญ้าไซ  
 จังหวัดสุพรรณบุรี : ถอดรหัสการพัฒนาชุมชนเข้มแข็ง ด้วยวิธีวิทยา การวิเคราะห์วาทกรรม.”  
 Veridian E-Journal, 6, 1 (มกราคม-เมษายน): 719-734. 
โกวิทย์ พวงงาม. (2553). การจัดการตนเองของชุมชนและท้องถิ่น. กรงุเทพฯ: บพิธการพิมพ์. 
จุรีวรรณ จันพลา และคณะ. (2559). “การพัฒนารูปแบบผลิตภัณฑ์ผ้าทอไทยทรงด าเพื่อสร้างมูลค่าเพิ่มตาม 
 แนวทางเศรษฐกิจสร้างสรรค์.” Veridian E-Journal, 9, 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม): 82-98. 
ฉลาดชาย รมิตานนท์. (2542). “คนกบัอัตลักษณ์ 2.” ใน เอกสารประกอบการประชุมประจ าปี 
 ทางมนุษยวิทยา. วันที่ 27–29 มีนาคม 2545 ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินทร. กรุงเทพฯ:  
 ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร. 
ชุติรัตน์ เจริญสุข และคณะ. (2558). “การวิจัยปฏิบัติการเพื่อหาแนวทางการพัฒนาการจัดการด้านการตลาดการ 
 ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมไทยทรงด าบ้านหัวเขาจีน อ าเภอปากท่อ จังหวัดราชบุรี.” รายงานการวิจัย  
 มหาวิทยาลัยราชภัฏหมู่บ้านจอมบึง 
ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร. (2554). วาทกรรมการพัฒนา. พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพฯ: วิภาษา. 
ณรงค์ อาจสมิติ. (2555). “รัฐชาติ ชาติพันธุ์ และอัตลักษณ์ไทด า.” วารสารสังคมวิทยามานุษยวิทยา, 31, 2  
 (กรกฎาคม-ธันวาคม): 54-78. 
ดวงกมล ดีพันธุ์ (2557). “หวยใต้ดินในสังคมไทย.” วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพัฒนา 
 มนุษย์และสังคม มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์. 
เตือนใจ บรรเจิดกิจ. (2544). “การพัฒนารูปแบบการสร้างชุมชนเข้มแข็งด้านการตลาดของสถาบันราชภัฏ 
 นครสวรรค์ : กรณีศึกษากลุ่มอาชีพผลิตภัณฑ์น้ าตาลโตนด ต าบลเกยไชย อ าเภอชุมแสง  
 จังหวัดนครสวรรค์.” วิทยานิพนธ์ครุศาสตรมหาบัณฑิต สาขาการบริหารการศึกษา  
 สถาบันราชภัฏนครวรรค์.  
เทียมจิตร์ พ่วงสมจิตร์. (2553). “ความจริงกับวาทกรรม: เร่ืองราว เร่ืองเล่าในสังคม.”วารสารไทยคดีศึกษา, 7,  
 2 (เมษายน-กันยายน): (1)-(6). 
นภาภรณ์ หะวานนท์ และพิสมัย รัตนโรจน์สกุล. (2550). ทฤษฎีฐานรากในเรื่องความเข้มแข็งของชุมชน.  
 กรุงเทพมหานคร: ส านักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย. 
ประสิทธิ์ ลีปรีชา. (2547). “การสร้างและสืบทอดอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ม้ง.” ใน วาทกรรมอัตลักษณ์,  
 31-72. วิภาส ปรัชญาภรณ์, บรรณาธิการ. กรุงเทพฯ: ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร. 
ปริญญา ตื้อแก้ว. (2546). “การศึกษาศักยภาพในการเป็นชุมขนเข้มแข็งของชุมชนต าบลป่าหุ่ง อ าเภอพาน  
 จังหวัดเชียงราย.” ภาคนิพนธ์ศิลปศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาพัฒนาสังคม มหาวิทยาลัยนเรศวร. 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

1570  
 

ปริญญา สมบูรณ์ยิ่ง, ธีระ สินเดชารักษ์ และศุทธิดา ชวนวัน. (2556). “กิจกรรมทางสังคม: ความเข้าใจ และ 
 ปัจจัยที่สนับสนุนให้ผู้สูงอายุจีนมีศักยภาพ กรณีเทศบาลนครเซ่ียงไฮ้ (Shanghai) เขตจิ้งอัน  
 (Jing’ An).” วารสารธรรมศาสตร์, 32, 3 : 168-187. 
พนารัช ปรีดากรณ์ และนเรศ วงศ์สุวรรณ. (2552). “เศรษฐกิจพอเพียง: การเปิดพื้นที่โดยการวิเคราะห์ 
 วาทกรรม.” วารสารวิชาการ มหาวิทยาลัยหอการค้าไทย, 29, 3 (กรกฎาคม-กันยายน): 219-238. 
พรรณิภา โสตถิพันธุ์. (2547). วัฒนธรรมตาลโตนด : กระบวนการสร้างชุมชนเข้มแข็ง. กรุงเทพฯ: ส านักงาน 
 กองทุนสนับสนุนการวิจัย.  
พัชราวดี ตรีชัย. (2552). “การวิเคราะห์ความเป็นชุมชนเข้มแข็งของหมู่บ้านหนองกลางดง ต าบลศิลาลอย อ าเภอ 
 สามร้อยยอด จังหวัดประจวบคีรีขันธ์.” วารสารร่มพฤกษ์, 27, 1 (ตุลาคม 2551-มกราคม 2552)  
 :126-159. 
พิณรัตน์ อัครวัฒนากุล. (2549). “ลาว และ ไทย : ความเข้าใจที่ไม่ตรงกัน.” ใน มองสังคมผ่านวาทกรรม,  
 136-163. กฤษดาวรรณ หงศ์ลดารมภ์ และจันทิมา เอียมานนท์, บรรณาธิการ. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์ 
 แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
เรณู เหมือนจันทร์เชย. (2558). “ทุนวัฒนธรรมเพื่อการพัฒนากลุ่มชาติพันธุ์ไทยทรงด าในจังหวัดนครปฐม.”  
 Veridian E-Journal, 8, 2 (พฤษภา-สิงหาคม): 231-247. 
วรพงศ์ ไชยฤกษ์. (2556). “วาทกรรมวิเคราะห์เชิงวิพากษ์: มุมมองใหม่ในการวิจัยทางภาษาไทย.” วารสาร 
 มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยทักษิณ, 8, 1 (ตุลาคม-มีนาคม): 135-162. 
ศิริพร เลิศยิ่งยศ. (2556). ชุมชนบ้านน้ าฉ่ากับวาทกรรมเศรษฐกินพอเพียง. Veridian E-Journal, 6, 1  
 (มกราคม-เมษายน): 593-609. 
สมหมาย ชินนาค. (2547). “มูน ไม่ใช่ มูล : วาทกรรมต่อต้านรัฐของกลุ่มชาติพันธุ์ ไทย-ลาว ที่ได้รับผลกระทบ 
 จากเขื่อนปากมูล.” ใน วาทกรรมอัตลักษณ์, 117-167. วิภาส ปรัชญาภรณ์, บรรณาธิการ.  
 กรุงเทพฯ: ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร. 
สามชาย ศรีสันต์. (2554). “เศรษฐกิจพอเพียงกับการสร้างอัตลักษณ์ความพอเพียงให้กับชุมชนชนบท.”  
 วารสารส านักบัณฑิตอาสาสมัคร, 7, 2 (มกราคม-มิถุนายน): 53-69. 
สาวิตรี คทวณิช. (2549). “วาทกรรมกับอุดมการณ์ อัตลักษณ์ และทฤษฎีทางสังคม” ใน มองสังคมผ่าน 
 วาทกรรม, 23-48. กฤษดาวรรณ หงศ์ลดารมภ์ และจันทิมา เอียมานนท์, บรรณาธิการ. กรุงเทพฯ:  
 ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ส านักงานวัฒนธรรมจังหวัดราชบุรี. (2550). ฅนราชบุรี. ราชบุรี: ธรรมรักษ์การพิมพ์. 
สุนี ค านวลศิลป์, พิทักษ์ ศิริวงศ์ และพิชิตาภา ทับทอง, บรรณาธิการ. (2550). สารานุกรมไทด าล  าค่า. เพชรบุรี:  
 เพชรภูมิการพิมพ์. 
สปุราณี จันทร์ส่ง และคณะ. (2559). “นโยบายการพัฒนาทุนทางสังคมเพื่อสร้างชุมชนเข้มแข็ง.” วารสาร 
 การเมืองการปกครอง, 6, 1 (กันยายน-กุมภาพันธ์): 313-327. 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 1 เดือนมกราคม – เมษายน 2560 

 
 

 1571 
 

สุภางค์ จันทวานิช. (2554). ทฤษฎีสังคมวิทยา. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพ: ส านักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
สุรีย์ ทองคงหาญ และคณะ. (2550). คู่มือการเรียนภาษาไทด า เล่ม 1 ตอนต้น ของสมาคมไทด า. ม.ป.ท. 
โสภี อุ่นทะยา. (2557). “วาทกรรมชายแดน.” วารสารสังคมลุ่มน  าโขง. 10, 3 (กันยายน-ธันวาคม): 49-68. 
อภิชัย พันธเสน. (2546). การประยุกต์พระราชด าริเศรษฐกิจพอเพียงกับอุตสาหกรรมขนาดกลางและย่อม.  
 กรุงเทพฯ: ส านักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย. 
อุดม คุมา. (2555). “ความสัมพันธ์เชิงอุปถัมภ์ของผู้น าชุมชนกับประชาชนที่มีผลต่อการมีส่วนร่วมทางการเมือง 
 น าต าบลพระบาท อ าเภอเมือง จังหวัดล าปาง.” วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏล าปาง, 1, 1  
 (เมษายน-กันยายน) : 87-98. 
 
ภาษาต่างประเทศ 
Denzin, N. (2006). Sociological Methods: A Sourcebook. 5th ed. Aldine: Transaction.  
Fairclough, N. (1992). Discourse and Social Change. Cambridge: Polity Press. 
   . (2000). “Discourse, Social Theory and Social Research: The Discourse of Welfare 
 Reform.” Journal of Sociolinguistics, 4, 2 : 163-195 
               . (2001). “The dialectics of discourse.” Textus, 14, 2: 231-242. 
   . (2003). Analysing Discourse: Textual analysis for social research. New York:  
 Routledge. 
Foucault, M. (1970). “The order of discourse,” in Untying the Text: A Post-Structural Reader,  
 48-78. Edited by Robert Young. (1981). Boston: Routledge & Kegan Paul. 
Jenkins, R. (1996). Social Identity. London and New York: Routledge. 
Seymour-Smith. C. (1986). Dictionary of Anthropology. London: Macmillan.  
 


