
ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

748  
 

การผลติสื่อทางเลือกโดยชาวไทยเชื้อสายปกาเกอะญอ* 
 

The production of alternative media by Thai- Sgaw Karen communities 
 

มาโนช ชุ่มเมืองปัก (Manoch Chummuangpak)** 
 

บทคัดย่อ 
 การวิจัยนี้มีจุดประสงค์เพื่อศึกษาการผลิตสื่อทางเลือกของกลุ่มชาติพันธุ์ปกาเกอะญอในบริบท
สังคมไทย ในแง่พัฒนาการและวัตถุประสงค์ของการผลิตสื่อดังกล่าว โดยศึกษาจากเอกสารร่วมกับการสัมภาษณ์
เชิงลึกผู้ผลิตสื่อปกาเกอะญอ การศึกษานี้ถือเป็นส่วนหนึ่งที่จะท าให้เกิดความเข้าใจสภาวการณ์การสื่อสารและภูมิ
ทัศน์สื่อของสังคมไทยที่ปรับเปลี่ยนไปจากอดีต ซึ่งส่วนหนึ่งสัมพันธ์กับการเกิดขึ้นของสื่อทางเลือก หรือสื่อที่ผลิต
โดยกลุ่มคนด้อยอ านาจในสังคมอย่างกลุ่มชาติพันธุ์ชนกลุ่มน้อย 
 ผลการศึกษาพบว่า การผลิตสื่อปกาเกอะญอเริ่มต้นขึ้นในช่วงทศวรรษ 2530 สอดคล้องกับ
สภาพการณ์ทางสังคมและการเมืองไทยที่มีความตื่นตัวในเร่ืองสิทธิของประชาชนในด้านต่าง ๆ ทั้งนี้ แม้การผลิต
สื่อปกาเกอะญอจะมีข้อจ ากัดหลายประการ ผู้ผลิตสื่อส่วนใหญ่ยังมุ่งที่จะสร้างสรรค์ผลงานเพื่อเผยแพร่ เนื่องจาก
มองว่าสิ่งที่ตนเองท าสามารถสร้างประโยชน์แก่ชุมชน โดยวัตถุประสงค์ในการผลิตสื่อของผู้ผลิตสื่อปกาเกอะญ
อแบ่งออกได้ 3 วัตถุประสงค์หลัก คือ การสื่อสารเพื่อตอบโต้อคติที่สังคมมีต่อกลุ่มชาติพันธุ์ การสื่อสารเรื่องราว
และแนวคิดต่าง ๆ ที่เป็นประโยชน์ต่อผู้รับสาร และการบันทึกและเผยแพร่วัฒนธรรมเพื่อธ ารงรักษาอัตลักษณ์
ของกลุ่มชาติพันธุ์ ในแง่นี้ สื่อปกาเกอะญอถือเป็นสื่อทางเลือกซึ่งเป็นเครื่องมือของประชาชนในการถ่วงดุลอ านาจ
รัฐและสื่อกระแสหลัก นอกจากนั้นยังสามารถเป็นกลไกช่วยส่งเสริมแนวคิดเรื่องความหลากหลายทางวัฒนธรรม 
และท าให้เกิดความเข้าใจระหว่างผู้คนที่มีความแตกต่างซึ่งอยู่ร่วมในสังคมเดียวกัน 
 
ค าส าคัญ: การผลิตสื่อ สื่อทางเลือก สื่อชาติพันธุ์ ปกาเกอะญอ กะเหรี่ยงสกอ 
 
 
 
 
 
 

                                                           
 * บทความนี้เขยีนขึ้นเพื่อเผยแพร่ผลการศึกษาจากการวิจยัของผู้เขียนซ่ึงได้รับทุนอุดหนุนจากมหาวิทยาลัยธุรกิจบัณฑิตย์ 
This article presents findings from a research project conducted by the author which was funded by Dhurakij Pundit 
University 
 ** อาจารย์ประจ าภาควิชาภาพยนตร์และสื่อดิจิทัล คณะนิเทศศาสตร์ มหาวิทยาลัยธุรกจิบัณฑิตย์ (manoch.chk@dpu.ac.th) 
Lecturer, Department of Film and Digital Media, Faculty of Communication Arts, Dhurakij Pundit University 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

  749 
 

Abstract 
 This study examined media production of Sgaw Karen people in the context of Thai 
society, focusing on the development and objectives of the media production. Data collection 
included documentary research and in-depth interview. To some degree, this study has 
contributed to a clearer understanding of communication situations and media landscape in 
Thailand nowadays, which have been transforming due in part to the emergence of alternative 
media, especially those produced by subordinate groups like ethnic minorities.  
 It was found that the production of Sgaw Karen media in Thailand started in the mid-
1980s while the notion of citizens’ rights had been introduced and circulated in Thai society. 
Since Sgaw Karen media producers considered that the making of their own media could be 
beneficial to their communities, they devoted themselves to the creative processes despite a 
number of restrictions. The production of Karen media was underpinned by three main 
objectives including counteracting bias against ethnic minorities; communicating for the 
benefits of their audience; and expressing their culture in order to maintain their ethnic 
identity. This study pointed out the importance of alternative media like Sgaw Karen media for 
broader Thai society in that alternative media would help reinforce democracy and 
multiculturalism, which would in turn bring about mutual understanding among people from 
different cultural backgrounds.   
 
Keywords: media production, alternative media, ethnic media, Pgak’nyau, Sgaw Karen 
 
บทน า 
 ในช่วง 2-3 ทศวรรษที่ผ่านมา เทคโนโลยีการผลิตสื่อและการสื่อสารได้รับการพัฒนาอย่างต่อเนื่อง 
ส่งผลให้การผลิตสื่อมีต้นทุนที่ต่ าลง และคนจ านวนมากสามารถเข้าถึงเทคโนโลยีการผลิตสื่อได้ ยิ่งไปกว่านั้น 
เทคโนโลยีดิจิทัลและอินเทอร์เน็ตก็ท าให้ช่องทางในการเผยแพร่สื่อมีมากขึ้นและมีความสะดวกและรวดเร็วสิ่ง
เหล่านี้ท าให้เกิดการเติบโตของสื่อที่ผลิตโดยคนธรรมดาสามัญ โดยเฉพาะผู้ที่ถูกกีดกันทางสังคม วัฒนธรรม และ
การเมือง หรือผู้ที่ถูกปฏิบัติอย่างไม่เป็นธรรมจากระบบและโครงสร้างของสังคม ซึ่งนั่นก็รวมถึงกลุ่มชาติพันธุ์ที่
อาศัยอยู่ในประเทศต่าง ๆ (Atkinson, 2010; Atton, 2002) 
 ในประเทศไทย มีกลุ่มชาติพันธุ์ไม่นอ้ยกว่า 60 กลุ่ม ตั้งถิ่นฐานกระจายอยู่ในทุกภูมิภาค แม้ชุมชนชาติ
พันธุ์เหล่านี้จะค่อย ๆ ได้รับการปลูกฝังและหล่อหลอมส านึกร่วมของ “ความเป็นไทย” ผ่านปฏิบัติการต่างๆ ของ
รัฐ อาทิ ระบบการศึกษา การปกครองแบบรวมศูนย์ ตลอดจนการเปิดรับสื่อมวลชนกระแสหลักของประเทศที่มา
จากส่วนกลาง อย่างไรก็ตาม ก็มีชุมชนชาติพันธุ์ไม่น้อยที่พยายามจะรักษาอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ของตนเอาไว้
ด้วยการรณรงค์ให้มีการใช้ภาษาชาติพันธุ์ในชุมชน การสืบทอดวิถีชีวิต ความเชื่อ และประเพณีต่าง ๆ รวมถึงมี



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

750  
 

การรวมตัวเพื่อเคลื่อนไหวในนามกลุ่มชาติพันธุ์ในกรณีที่เกิดปัญหาที่กระทบต่อชุมชน โดยเฉพาะปัญหาที่เกิดจาก
นโยบายของรัฐที่ส่งผลต่อชนกลุ่มน้อยหรือคนชายขอบ  
 ในบรรดากลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ ในประเทศไทย “ชาวปกาเกอะญอ” หรือที่อาจถูกเรียกว่า “กะเหรี่ยง
สกอ” (Sgaw Karen) ถือเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีความตื่นตัวในการรักษาอัตลักษณ์ของตน มีการรวมกลุ่มและ
ด าเนินกิจกรรมเคลื่อนไหวทางสังคมและวัฒนธรรมอย่างต่อเนื่อง (ขวัญชีวัน บัวแดง, 2552; วินัย บุญลือ, 2545) 
นอกจากนั้น ชาวปกาเกอะญอยังมีการผลิตและเผยแพร่สื่อเพื่อน าเสนอเรื่องราวเกี่ยวกับวัฒนธรรม วิถีชีวิต และ
เหตุการณ์ในชุมชนตนเอง โดยสื่อดังกล่าวมีความหลากหลายสอดรับกับพัฒนาการของเทคโนโลยีการสื่อสารใน
แต่ละยุคสมัย ตั้งแต่สื่อสิ่งพิมพ์ เพลง วิดีทัศน์ จนถึงสื่อออนไลน์  
 การศึกษาเกี่ยวกับการผลิตสื่อของชาวไทยเชื้อสายปกาเกอะญอนี้เป็นส่วนหนึ่งในการส ารวจและท า
ความเข้าใจภูมิทัศน์สื่อของสังคมไทยที่ปรับเปลี่ยนไปจากอดีต โดยเฉพาะที่สัมพันธ์กับการผลิตสื่อทางเลือก 
(alternative media) ซึ่งหมายถึงสื่อที่แตกต่างจากสื่อมวลชนหรือสื่อกระแสหลักที่ถูกครอบครองและควบคุม
โดยกลุ่มผู้มีอ านาจหรือชนชั้นน า โดยเฉพาะหน่วยงานของรัฐ กลุ่มทุน หรือองค์กรธุรกิจขนาดใหญ่ โดยสื่อ
ทางเลือกมักท้าทายแบบแผนของการผลิตสื่อกระแสหลักทั้งในมิติความช านาญการ (skills) ทุน (capitalization) 
และการควบคุม (controls) (Atton, 2003:.41) ทั้งนี้ สื่อชาติพันธุ์ (ethnic media) หรือสื่อที่ผลิตและ/หรือใช้
โดยกลุ่มชาติพันธุ์ซึ่งเป็นชนกลุ่มน้อยของสังคมหรือรัฐถือได้ว่าเป็นสื่อทางเลือกประเภทหนึ่ง โดยการศึกษา
เก่ียวกับสื่อทางเลือกหรือสื่อชาติพันธุ์ย่อมท าให้เกิดความเข้าใจที่ชัดเจนขึ้นเกี่ยวกับระบบและสภาวการณ์ของการ
ผลิตและใช้สื่อในประเทศไทยที่มีความแตกต่างหลากหลาย และเปลี่ยนแปลงไปจากยุคอดีตที่สื่อถูกผลิตแบบรวม
ศูนย์ (centralization of media) หรืออยู่ภายใต้การควบคุมของกลุ่มคนมีอ านาจหรือผู้เชี่ยวชาญเพียงไม่กี่กลุ่ม  
 นอกจากนั้น การศึกษานี้ยังถือเป็นการเติมเต็มองค์ความรู้ในทางนิ เทศศาสตร์และสื่อศึกษาของไทย 
ท าให้เข้าใจการด ารงอยู่และบทบาทของสื่อและผู้ผลิตสื่อที่ไม่ได้อยู่ในกระแสหลักหรือระบบธุรกิจขนาดใหญ่ 
โดยเฉพาะสื่อของกลุ่มชาติพันธุ์และชนกลุ่มน้อย อันเป็นประเด็นที่ยังไม่มีการวิจัยมากนัก รวมทั้งยังอาจใช้เป็น
บทเรียนหรือกรณีศึกษาแก่กลุ่มชาติพันธุ์อื่น ๆ ที่ต้องการใช้หรือพัฒนาสื่อทางเลือกหรือสื่อชุมชนของตนเอง 
ตลอดจนหน่วยงานเก่ียวข้องที่ต้องการส่งเสริมการผลิตสื่อดังกล่าว 
 
ค าถามในการศึกษา 
 1. สื่อปกาเกอะญอในสังคมไทยมีพัฒนาการอย่างไร 
 2. ชาวปกาเกอะญอมีวัตถุประสงค์อะไรในการผลิตสื่อของตนเอง 
 
วัตถุประสงค์ของการศึกษา 
 1. เพื่อศึกษาพัฒนาการของการผลิตสื่อปกาเกอะญอในสังคมไทย 
 2. เพื่อศึกษาวัตถุประสงค์ของการผลิตสื่อของชาวปกาเกอะญอ  
 
 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

  751 
 

วิธีการศึกษา 
 การศึกษานี้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (qualitative research) โดยใช้หลักการเลือกกลุ่มตัวอย่าง
อย่างมีวัตถุประสงค์ (purposeful sampling) หรือการเลือกเก็บข้อมูลจากแหล่งที่สามารถให้ข้อมูลได้อย่างลึกซึ้ง 
และตรงตามวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้อย่างเฉพาะเจาะจง (ชาย โพธิสิตา, 2556; Garner and Scott, 2013) 
ด าเนินการเก็บข้อมูลระหว่างปี พ.ศ. 2556 ถึง พ.ศ. 2559 ส าหรับแหล่งข้อมูลและวิธีการเก็บรวบรวมข้อมูลมี
รายละเอียดดังนี้  
  1. เก็บรวบรวมและศึกษาเนื้อหาของบทความและบทสัมภาษณ์ที่เกี่ยวข้องกับสื่อและผู้ผลิตสื่อป
กาเกอะญอ โดยสืบค้นจากเว็บไซต์องค์กรพัฒนาเอกชนที่ท างานเกี่ยวข้องกับกลุ่มชาติพันธุ์ในประเทศไทย และ
เว็บไซต์ส านักข่าวต่าง ๆ ได้แก่ มติชน เนชั่น และประชาไท  
  2. ติดต่อและด าเนินการสัมภาษณ์เชิงลึก (in-depth interview) บุคคลผู้ที่มีความรู้และ
ประสบการณ์ในด้านการผลิตสื่อปกาเกอะญอรวม 11 ท่าน โดยครอบคลุมการผลิตผลงานสื่อที่หลากหลาย ตั้งแต่
สิ่งพิมพ์ เพลง วีดิทัศน์และภาพยนตร์ ไปจนถึงสื่อออนไลน์ ผู้ให้ข้อมูลเหล่านี้ล้วนมีผลงานเผยแพร่และเป็นที่รู้จัก
กันภายในชุมชนปกาเกอะญอ บางท่านมีบทบาทในการผลิตสื่อปกาเกอะญอมานานกว่า 1ทศวรรษ การสัมภาษณ์
เป็นลักษณะแบบกึ่งโครงสร้าง (semi-structure interview) ตัวอย่างประเด็นค าถาม อาทิ จุดเริ่มต้นและ
ประสบการณ์การผลิตสื่อ วัตถุประสงค์ของการผลิตสื่อ กระบวนการหรือขั้นตอนการผลิตสื่อ ความท้าทายที่
เผชิญ และมุมมองต่อบทบาทของสื่อในการรักษาและถ่ายทอดอัตลักษณ์ปกาเกอะญอ  
  3. ศึกษาตัวอย่างผลงานสื่อปกาเกอะญอที่หาได้จากแหล่งต่าง ๆ ได้แก่ หนังสือเล่ม ซีดีและดีวีดี
เพลง และสื่อวีดิทัศน์หรือภาพยนตร์ที่เผยแพร่ทางยูทูบ (YouTube) โดยเป็นข้อมูลเสริมเพื่อช่วยให้ผู้วิจัยเข้าใจสิ่ง
ที่ผู้ผลิตสื่อปกาเกอะญอกล่าวถึงในการสัมภาษณ์ 
 จากนั้น ผู้วิจัยน าข้อมูลที่ได้มาท าการวิเคราะห์และน าเสนอโดยการบรรยายเชิงพรรณนาเพื่อตอบ
ค าถามในการศึกษาที่ตั้งไว้  
 
ผลการศึกษา 
 1. ชุมชนปกาเกอะญอกับพัฒนาการของสื่อปกาเกอะญอ 
 ปกาเกอะญอหรือกะเหรี่ยงสกอเป็นกลุ่มย่อยกลุ่มหนึ่งของกลุ่มชาติพันธุ์กะเหรี่ยง เป็นกลุ่มที่มีจ านวน
ประชากรมากที่สุดในบรรดากะเหรี่ยงในเมืองไทย โดยกะเหรี่ยงกลุ่มย่อยอื่น ๆ ประกอบด้วย กะเหรี่ยงโป คะยา 
และปะโอ (หรือตองสู) ชาวกะเหรี่ยงมักอยู่รวมกันเป็นชุมชนในระดับหมู่บ้านซึ่งกระจายตัวอยู่ในจังหวัดทาง
ภาคเหนือแถบต้นน้ าสาละวินและต้นน้ าแม่ปิง โดยเฉพาะเชียงใหม่ เชียงราย แม่ฮ่องสอน และล าพูน รวมถึงตาม
แนวเทือกเขาตะนาวศรีทางด้านตะวันตกของประเทศไทย ประมาณการว่ามีประชากรชาวกะเหรี่ยงในประเทศ
ไทยราวสี่แสนคน โดย 1 ใน 4 อาศัยอยู่ในจังหวัดเชียงใหม่ (สุดาวดี เตชานันท์, 2555; กระทรวงวัฒนธรรม, 
2554) 
 ค าว่ากะเหรี่ยงนั้นบ่อยครั้งถูกน าไปใช้ในความหมายทางลบ หรือใช้เป็นส านวนเชิงล้อเลียนหรือตลก
ขบขัน ดังนั้น ในช่วง 2-3 ทศวรรษที่ผ่านมา จึงมีความพยายามของชาวกะเหรี่ยงที่จะเผยแพร่ค าที่พวกเขาใช้เรียก
ตัวเองให้เป็นที่รู้จักแพร่หลายมากขึ้น เช่น กะเหรี่ยงสกอเรียกตนเองว่า “ปกาเกอะญอ” หรือ “จกอ” ขณะที่



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

752  
 

กะเหรี่ยงโป ใช้ค าว่า “โพล่ง” หรือ “โผล่ว” (ทั้งหมดมีความหมายเดียวกันว่า “คน”) อย่างไรก็ดี ค าเหล่านี้ก็ยัง
ไม่อาจใช้แทนที่ค าว่ากะเหรี่ยงได้ในความหมายที่ครอบคลุมถึงกลุ่มย่อยทุกกลุ่ม ฉะนั้น ในปัจจุบัน ค าว่ากะเหรี่ยง
จึงเป็นค าที่ยังใช้เพื่อเป็นค าเรียกรวมเพื่อหมายถึงกลุ่มกะเหรี่ยงย่อย ๆ ทั้งหมด (ขวัญชีวัน บัวแดง, 2552: 12-13)
 ก่อนหน้าที่ชาวปกาเกอะญอ รวมถึงกลุ่มชาติพันธุ์หรือชนเผ่าพื้นเมืองอื่น ๆ ในประเทศไทยจะเข้าถึง
ทรัพยากรและความรู้ในการผลิตสื่อ พวกเขามีบทบาทเป็นเพียงผู้รับสารจากสื่อกระแสหลักซึ่งรัฐและองค์กรธุรกิจ
หรือกลุ่มเจ้าของทุนเป็นผู้ผลิต ทั้งนี้ สื่อกระแสหลักมักน าเสนอภาพในมุมลบที่เป็นภาพตายตัว (stereotypical 
representation) ของกลุ่มชาติพันธุ์ชนกลุ่มน้อย หรือทีน่ักวิชาการนิยามว่า“วาทกรรมชาวเขา”ขวัญชีวัน บัวแดง 
(2552: 8-9) อธิบายว่า นับแต่ทศวรรษ 2500 ค าว่ากะเหรี่ยงถูกรับรู้ในสังคมไทยในความหมายว่าชาวเขากลุ่ม
หนึ่งซึ่งสร้างปัญหาให้กับประเทศ วาทกรรมนี้ถูกเน้นมากในสื่อของรัฐ รวมถึงถูกถ่ายทอดผ่านเนื้อหาในบทเรียนที่
สอนในโรงเรียน ซึ่งในเวลาต่อมา มีผู้น าชุมชนกะเหรี่ยงและเยาวชนที่ได้รับโอกาสทางการศึกษาเริ่มตระหนักว่า
กลุ่มชาติพันธุ์ของตนถูกมองด้วยสายตาที่ไม่ดีนักจากเจ้าหน้าที่รัฐและคนไทยกลุ่มอื่น ๆ พวกเขาจึงเริ่มความ
เคลื่อนไหวทางสังคมและวัฒนธรรม โดยมีการรวมกลุ่มหรือจัดตั้งองค์กรที่เป็นตัวแทนกลุ่มชาติพันธุ์ของตนเองขึ้น
เพื่อรักษาผลประโยชน์และเป็นปากเป็นเสียงแก่ชาวกะเหรี่ยง รวมถึงมีการจัดกิจกรรมต่าง ๆ เพื่อมุ่งรักษา
วัฒนธรรมของตนไม่ให้สูญหายไป การเคลื่อนไหวดังกล่าวส่วนหนึ่งได้รับการสนับสนุนและผลักดันจากกลุ่ม
นักศึกษาและผู้เข้าร่วมการเคลื่อนไหวทางการเมืองในช่วง พ.ศ. 2516 และ พ.ศ. 2519 ที่ตัดสินใจหันหลังให้กับ
การศึกษาในระบบและออกไปใช้ชีวิตคลุกคลีกับชาวบ้านในพื้นที่ห่างไกลความเจริญ และริเริ่มโครงการพัฒนาใน
ด้านต่าง ๆ (กุศล พยัคฆ์สัก, 2555: 141-142) 
 ในแง่ของการผลิตสื่อของตนเอง ทศวรรษ 2530 ถือเป็นยุคบุกเบิกสื่อปกาเกอะญอ ซึ่งเริ่มจากงาน
เขียนเล่าเร่ืองเกี่ยวกับวิถีชีวิต วัฒนธรรม และแนวคิดต่อสังคมและธรรมชาติของพวกเขา โดยเมื่องานดังกล่าวถูก
พิมพ์เผยแพร่ก็ท าให้สังคมเริ่มรู้จักกับค าว่าปกาเกอะญอหรือกะเหรี่ยงซึ่งต่างไปจากภาพในมุมลบที่รัฐมักน าเสนอ 
นักเขียนยุคบุกเบิกหรือที่อาจเรียกว่าเป็นนักเขียนปกาเกอะญอคนแรกของไทย ได้แก่ พ้อเลป่า ชาวบ้านแม่แฮใต้ 
ต าบลปางหินฝน อ าเภอแม่แจ่ม จังหวัดเชียงใหม่ ผลงานตีพิมพ์เล่มแรกของพ้อเลป่า คือ ปกากะญอ: ข้าคือคน 
ซึ่งพิมพ์ครั้งแรกในปี พ.ศ. 2531 เป็นการแปลจากภาษาปกาเกอะญอมาเป็นภาษาไทยโดยกัลยาและวีระศักดิ์ 
ยอดระบ า สองนักกิจกรรมและนักเขียนผู้ซึ่งเข้าไปคลุกคลีกับชุมชนปกาเกอะญอที่แม่แฮใต้อยู่หลายปี  
 ส าหรับนักเขียนปกาเกอะญอในยุคต่อมามักเป็นผู้ที่มีโอกาสเข้าถึงการศึกษาในระบบ จึงสามารถเขียน
และเผยแพร่ผลงานเป็นภาษาไทยด้วยตัวเองได้ ทั้งนี้ ปัจจัยที่ช่วยส่งเสริมให้มีการผลิตและเผยแพร่ผลงานของ
ชาวปกาเกอะญอก็คือการเกิดขึ้นขององค์กรพัฒนาเอกชนที่เน้นการท างานกับกลุ่มเกษตรกรทางภาคเหนือและ
กลุ่มชาติพันธุ์ชนกลุ่มน้อยในชนบท มีนักเขียนปกาเกอะญอหลายคนที่มีผลงานตีพิมพ์ อาทิ ลีซะ ชูชื่นจิตสกุล 
(หลานของพ้อเลป่า) ‘บือพอ’ ซึ่งเป็นนามปากกาของถาวร กัมพลกุล และ ‘โถ่เรบอ’ หรือสมศักดิ์ สุริยมณฑล 
โดยงานของนักเขียนที่ถูกตีพิมพ์เหล่านี้ล้วนช่วยเผยแพร่เรื่องราวเกี่ยวกับชีวิต วัฒนธรรม และภูมิปัญญาของ
ชาวปกาเกอะญอให้เป็นที่รู้จักในสังคมวงกว้าง 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

  753 
 

 นอกจากสื่อที่เป็นงานเขียนแล้ว เพลงก็คืออีกหนึ่งช่องทางส าคัญที่ชาวปกาเกอะญอใช้เพื่อสื่อสาร
เรื่องราวของตนเอง ซึ่งมีทั้งเพลงที่ใช้ภาษาปกาเกอะญอและภาษาไทย โดยหากเทียบกับงานเขียนที่มักเป็นการ
สื่อสารกับกลุ่มผู้รับสารในวงกว้างหรือผู้อ่านที่เป็นคนไทย ดูเหมือนว่าเพลงจะเป็นสื่อได้รับความนิยมภายในชมุชน
ชาวปกาเกอะญอเองค่อนข้างมาก โดยเฉพาะในแง่ของการเป็นสื่อเพื่อความบันเทิงหรือผ่อนคลาย ทั้งนี้ บท
เพลงปกาเกอะญอก็มีทั้งที่เป็นรูปแบบดั้งเดิม คือเพลงที่สืบทอดมาจากวัฒนธรรม “อื่อทา” หรือการขับล าน าหรือ
บทกวีของชนเผ่าปกาเกอะญอ ควบคู่กับการบรรเลงเครื่องดนตรีที่เรียกว่า “เตหน่ากู” (บางคนเรียกว่าพิณ
กะเหรี่ยงหรือพิณปกาเกอะญอ) และเพลงปกาเกอะญอสมัยใหม่ ซึ่งบรรเลงด้วยเครื่องดนตรีสากลอย่างกีตาร์ 
คีย์บอร์ด และกลองชุด และมีหลากหลายแนว อาทิ สตริง ฮิปฮอป ร็อค และลูกทุ่ง 
 ข้อสังเกตหนึ่งของวงการเพลงปกาเกอะญอคือ นักร้องและนักดนตรีส่วนใหญ่มักเป็นผู้ที่นับถือศาสนา
คริสต์ ส่วนหนึ่งก็เป็นเพราะพวกเขาคุ้นเคยกับกิจกรรมในโบสถ์ซึ่งประกอบด้วยเพลงและดนตรีรูปแบบตะวันตก 
รวมถึงโอกาสในการได้ฝึกฝนพื้นฐานทางดนตรีจากอุปกรณ์ดนตรีในโบสถ์นั่นเอง ส าหรับชื่อนักร้องและนักดนตรี
ซึ่งเป็นที่รู้จักกันดีในชุมชนปกาเกอะญอ ได้แก่ ตือโพ, ทองดี ตุ๊โพ, สุวิชาน พัฒนาไพรวัลย์, วิฑูรย์ แจ่มรัตน
สุวรรณ์, แมะโพ ขวัญปฐพีเลิศ และชาตรี พิมพา เป็นต้น โดยการผลิตเพลงปกาเกอะญอมีพัฒนาการอย่าง
ต่อเนื่องตามยุคสมัย โดยเฉพาะพัฒนาการของเทคโนโลยี โดยเริ่มจากยุคเทปคาสเซ็ทมาสู่ยุคแผ่นซีดีและวีซีดี 
รวมถึงการผลิตภาพประกอบหรือมิวสิควิดีโอเพื่อสร้างความน่าสนใจให้กับผลงานมากข้ึน   

 
 

ภาพ 1: ตัวอย่างสื่อปกาเกอะญอในรูปแบบต่าง ๆ 
  

 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

754  
 

 ปัจจุบัน สื่อปกาเกอะญอมีความหลากหลายสอดคล้องกับความเปลี่ยนแปลงในสังคมไทยที่กลุ่มคน
ชายขอบมีโอกาสที่จะเข้าถึงการศึกษาและทรัพยากรต่าง ๆ มากข้ึน นอกจากนั้น คนปกาเกอะญอรุ่นใหม่ ๆ ก็ก้าว
เข้ามามีบทบาทในการผลิตสื่อเพื่อน าเสนอเรื่องราวเกี่ยวกับตนเองและกลุ่มชาติพันธุ์ของตน ทั้ งนี้ปัจจัยที่เอื้อต่อ
การผลิตสื่อของกลุ่มชาติพันธุ์ก็คือความก้าวหน้าของเทคโนโลยีที่ลดความซับซ้อนของขั้นตอนในการผลิตและ
เผยแพร่สื่อ รวมทั้งราคาที่ถูกลงของเคร่ืองมือต่าง ๆ อาทิ กล้องภาพนิ่งและวิดีโอ และคอมพิวเตอร์และโปรแกรม
คอมพิวเตอร์ต่าง ๆ ตัวอย่างสื่อใหม่ ๆ ของปกาเกอะญอ ได้แก่ สื่อออนไลน์อย่างเว็บไซต์เด็กสามหมอกดอทคอม 
(www.deksammork.com) ซึ่งน าเสนอเรื่องราวเก่ียวกับภาษา วัฒนธรรม และวิถีชีวิตของคนปกาเกอะญอ 
 รวมถึงมีสถานีวิทยุออนไลน์ที่เน้นการเผยแพร่เพลงของศิลปิน ปกาเกอะญอโดยเฉพาะรูปแบบในการ
ผลิตสื่อปกาเกอะญอนั้น แม้อาจจะมีบางส่วนที่ท าในเชิงการค้า กล่าวคือมีการจ าหน่ายหารายได้ แต่ส่วนใหญ่ 
ผลตอบแทนในแง่ตัวเงินมักไม่ใช่สิ่งส าคัญที่สุดที่จูงใจให้ผู้ผลิตสื่อสร้างสรรค์ผลงานออกมา ซึ่งลักษณะเช่นนี้มี
ความสอดคล้องกับแนวคิดเร่ืองสื่อทางเลือกที่กล่าวไว้ว่าความแตกต่างประการหนึ่งของสื่อทางเลือกกับสื่อกระแส
หลักก็คือการอยู่นอกระบบพาณิชย์นิยม หรือเป็นการผลิตสื่อที่ไม่ได้มุ่งแสวงหาก าไรนั่นเอง (อุบลรัตน์ ศิริยุวศักดิ์, 
2550: 5) นอกจากนั้น การผลิตสื่อทางเลือกก็มักมีลักษณะการท างานแบบอาสาสมัคร โดยผู้ผลิตสื่อมักมอง
ประโยชน์ส่วนรวมเหนือประโยชน์ของตนเอง (Atton, 2003: 43) ในกรณีของสื่อปกาเกอะญอ ความรู้สึกผูกพัน
ต่อชุมชนและการให้ความส าคัญต่ออัตลักษณ์ชาติพันธุ์เป็นสิ่งที่ท าให้ผู้ผลิตสื่อมุ่งสร้างสรรค์ผลงานของตนออกมา 
โดยพวกเขาให้คุณค่ากับผลตอบแทนที่เป็นนามธรรมหรือผลลัพธ์ในเชิงความรู้สึกมากกว่ามองเรื่องรายได้หรือเงิน
ทอง เช่น มองกิจกรรมที่ตนเองท าในแง่ของความสุข เป็นสิ่งที่หล่อเลี้ยงความฝัน หรือถือเป็นการเสียสละเพื่อ
ประโยชน์ของส่วนรวม เป็นต้น  
 ส าหรับอุปสรรคและความท้าทายของผู้ผลิตสื่อปกาเกอะญอนั้นสัมพันธ์กับลักษณะที่เป็นการผลิตสื่อ
นอกระบบพาณิชย์นิยม ได้แก่ คุณภาพของเคร่ืองไม้เครื่องมือและความจ ากัดของเงินทุน โดยผู้ผลิตสื่อมักต้องใช้
ทุนส่วนตัวในการสร้างผลงาน และบางครั้งก็น าไปสู่ความไม่เข้าใจของคนรอบข้างที่มองว่าสิ่งที่พวกเขาท านั้นไม่ได้
ก่อให้เกิดประโยชน์ โดยเฉพาะในแง่รายได้ที่จะน ามาหล่อเลี้ยงชีวิตและจุนเจือครอบครัว นอกจากนั้น ความท้า
ทายอีกประการหนึ่งก็คือสภาพการณ์ปัจจุบันที่คนปกาเกอะญอออกจากหมู่บ้านไปอยู่ในเมืองกันมากขึ้น และก็
อาจถูกกลืนเข้ากับวิถีชีวิตของคนไทยส่วนใหญ่ ท าให้ผู้ผลิตสื่อเกิดความท้อแท้เมื่อดู เหมือนผลงานที่พวกเขา
สร้างสรรค์ข้ึนมาจะไม่ได้รับความสนใจจากผู้รับสารหรือสมาชิกของชุมชนปกาเกอะญออย่างที่พวกเขาคาดหวัง 
 2. วัตถุประสงค์ของการผลิตสื่อปกาเกอะญอ 
 ดังที่กล่าวไปว่าผู้ผลิตสื่อปกาเกอะญอมักมองคุณค่าของงานที่ตนเองท าเหนือกว่าผลตอบแทนในรูป
เงินทอง ในหวัข้อนี้จะกล่าวในรายละเอียดเพื่อท าให้เข้าใจชัดเจนขึ้นถึงวัตถุประสงค์ในการสร้างสรรค์ผลงานของ
ผู้ผลิตทางเลือกอย่างเช่นสื่อปกาเกอะญอ โดยแบ่งออกเป็น 3 ประเด็น ได้แก่ 
  2.1 การสื่อสารเพื่อตอบโต้อคติที่สังคมมีต่อกลุ่มชาติพันธุ์ชนกลุ่มน้อย  
  สื่อปกาเกอะญอนั้นส่วนหนึ่งเกิดขึ้นในบริบทที่ “วาทกรรมชาวเขา” หรือภาพด้านลบที่รัฐและสื่อ
กระแสหลักสร้างขึ้นส่งผลกระทบต่อชีวิตของคนปกาเกอะญอจ านวนมาก ผู้ผลิตสื่อปกาเกอะญอส่วนใหญ่จึงมักมี



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

  755 
 

จุดมุ่งหมายส าคัญที่จะใช้สื่อเพื่อเรียกร้องความเป็นธรรมแก่ชุมชน รวมถึงสร้างความเข้าใจที่ถูกต้องให้กับคนใน
สังคม ดังที่จะเห็นจากบทสัมภาษณ์ผู้ผลิตสื่อที่ยกมาเป็นตัวอย่าง 3 ท่าน ดังนี้ 
  ถาวร ก าพลกุล หนึ่งในนักเขียนปกาเกอะญอรุ่นบุกเบิก กล่าวว่า อคติต่อชนเผ่าที่เกิดขึ้นใน
สังคมไทยในอดีต หรือในช่วงทศวรรษ 2520-2530 นั้นแบ่งได้เป็น 3 ประเด็นหลัก ได้แก่ ประเด็นการตัดไม้
ท าลายป่า ประเด็นยาเสพติด และประเด็นคอมมิวนิสต์หรือขบวนการเคลื่อนไหวต่อต้านรัฐบาล โดยถาวรอธิบาย
ถึงวัตถุประสงค์ของตนเองในการผลิตงานเขียนเกี่ยวกับวิถีชีวิตปกาเกอะญอว่า “[สังคม]มีอคติอย่างนี้อยู่ 
เพราะฉะนั้นในส่วนนี้เราก็อยากให้ภาพความกระจ่างกับสังคมภายนอก ก็เลยเข้ามามีส่วนร่วมในการใช้สื่อเหล่านี้
เพื่อที่จะอธิบายให้กับสังคมภายนอกว่าทัศนะต่าง ๆ สามอย่างที่ยกมานี้มันเป็นจริงหรือไม่จริงแค่ไหน อย่างไร” 
(สัมภาษณ์, 9 ตุลาคม 2558) 
  มัทธิว เจริญกุล นักเขียนและนักแต่งเพลงปกาเกอะญอสะท้อนความส าคัญของการผลิตสื่อ           
ปกาเกอะญอในแง่คล้ายคลึงกัน โดยกล่าวว่า “ถ้าเราใช้เป็น สื่อก็จะเป็นสิ่งที่ปกป้องตัวเราได้ ยกตัวอย่างเช่น
ปัจจุบันมีการท าลายป่า ถางที่ภูเขาให้โล่ง พอข่าวคราวออกสื่อไปก็กลายเป็นความผิดของเรา” (สัมภาษณ์, 16 
พฤศจิกายน 2558) 
  ชัยบัญชา มุแฮ คนท าสื่อปกาเกอะญอรุ่นใหม่ พูดถึงกรณีการน าเสนอภาพลักษณ์ในด้านลบของ
คนกะเหรี่ยงหรือปกาเกอะญอในสื่อทั่วไป โดยให้ความเห็นว่าเป็นเพราะคนท าสื่อกระแสหลักไม่มีความเข้าใจ
เก่ียวกับกลุ่มคนที่ตนเองน าเสนออย่างแท้จริง และก็เป็นแรงจูงใจของชัยบัญชาในการท าสื่อของตัวเองขึ้นเพื่อเป็น
พื้นที่ในการโต้แย้งกับภาพด้านลบดังกล่าว ชัยบัญชากล่าวว่า “ถ้าเป็นภาพลักษณ์ที่ไม่ดี บางครั้งเราก็รู้สึกว่าคนที่
ท าสื่อนั้นไม่มีความรู้ความเข้าใจในปกาเกอะญอดี ... เวลาเขาสื่อออกไป เขาจะสื่อแต่ด้านลบ ไม่ค่อยสื่อด้านดี ใน
ส่วนตัวก็เข้าใจคนที่ท าสื่อ [สื่อกระแสหลัก] บางทีไม่ได้มีเจตนาท าออกไปแบบนั้น แต่เขาขาดความใส่ใจ             
ขาดความละเอียด หรือไม่เข้าใจเท่าที่ควร ... ตรงนี้ก็เป็นเหตุผลที่เราเข้ามาท างานสื่อตรงนี้ เพื่อท าให้เขาเห็นหรือ
ได้เข้าใจมากขึ้น เพราะบางทีเราเคยเจอเยาวชนปกาเกอะญอ บางคนไม่กล้าเปิดเผยตัวเองออกมา เพราะเขาถูก
สื่อเสนอออกมาในด้านลบ เขาก็กลัวคนอื่นรังเกียจ” (สัมภาษณ์, 8 มกราคม 2556) 
  2.2 การสื่อสารเรื่องราวหรือแนวคิดที่เป็นประโยชน์แก่ผู้รับสาร 
  คนท าสื่อปกาเกอะญอส่วนใหญ่มีความตั้งใจที่จะใช้สื่อของตนสร้างประโยชน์ให้กับผู้ รับสารหรือ
ชุมชน อาทิ การผลิตสื่อโดยสอดแทรกเนื้อหาเป็นก าลังใจแก่พี่น้องปกาเกอะญอในการต่อสู้กับสภาพปัญหาและ
การบีบบังคับของสังคมปัจจุบัน หรืออาจให้แนวทางในการด าเนินชีวิต ดังตัวอย่างต่อไปนี้ 
  วิฑูรย์ แจ่มรัตนสุวรรณ์ กล่าวถึงบทบาทของผู้ผลิตสื่อหรือศิลปินว่าสามารถเปรียบได้กับครูบา
อาจารย์ของผู้คนในสังคม นั่นคือ เป็นผู้ที่สามารถสร้างประโยชน์ให้กับสังคมหรือชุมชน หรือสร้างก าลังใจให้แก่
ผู้ฟังหรือผู้ชม เขายกตัวอย่างว่า “การท าเพลงออกมานั้นมันเป็นการชักจูง อย่างเช่นว่าเราแต่งเพลงเกี่ยวกับวัย
หนุ่มสาว ถา้เราไปชักจูงในด้านเสื่อมเสีย แฟนเพลงเราได้ฟังแล้วมันก็เสียหายเพราะว่าฟังแล้วใจมันไปไง มันชักจูง
ความคิดและความรู้สึก แต่บางคนถ้าเขาท าเพลงเรื่องการอนุรักษ์นั่นนี่ หรือพูดเรื่องการเป็นน้ าหนึ่งใจเดียวกัน 
คนเขาฟังเขาก็มีแรงจูงใจ ก็เกิดเป็นการช่วยเหลือสังคมกันขึ้นมา เกิดเป็นนักอนุรักษ์ ... สื่อปกาเกอญอที่[ผม]ท าก็
เก่ียวกับการอนุรักษ์ธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม โดยเฉพาะการอนุรักษ์สัตว์ป่า สัตว์น้ า ป่าและพืชพันธุ์ต่าง ๆ ป่าแต่



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

756  
 

ละชนิดมันจะมีความหลากหลาย มันจะไม่เหมือนกัน และระบบนิเวศมันจะมีความแตกต่างกัน ก็ท าเป็นเพลง
ออกมา แล้วก็บางครั้งก็ไปเป็นวิทยากร ไปสอนพี่น้องชนเผ่าเกี่ยวกับการรื้อฟื้น ฟื้นฟูสภาพความเป็นอยู่ของ
ชุมชน” (สัมภาษณ์, 7 พฤศจิกายน 2558) 
  ชาตรี พิมพา กล่าวถึงเพลง ๆ หนึ่งที่ตนเองแต่งโดยน าเอาประสบการณ์ชีวิตของตนมาถ่ายทอด
เพื่อให้ข้อคิดและก าลังใจแก่ผู้ฟัง “เพลงดังกล่าวเกี่ยวกับวิถีชีวิตที่ล าบาก ผมเคยไปท างานที่ในเมือง ถูกข่มเหง 
ถูกต่อว่าบ้าง ท าให้เราได้รู้ว่าคนที่รักและหวังดีกับเราคือพ่อแม่ของเรา ผมเลยเอาเรื่องราวมาแต่งเป็นเพลง” 
(สัมภาษณ์, 18 ตุลาคม 2558) 
  มัทธิว เจริญกุล ซึ่งมุ่งท างานให้กับคริสต์ศาสนาควบคู่ไปกับการผลิตสื่อ อธิบายว่า “ในส่วนตัวผม
คิดว่าบทเพลงนั้นจะเป็นสิ่งทีเ่พื่อนมนุษยไ์ด้พึ่งพากัน อยู่กับสิ่งดีงาม อยู่กับการสั่งสอนของศาสนาที่ดีงาม เราก็น า
ค าสั่งสอนของศาสนาที่ดีงามนั่นแหละมาถ่ายทอดเป็นบทเพลง เพื่อที่จะได้ดึงมนุษย์ให้มีความรักแด่เพื่อนมนุษย์
ด้วยกัน คน ๆ หนึ่งมีจิตใจที่งดงาม มีความซื่อสัตย์ ไม่ขาดต่อศีลธรรมดีงาม” (สัมภาษณ์, 16 พฤศจิกายน 2558) 
  ชัยบัญชา มุแฮ กล่าวถึงเป้าหมายในการใช้สื่อเพื่อประโยชน์แก่สังคมในมุมมองของตนเองว่าไม่ได้
จ ากัดอยู่เฉพาะในชุมชนปกาเกอะญอ แต่ยังหมายถึงสังคมในระดับชาติด้วย นั่นคือการที่สื่อปกา เกอะญอน า
เสนอเรื่องราวดี ๆ ซึ่งช่วยกล่อมเกลาให้คนปกาเกอะญอมีคุณธรรมและจริยธรรม นั่นก็เท่ากับสร้างประโยชน์แก่
สังคมไทยโดยภาพรวม คือสร้างคนที่มีคุณภาพให้แก่สังคม (สัมภาษณ์, 7 มกราคม 2556) 
  2.3 การใช้สื่อเพื่อบันทึกและเผยแพร่วัฒนธรรมและวิถีความเป็นปกาเกอะญอ และเป็นเครื่องมือ
ธ ารงรักษาอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ 
  ส าหรับผู้ผลิตสื่อจ านวนหนึ่ง การได้บันทึกและเผยแพร่วัฒนธรรมและบอกเล่าถึงวิถีชีวิตความ
เป็นปกาเกอะญอคือวัตถุประสงค์ส าคัญของการสร้างสรรค์ผลงาน ทั้งนี้ นอกจากการสื่อสารภายในกลุ่มของ
ตนเองแล้ว บางครั้งผู้ผลิตสื่อก็ยังตั้งใจที่จะสื่อสารเรื่องราวและวัฒนธรรมของตนเองออกไปยังคนนอกชุมชนหรือ
ผู้รับสารทั่ว ๆ ไปอีกด้วย ดังเช่นที่แมะโพ ขวัญปฐพีเลิศ กล่าวว่า หนึ่งในจุดประสงค์ของการท าเพลงของตนเองก็
เพราะอยากจะให้มีเพลงปกาเกอะญอต่อไปเร่ือย ๆ และอยากให้ชื่อของกลุ่มชาติพันธุ์ปกาเกอะญอไม่จางหายไป 
แมะโพได้ยกตัวอย่างเพลงที่ตนเองแต่งและน าเสนอออกมาว่ามักเกี่ยวกับคนปกาเกอะญอใน หลายแง่มุมซึ่งก็
รวมถึงศิลปวัฒนธรรม ศาสนา หรือวิถีชีวิตในหมู่บ้านของชาวปกาเกอะญอ (สัมภาษณ์, 18 ตุลาคม 2558) 
  วิธี เทอดชูสกุลชัย ซึ่งผลิตและเผยแพร่เรื่องราวและวัฒนธรรมปกาเกอะญอผ่านสื่อออนไลน์ 
กล่าวว่า ตนเองมีจุดมุ่งหมายที่อยากจะรักษาและเผยแพร่ให้คนทั้งโลกได้รู้จักปกาเกอะญอ เขาอธิบายว่า “ผม
อยากจะรักษาและอยากจะเผยแพร่ให้คนทั้งโลกรู้ว่าวิถีชีวิตของคนปกาเกอะญอเป็นยังไง ส่วนใหญ่มันจะเป็นวิถี
ชีวิตส่วนตัวของผม แต่ละปีผมท าอะไรบ้าง ท านา ท าไร่ ท าสวน ผมก็จะอธิบาย เนื้อหาส่วนใหญ่จะเป็น
ประสบการณ์ตรงและเรื่องราวในหมู่บ้าน ถ้าล าพังผมท าคนเดียวก็ไม่ได้มีข้อมูลอะไรมากมาย ผมก็เลยขอจาก
เพื่อนคนนู้นคนนี้ และมารวบรวมแล้วเผยแพร่ต่อ” (สมัภาษณ์, 7 ธันวาคม 2556) 
  นอกจากนั้น ผู้ผลิตสื่อปกาเกอะญอจ านวนหนึ่งได้กล่าวถึงความกังวลที่ตนมีต่อความเปลี่ยนแปลง
ที่เกิดขึ้นในชุมชนจากอิทธิพลของวัฒนธรรมหลักและความทันสมัยในด้านต่าง ๆ ทั้งในด้านสังคม เศรษฐกิจ และ
เทคโนโลยี พวกเขาจึงมุ่งที่จะใช้สื่อเพื่อเป็นเครื่องมือในการรักษาอัตลักษณ์ของชุมชนเอาไว้ไม่ให้สูญหายไป โดย



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

  757 
 

อนุกุล กุลสัมพันธ์ชัย กล่าวถึงความเปลี่ยนแปลงในสังคมปัจจุบันที่ส่งผลต่อการคงอยู่ของอัตลักษณ์ปกาเกอะญอ 
โดยยกตัวอย่างการที่คนปกาเกอะญอรุ่นใหม่นิยมเพลงกระแสหลักมากกว่าเพลงปกาเกอะญอว่า “เมื่อก่อนเพลง
ฝรั่ง ผ่านไปช่วงหนึ่งก็มีเพลงญี่ปุ่นมาดัง ช่วงมีกระแสฮิตเกาหลี ขนาดเพลงไทยยังสู้เกาหลีไม่ได้ แล้วนับประสา
อะไรกับเพลงกะเหรี่ยง ที่บางคนไปอยู่ในเมืองไม่กล้าพูดไม่กล้าแต่งตัวกะเหรี่ยง บางคนเขาไม่ฟังหรอกเพลง
กะเหรี่ยง แต่พวกเราศิลปินหลาย ๆ คน มีจุดมุ่งหมายที่อยากให้เขารู้ว่าภาษาของเราสวยงามเสมอ และอยากจะ
ให้เขาหันมาสนใจภาษาของตนเอง และมองว่าเพลงภาษาของเรามีความหมายดีๆน่ารักและไม่แพ้ภาษาอื่น” 
(สัมภาษณ์, 16 ตุลาคม 2558) 
  สอดคล้องกับที่สุวิชานนท์ รัตนภิมล แสดงความคิดเห็นว่า สื่อมีบทบาทในการช่วยสืบสานอัต
ลักษณ์ปกาเกอะญอ โดยเฉพาะในกลุ่มเยาวชนหรือคนรุ่นใหม่ การที่มีการผลิตสื่อที่น าเสนอเรื่องราวภายใน
ชุมชนปกาเกอะญอคือสิ่งที่ท าให้พวกเขาได้รับรู้ว่าการเป็นคนปกาเกอะญอนั้นไม่ใช่สิ่งที่น่าอาย (สัมภาษณ์ ,           
14 สิงหาคม 2559) 
 
สรุปและอภิปรายผลการศึกษา  
 การศึกษาคร้ังนี้พบว่า การผลิตสื่อของชาวปกาเกอะญอเริ่มขึ้นในช่วงราวปี พ.ศ. 2530 สอดคล้องกับ
สภาพการณ์ทางสังคมและการเมืองไทยที่มีความตื่นตัวในเรื่องสิทธิของประชาชนในด้านต่าง ๆ การก่อเกิดและ
พัฒนาการของสื่อปกาเกอะญอมีความสัมพันธ์กับบริบทและความเปลี่ยนแปลงทางสังคมที่ชัดเจนอย่างน้อย 2 
ประการด้วยกัน ประการแรก การสร้างและเผยแพร่ “วาทกรรมชาวเขา” โดยรัฐ ซึ่งท าให้เกิดการสร้างภาพ
ตัวแทนในแบบภาพตายตัวของชนกลุ่มน้อยบนที่สูงว่าเป็นผู้สร้างปัญหาต่าง ๆ ให้แก่สังคม และน าไปสู่นโยบาย
และการปฏิบัติที่ไม่เป็นธรรมทั้งจากเจ้าหน้าที่รัฐและคนร่วมสังคมกลุ่มอื่น ๆ ประการที่สอง การที่ผู้น าของไทยมุ่ง
การพัฒนาประเทศไปสู่ความทันสมัย ซึ่งแม้จะท าให้ชีวิตของผู้คนสะดวกสบายและมีความเป็นอยู่ที่ดีขึ้น แต่ก็ท า
ให้เกิดผลกระทบในแง่ลบต่อผู้คนและชุมชนหลายแห่ง ส าหรับชาวปกาเกอะญอ หนึ่งในผลกระทบส าคัญที่เกิด
จากการพัฒนาก็คือการสูญเสียอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ โดยเฉพาะในกลุ่มชาวปกาเกอะญอรุ่นใหม่ ภายใต้สถานการณ์
และความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้น ชาวปกาเกอะญอได้ใช้สื่อประเภทต่าง ๆ เพื่อสื่อสารทั้งกับคนนอกและคนภายใน
ชุมชนของตน ทั้งนี้ แม้การผลิตสื่อ ปกาเกอะญอจะมีข้อจ ากัดหลายประการ ผู้ผลิตสื่อส่วนใหญ่ยังมุ่งที่จะ
สร้างสรรค์ผลงานเพื่อเผยแพร่ เนื่องจากมองว่าสิ่งที่ตนเองท าสามารถสร้างประโยชน์แก่ชุมชนได้ โดย
วัตถุประสงค์ในการผลิตสื่อของผู้ผลิตสื่อปกาเกอะญอแบ่งออกได้ 3 วัตถุประสงค์หลัก คือ การสื่อสารเพื่อตอบโต้
อคติที่สังคมมีต่อกลุ่มชาติพันธุ์ การสื่อสารเรื่องราวและแนวคิดต่าง ๆ ที่เป็นประโยชน์ต่อผู้รับสาร และการบันทึก
และเผยแพร่วัฒนธรรมเพื่อธ ารงรักษาอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ 
 การผลิตสื่อของชาวปกาเกอะญอสามารถกล่าวได้ว่าเป็น “การเมืองเชิงวัฒนธรรม” (cultural 
politics) หรือการเมืองระดับจุลภาค (micro-politics) ซึ่งหมายถึงการต่อสู้เชิงอ านาจของคนเล็กคนน้อยใน
สังคม ชูศักดิ์ วิทยาภัค (2558: 1-2) ชี้ว่า แม้กลุ่มคนที่อยู่ชั้นล่างของโครงสร้างอ านาจอาจไม่สามารถแสดงการ
ต่อต้านอ านาจได้อย่างเปิดเผย แต่พวกเขาก็อาจต่อรองหรือต่อสู้กับอ านาจที่กดทับตนเองโดยใช้การแสดงออกเชิง
สัญลักษณ์และการสื่อสารผ่านทางวัฒนธรรม โดยการต่อสู้ดังกล่าวสามารถใช้เพื่อผลประโยชน์ต่าง ๆ อาทิ          



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

758  
 

สิทธิในทรัพยากร ความมีตัวตน และพื้นที่ทางสังคม ทั้งนี้ นักทฤษฎีหลังโครงสร้างนิยมได้เน้นถึงความสัมพันธ์ของ
เรื่องเล่าหรือการเล่าเรื่องกับอ านาจ โดยชี้ว่าการเล่าเรื่องเป็นหนึ่งในยุทธิวิธีขั้นพื้นฐานในกระบวนการต่อรอง
ระหว่างกลุ่มคนในสังคม โดยในขณะที่ชนชั้นน าหรือรัฐมักเล่าเรื่องเพื่อสร้างความชอบธรรมในการใช้อ านาจ คน
เล็กคนน้อยที่ไร้อ านาจก็มักใช้การเล่าเร่ืองเพื่อต่อสู้ดิ้นรนหรือขัดขืนต่ออ านาจ (ชูศักดิ์ วิทยาภัค, 2558: 5) 
 ในกระบวนการต่อสู้และต่อรองระหว่างผู้มีอ านาจและผู้ไร้อ านาจนั้น อัตลักษณ์ถือเป็นหนึ่งในประเด็น
ที่มีความส าคัญ ยศ สันตสมบัติ (2551: 33) ชี้ว่า อัตลักษณ์เป็นผลของความสัมพันธ์เชิงอ านาจและความไม่เท่า
เทียมกันของคนในสังคม และ De Fina (2011 อ้างถึงใน กาญจนา แก้วเทพ, 2554: 51) อธิบายความสัมพันธ์
ระหว่างอัตลักษณ์กับการสื่อสารว่า การสื่อสารเป็นเครื่องมือประกอบสร้าง (construct) ธ ารงรักษา (maintain) 
และต่อรอง (negotiate) อัตลักษณ์ โดยกระบวนการดังกล่าวเกิดขึ้นอยู่ตลอดเวลา ในกรณีของชาวปกาเกอะญอ 
จะเห็นว่าสื่อที่พวกเขาผลิตขึ้นนั้นมีบทบาทต่ออัตลักษณ์ชาติพันธุ์ปกาเกอะญอในแง่การประกอบสร้างความหมาย
ใหม่ให้แก่ความเป็นปกาเกอะญอซึ่งสวนทางกับวาทกรรมที่รัฐสร้างเอาไว้ และส่งผลให้คนในสังคมรับรู้ภาพลักษณ์
ในด้านบวกของคนปกาเกอะญอ ได้แก่ การเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่รักษาและดูแลป่า และการมีภูมิปัญญาและ
วัฒนธรรมที่งดงาม รวมทั้งยังสร้างพื้นที่แก่คนปกาเกอะญอในการเรียกร้องผลประโยชน์และสิทธิของตนเอง 
นอกจากนั้น สื่อปกาเกอะญอก็ยังมีบทบาทช่วยส่งเสริมให้คนปกาเกอะญอเกิดความรู้สึกผูกพันกับชุมชนของตน 
รวมถึงมีความภูมิใจกับความเป็นปกาเกอะญอ อันจะเป็นการต้านทานการถูกกลืนโดยวัฒนธรรมหลัก และท าให้
สมาชิกของชุมชนปกาเกอะญอด ารงอยู่ในสังคมอย่างมีศักดิ์ศรี ไม่ต้องซ่อนเร้นอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ของตน 
 ข้อค้นพบที่กล่าวมาข้างต้นย้ าถึงสิ่งที่ Foucault (1978 อ้างถึงใน ยุกติ มุกดาวิจิตร, 2556: 19) กล่าว
ไว้ว่าไม่มีการกดทับใด ๆ ที่สามารถท าได้อย่างเบ็ดเสร็จเด็ดขาด รวมถึงสอดคล้องกับข้อสรุปของนักวิชาการที่
ศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างความเป็นชาติพันธุ์กับรัฐชาติอย่าง Brown (1992) และ Toland (1993) ที่ชี้ว่าไม่มี
รัฐใดที่ควบคุมจิตส านึกทางชาติพันธุ์ของประชากรได้อย่างสมบูรณ์ ทั้งนี้ ในบรรดาเครื่องมือและปฏิบัติการต่าง ๆ 
ที่บรรดากลุ่มชาติพันธุ์ใช้เพื่อต่อสู้และต่อรองกับอ านาจนั้น การผลิตสื่อของตนเองก็คือหนึ่งในปฏิบัติการที่มี
บทบาทส าคัญ ซึ่งก็พบว่ามีกลุ่มชาติพันธุ์หลายกลุ่มในประเทศไทยที่มีความตื่นตัวในเรื่องนี้  (นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ, 
พิเชษฐ  สายพันธ์, และสมรักษ์ ชัยสิงห์กานานนท์, 2558: 27) โดยหากพิจารณาคุณสมบัติของสื่อที่มี
องค์ประกอบในการน าเสนออย่างหลากหลาย ไม่ว่าจะเป็นภาพ เสียง หรือตัวอักษร ประกอบกับเทคนิคเฉพาะ
ของสื่อแต่ละประเภทซึ่งเปิดโอกาสให้เกิดการสร้างสรรค์ได้อย่างมากมาย รวมถึงการเผยแพร่สื่อในปัจจุบันที่
สามารถท าได้ง่าย รวดเร็ว และมีราคาถูกจากพัฒนาการทางเทคโนโลยีการสื่อสารออนไลน์ ก็ต้องถือว่าสื่อเป็น
เครื่องมือที่มีศักยภาพยิ่งที่คนเล็กคนน้อยจะใช้เพื่อประโยชน์ของชุมชนของตน 
 ทั้งนี้ หากมองในระดับสังคมที่กว้างขึ้น ผลการศึกษาชี้ให้เห็นความส าคัญของสื่อทางเลือกอย่างเช่น
สื่อปกาเกอะญออย่างน้อย 2 ประการด้วยกัน ประการแรก สื่อทางเลือกมีความส าคัญต่อภูมิทัศน์สื่อในสังคม
ประชาธิปไตย โดยในสังคมประชาธิปไตยนั้น สิทธิเสรีภาพในการแสดงออกของประชาชนถือเป็นหนึ่ง
องค์ประกอบที่ไม่สามารถจะขาดได้ การมีอยู่ของสื่อทางเลือกจึงถือเป็นการถ่วงดุลอ านาจของสื่อกระแสหลัก ดัง
ในกรณีของสื่อปกาเกอะญอที่สามารถใช้เพื่อเล่าเรื่องราวที่ไม่เคยปรากฏในสื่อกระแสหลัก หรือเรื่องที่อาจดู “ไม่
ส าคัญ” ในสายตาของคนท าสื่ออาชีพ สอดคล้องกับที่ Howley (2010: 4) ชี้ถึงความส าคัญของสื่อทางเลือกไว้ว่า 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

  759 
 

สื่อทางเลือกคือปรากฏการณ์ที่แสดงถึงความเป็นไปได้ในการท้าทายการครอบง าทางการเมืองและเศรษฐกิจของ
ระบบสื่อกระแสหลักและระบบทุนนิยม 
 ประการที่สอง หากมองในมิติวัฒนธรรม สื่อทางเลือกอย่างเช่นสื่อชาติพันธุ์ถือเป็นกลไกหนึ่งที่
ขับเคลื่อนหรือส่งเสริมให้เกิดความเป็นสังคมพหุวัฒนธรรม (multicultural society) หรือสังคมที่มีการยอมรับ
ในเรื่องความหลากหลายทางวัฒนธรรม รวมถึงมีความอดทนและการให้ความเคารพในความแตกต่างทาง
วัฒนธรรมของสมาชิกร่วมสังคม ส าหรับสื่อปกาเกอะญอ จะเห็นว่าสื่อปกาเกอะญอมีทั้งที่ใช้สื่อสารกันภายใน
ชุมชน และสื่อสารกับคนนอกชุมชนและมีการเผยแพร่ออกสู่สังคมวงกว้าง ซึ่งหนึ่งในจุดประสงค์ส าคัญของผู้ผลิต
สื่อก็คือการท าให้คนในสังคมไทยเข้าใจวัฒนธรรมและวิถีชีวิตของชาวปกาเกอะญอซึ่งแตกต่างไปจากวัฒนธรรม
หลักของสังคม ทั้งนี้ ส าหรับสังคมไทย การส่งเสริมแนวคิดเรื่องความหลากหลายทางวัฒนธรรม (cultural 
diversity) และพหุวัฒนธรรมนิยม (multiculturalism) เป็นสิ่งที่ถูกกล่าวถึงและยอมรับว่ามีความส าคัญ (ดูใน 
ทิวาวัฒน์ ธนาสนะ, 2559; รสสุคนธ์ เนาวบุตร และนรินทร์ สังข์รักษา, 2558) โดยจากการศึกษาของชูพินิจ 
เกษมณี (2555) พบว่า แนวคิดความเป็นหนึ่งเดียว (uniformity) ซึ่งใช้โดยผู้ปกครองของไทยตลอดมา ส่งผลให้
เกิดการปลูกฝังวิธีคิดเชิงเดี่ยวในแก่คนในสังคม อันเป็นสิ่งที่สวนทางกับความจริงทางประวัติศาสตร์และ
พัฒนาการทางสังคม กล่าวคือ ในสังคมไทยนั้นแท้จริงมีผู้คนต่างวัฒนธรรมอาศัยอยู่รวมกันมาอย่างช้านาน ความ
หลากหลายนี้เอ้ือต่อการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมซึ่งถือเป็นคุณสมบัติที่ส าคัญของมิติทางการพัฒนา นอกจากนั้น 
จากบทเรียนในหลายประเทศ รวมถึงประเทศไทย พบว่าการที่รัฐหรือผู้มีอ านาจส่งเสริมส านึกแบบลัทธิชาติพันธุ์
นิยม (ethnocentrism) หรือความเชื่อที่ว่าวัฒนธรรมของกลุ่มครอบง าหรือประชากรหลักในสังคมมีคุณค่า
เหนือกว่าวัฒนธรรมของคนอื่น ๆ จะน าไปสู่การละเมิดศักดิ์ศรีความเป็นคน และน ามาซึ่งปัญหาสังคมในรูปแบบ
ต่าง ๆ ทั้งยังอาจพัฒนาไปเป็นความขัดแย้งที่รุนแรงระหว่างกลุ่มคนในสังคมได้ 
 กล่าวโดยสรุป สื่อทางเลือก โดยเฉพาะสื่อที่ผลิตโดยชุมชนทางวัฒนธรรมย่อย ๆ ถือได้ว่าเป็นกลไก
หนึ่งที่มีบทบาทต่อการช่วยส่งเสริมสิทธิเสรีภาพในการสื่อสาร และสร้างความเข้าใจระหว่างผู้คนหรือชุมชนที่มี
ความแตกต่างให้สามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างสันติและเคารพซึ่งกันและกัน  ด้วยเหตุนี้ ในการปฏิรูปสื่อและ
ระบบสื่อสารของสังคมไทย หน่วยงานที่เกี่ยวข้องจึงไม่ควรมองข้ามความส าคัญของการสนับสนุนให้ชุมชนชาติ
พันธุ์หรือชุมชนของผู้ด้อยโอกาสในลักษณะต่าง ๆ เข้าถึงความรู้ แหล่งทุน และเครื่องมือในการผลิตสื่อและ
เผยแพร่สื่อของตนเองออกสู่สังคม รวมทั้งยังควรมีการศึกษาวิจัยเพิ่มเติมเพื่อหาแนวทางส่งเสริมความยั่งยืนของ
สื่อทางเลือกเหล่านั้น 
 
เอกสารสารอ้างอิง 
ภาษาไทย 
กระทรวงวัฒนธรรม, คณะกรรมการอ านวยการบูรณาการเพื่อฟื้นฟูวิถีชีวิตชาวกะเหรี่ยง (2554). แนวนโยบาย 
 และหลักปฏิบัติในการฟื้นฟูวิถีชีวิตชาวกะเหรี่ยง. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.
กาญจนา แก้วเทพ, บรรณาธิการ. (2554). สื่อเก่า-สื่อใหม่: สัญญะ อัตลักษณ์ อุดมการณ์. กรุงเทพฯ: โครงการ  
 เมธีวิจัยอาวุโส คณะนิเทศศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

760  
 

กุศล พยัคฆ์สัก (2555).“การเมืองวัฒนธรรมของหนุ่มสาวปกาเกอะญอ,”วารสารสังคมวิทยามานุษยวิทยา. 
 31(2), 137-168. 
ขวัญชีวัน บัวแดง (2552). กะเหรี่ยง:หลากหลายชีวิตจากขุนเขาสู่เมือง. เชียงใหม่: ศูนย์ศึกษาชาติพันธุ์และ 
 การพัฒนา คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
ชาย โพธิสิตา (2554). ศาสตร์และศิลป์แห่งการวิจัยเชิงคุณภาพ. กรุงเทพฯ: อัมรินทร์พริ้นติ้ง. 
ชูพินิจ เกษมณี (2555). ความหลากหลายทางวัฒนธรรมในสังคมพหุลักษณ์.กรุงเทพฯ: กรมส่งเสริมวัฒนธรรม.
ชูศักดิ์ วิทยาภัค, บรรณาธิการ. (2558). วัฒนธรรมคืออ านาจ: ปฏิบัติการแห่งอ านาจ ตัวตน และชนชั้นใหม่ใน  
 พื้นที่วัฒนธรรม. เชียงใหม่: ศูนย์ศึกษาชาติพันธุ์และการพัฒนา มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 
ทิวาวัฒน์ ธนาสนะ (2559). “การพัฒนาตัวบ่งชี้ทักษะการสร้างสัมพันธภาพในงานของบุคลากรรุ่นใหม่เพื่อมุ่ 
 ก าหนดแผนปฏิบัติงานลดความขัดแย้งในองค์การทางธุรกิจที่มีความหลากหลายเชิงพหุวัฒนธรรม.”  
 Veridian E-Journal, Silpakorn University. 9(2), 2172-2189. 
นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ, พิเชษฐ  สายพันธ์, และสมรักษ์ ชัยสิงห์กานานนท์, บรรณาธิการ (2558).ชาติพันธุ์ใต้  
 อ านาจ: เสียงแห่งชาติพันธุ์ในโลกเสรีนิยมใหม่. กรุงเทพฯ: ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร. 
ยศ สันตสมบัติ, บรรณาธิการ. (2551). อ านาจ พื้นที่ และอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์: การเมืองวัฒนธรรมของรัฐ  
 ชาติในสังคมไทย. กรุงเทพฯ: ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร. 
ยุกติ มุกดาวิจิตร, บรรณาธิการ (2556). วัฒนธรรมต่อต้าน. กรุงเทพฯ: ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร. 
รสสุคนธ์ เนาวบุตร และนรินทร์ สังข์รักษา (2558). “แนวทางการจัดการศึกษาเรียนร่วมพหุวัฒนธรรม: 
 กรณีศึกษาชุมชนบ้านป่าละอู อ าเภอหัวหิน จังหวัดประจวบคีรีขันธ์”. Veridian E-Journal,  
 Silpakorn University. 8(2), 420-435. 
วินัย บุญลือ (2545). ทุนทางวัฒนธรรมและการช่วงชิงอ านาจเชิงสัญลักษณ์ของชุมชนชาวปกาเกอะญอ.  
 วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาการพัฒนาสังคม, มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
สุดาวดี เตชานันท์ (2555). กะเหรี่ยง. กรุงเทพฯ: กรมพัฒนาสังคมและสวัสดิการ. 
อุบลรัตน์ ศิริยุวศักดิ์ (2550). สื่อและสิทธิการสื่อสารของประชาชนฟิลิปปินส์. กรุงเทพฯ: มูลนิธิเพื่อการศึกษา 
 ประชาธิปไตยและการพัฒนา โครงการจัดพิมพ์คบไฟ. 
 
ภาษาต่างประเทศ 
Atkinson, J. D. (2010). Alternative media and politics of resistance: a communication  
 perspective. New York: Peter Lang. 
Atton, C. (2002). Alternative media. Thousand Oaks, CA: Sage. 
Atton, C. (2003). “Organisation and production in alternative media.” In Media organisation  
 and production, Edited by Cottle, S., London, England: Sage. 
 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

  761 
 

Brown, D. (1992). The state and ethnic politics in Southeast Asia. London: Routledge. 
Garner, R., and Scott, G. M. (2013). Doing qualitative research: Designs, methods, and  
 techniques. Upper Saddle River, N.J: Pearson Education. 
Howley, K. (2010). Understanding community media. CA: Sage Publications. 
Toland, J. D. (1993). Ethnicity and the state: Political and legal anthropology. London:  
 Transaction. 
 


