
ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

794  

 

การก่อรูปของล ากลอนวาดอุบล* 
 

Formation of Ubon-Style Lam Klon 
 

พรสวรรค์ พรดอนก่อ (Phonsawan Phondonko)** 
วุฒิพงษ์ โรจน์เขษมศรี (Vuthipong Roadkasemsri) *** 

ปัทมาวดี ชาญสุวรรณ (Pattamavadee Chansuwan)**** 
 
บทคัดย่อ 
 การศึกษาเชิงคุณภาพนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อบรรยายและอธิบายการก่อรูปของล ากลอนวาดอุบล            
เก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสารหลักฐานทางประวัติศาสตร์ (Documentary Study) ร่วมกับการสัมภาษณ์จาก
กลุ่มผู้ให้ข้อมูล (Interview) และการวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) ใช้วิธีวิเคราะห์ข้อมูลในเชิงคุณภาพ
และน าเสนอผลการวิเคราะห์ข้อมูลแบบพรรณนาวิเคราะห์ (Descriptive  Analysis) ผลการวิจัยพบว่า            
การล ากลอนวาดอุบลพัฒนาขึ้นมาจากการล าแบบดั้งเดิมคือการล าพืน้และล าโต้ตอบปฏิพากย์ และน่าจะมีการก่อ
รูปจนกลายเป็นกระบวนแบบ (Style) เฉพาะถิ่น ขึ้นในช่วงปีพ.ศ.2436-2453 จากเงื่อนไขของการส่งเสริมและ
การประกวดที่จัดขึ้นโดยผู้ปกครองจากส่วนกลางในขณะนั้นและผลการศึกษาครั้งนี้สามารถใช้เป็นข้อมูลพื้นฐาน
ในการศึกษาเชิงประวัติศาสตร์และพัฒนาการของหมอล าตลอดจนเป็นแนวทางการวิจัยในประเด็นที่เกี่ยวข้อง
ต่อไป 
 
ค าส าคัญ: หมอล า, ศิลปะการแสดง, อุบลราชธานี 
 
 
 
 
 
 
                                                           

*บทความนี้เป็นส่วนงานของวิทยานิพนธ์เร่ือง วาทหมอล าอีสาน 
 This article is a part of a thesis named “Style of MorlumIsan Folk Performance”. 

**นิสิตปริญญาเอก หลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาวิจัยศิลปวัฒนธรรมมหาวิทยาลัยมหาสารคาม  
Ph.D. student, Doctor of Philosophy Program in Fine and Applied Arts Research, Mahasarakham  University.   
*** อาจารย์ ประจ าคณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม  

 Lecturer, Faculty of Fine and Applied Arts, Mahasarakham University. 
**** ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ประจ าคณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม  
Assist.professor, Faculty of Fine and Applied Arts, Mahasarakham University. 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

 795 
 

Abstract 
 This Qualitative Research aimed to describe and explain the formation of Ubon-Style 
Lam Klon. Data were gathering from Documentary Study, Interview and Content Analysis.          
The Qualitative Data Analysis was used and used the Descriptive Analysis to present the data. 
The qualitative education founded that the Ubon-Style Lam Klon developed from Lam Phoen 
and Lam Chotkae. The formation transferred to the style of each endemic since 1893 – 1910 
according to the encouragement and the contest that supported from the central government. 
The findings can be used as a guideline for historical studies, the development of Mor Lam 
and as a basis for further related research. 
 
Keywords: Morlum, Performing Art, Ubon Ratchathani 
 
บทน า 
 การขับล าเป็นภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมของกลุ่มชนที่พูดภาษาตระกูลไท-ลาวตลอดทั้งสองฝั่งล าน้ าโขง  
ในทรรศนะของนักดนตรีวิทยา (Musicologist) เช่น เจริญชัย  ชนไพโรจน์ (2526) มองว่า การขับล าเป็น
ศิลปะการแสดงที่สร้างสรรค์ข้ึนแม้จะมีการเปลี่ยนแปลงก็เป็นไปเพื่อรับใช้สังคม  มีส่วนร่วมและผูกพันกับวิถีชีวิต
ของสังคมอีสานมาโดยตลอด ไม่ว่าจะเป็นในรูปแบบ ขนบธรรมเนียมอันถือปฏิบัติสืบต่อกันมา วัฒ นธรรม 
พิธีกรรม กระทั่งวิถีชีวิตหากพิจารณาการขับล าด้วยสายตาของนักคติชนวิทยาแล้ว ก็ย่อมจะเห็นว่าเป็นเพลง
พื้นบ้าน (Folk song) ที่ชาวบ้านแต่ละท้องถิ่นคิดประดิษฐ์แบบแผนการร้องของตนตามความนิยมและส าเนียง
ภาษาพูดที่แตกต่างกันไปทัง้ยังเปน็วรรณกรรมมุขปาฐะ (Oral literature) ที่สามารถถ่ายทอดปรัชญาความนึกคิด
ของชาวบ้านหรือกลุ่มชนได้อย่างใกล้เคียงความเป็นจริงที่สุด เนื่องจากเป็นผลผลิตทางความคิดที่ผ่าน
กระบวนการกลั่นกรองน้อยกว่าวรรณกรรมมุขปาฐะประเภทอื่นเพลงพื้นบ้านนั้นถือ เป็นทั้งการแสดงและเป็น
วรรณกรรม อาจเรียกรวมกันได้ว่าเป็นวรรณกรรมการแสดง เนื่องจากการแสดงเพลงพื้นบ้านก็คือการน าเอา
เนื้อหาจากวรรณกรรมท้องถิ่น ประเภทอื่นๆนั่นเองมาถ่ายทอด โดยการขับร้อง หรือขับล า ซึ่งอาจมีดนตรี
ประกอบหรือไม่มีก็ได้ (สุกัญญา สุจฉายา, 2545; ประคอง นิมมานเหมินท์, 2545) หมอล าจึงสัมพันธ์กับวิถีการ
ด ารงชีวิตของมนุษย์เพราะหมอล าถูกสร้างขึ้นมาเพื่อตอบสนองการด ารงชีวิตของมนุษย์ ทั้งการอ้อนวอนบูชาสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ การเก้ียวพาราสี การถ่ายทอดอุดมการณ์ทางการเมือง การประชาสัมพันธ์ให้ความรู้ การด ารงรักษาอัต
ลักษณ์หรือตัวตนของศิลปิน หรือไม่ว่าจะอยู่ในสถานะใด หมอล าก็ปรับตัว เปลี่ยนแปลง เลื่อนไหลอย่างเป็น
พลวัตมาโดยตลอด  
 หมอล ายังแตกแขนงออกเป็นหลายประเภทเหมือนแม่น้ าที่แตกสาขาเป็นล าน้ าสายย่อย ดังจะเห็นว่า
เมื่อลองส ารวจชื่อเรียกประเภทหมอล าที่พบอยู่ทั่วภูมิภาคลุ่มน้ าโขงนั้น ก็มีอยู่อย่างหลากหลาย เช่น  หมอล าผีฟ้า 
หมอล าพื้น หมอล ากลอน หมอล าหมู่ หมอล าเพลิน หมอล าซิ่ง หมอล าเรื่องต่อกลอน หรือแม้แต่การเรียกชื่อตาม
ถิ่นก าเนิด สถานที่ และเผ่าพันธุ์ของผู้ขับล า เช่น ล าตังหวาย (บ้านตั่งหวายสปป.ลาว) ล าบ้านซอก (บ้านซอก



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

796  

 

สปป.ลาว) ล าสีพันดอน (เมืองโขงสปป.ลาว) ล าคอนสวรรค์ (แขวงสะหวันนะเขตสปป.ลาว) ล าสาละวัน          
(แขวงสาละวันสปป.ลาว) ล าเต้ยหัวดอนตาล (อ าเภอดอนตาล จังหวัดมุกดาหาร) ล าผู้ไท ขับพวน เป็นต้น           
จนกล่าวได้ว่าที่ไหนมีคนไท-ลาว ที่นั่นย่อมมีเสียงล า-เสียงแคนอยู่ด้วยเสมอ อย่างไรก็ตามหากจะมุ่งพิจารณา
เฉพาะการล าที่เปรียบได้เป็นล าน้ าสายหลักของวัฒนธรรมการล าในภาคอีสานของประเทศไทย เราอาจถือได้ว่า 
“ล ากลอน” เป็นการล าที่มีประวัติความเป็นมายาวนาน และมีพัฒนาการจนถึงขั้นกลายเป็น “วาดล า” หรือ
กระบวนแบบ (Style) ส าคัญ ที่สามารถจัดจ าแนกได้ตามส าเนียง ลีลาในการล า  ลูกคอ  และจังหวะในการล าที่
เป็นแบบเฉพาะท้องถิ่นคือ วาดอุบล วาดขอนแก่น วาดกาฬสินธุ์ วาดสารคาม วาดภูเขียว (อ าเภอภูเขียว  จังหวัด
ชัยภูมิ) วาดพุทไธสง (อ าเภอพุทไธสง จังหวัดบุรีรัมย์) (สุกัญญา สุจฉายา, 2545 ; สนอง คลังพระศรี, 2554)           
การด าเนินตามกระบวนแบบหรือวาดล านีผู้้ทีเ่ป็นหมอล าจ าเป็นต้องใช้เวลาเรียนและฝึกฝนส านวนการล าและต้อง
เป็นผู้มีพรสวรรค์ ความจ าดี  มีพลังเสียง มีปฏิภาณไหวพริบ แก้ปัญหาเฉพาะหน้าได้ผู้จะเป็นหมอล าจะต้องใช้
ความสามารถส่วนตัว เพราะกลอนล ามีหลายประเภทตามลักษณะเนื้อหา อันได้แก่เนื้อหาทางด้านศาสนา และ
ความเชื่อ ขนบธรรมเนียมประเพณี ค่านิยม คติธรรม วิถีชีวิต ความเป็นอยู่ การศึกษา เศรษฐกิจ การเมืองการ
ปกครอง ภูมิศาสตร์ และสภาพแวดล้อม(อิศเรศ ดลเพ็ญ, 2559) 
 ในบรรดาวาดล ากลอนที่กล่าวมาข้างต้น ล ากลอนวาดอุบล ถือได้ว่าเป็นกระบวนแบบการล าที่ได้รับ
การยอมรับว่ามีความไพเราะ มีระเบียบแบบแผน เนิบช้า ชัดถ้อยชัดค า และได้รับความนิยมจากผู้ชมผู้ฟังอย่าง
กว้างขวาง ในขณะเดียวกันก็มีการพัฒนา ปรับปรน ไปตามบริบททางสังคม การเมือง วัฒนธรรมในแต่ละยุคสมัย
มาโดยตลอดสนอง คลังพระศรี  (2554) เป็นนักวิชาการผู้หนึ่งที่ตั้งข้อสังเกตว่า ล ากลอนวาดอุบล มีลักษณะ
แบบอย่างการล าที่มีแบบแผนชัดเจน คือ เน้นจังหวัดช้าเนิบ ศัพท์ท้องถิ่นว่า “ล าโหญ่นๆ” เน้นเสนอบทกลอน
ความรู้เป็นหลัก ที่ส าคัญคือไม่นิยม “ล าญ่าว” เป็นจังหวะเดินกลอนในช่วงเดินดงและเดินนิทานเหมือนกับล า
กลอนวาดขอนแก่น หากแต่จังหวะเดินกลอนของกลอนล าวาดอุบลนั้น มีอยู่แบบเดียวและเป็นท านองเดียวกับล า
ทางสั้นประเภทอื่นๆ เช่น ล าเก้ียว เป็นต้น คือใช้ท านองล าทางสั้นเป็นหลักโดยตลอด สนอง คลังพระศรี (2554) 
ยังระบุว่า“ล ากลอนวาดอุบล ถือเป็นเอกลักษณ์เด่นประจ าเมืองอุบลราชธานีโดยแท้ กล่าวคือ การล าในท้องถิ่น
อื่นใด หากล าตามรูปแบบดังกล่าวนี้กล่าวได้ว่าเป็นหมอล ากลอนวาดอุบล เพราะมีแบบแผนก าหนดไว้ชัดเจน 
นอกจากนี้หมอล ากลอนวาดอุบลยังเป็นต้นต าหรับเผยแพร่ท านองล าเต้ยไปสู่ท้องถิ่นอื่นๆ เมื่อช่วงประมาณ            
ปี พ.ศ.2486 เพราะแต่ก่อนหมอล าวาดอื่นไม่ได้ออกเต้ย ใช้แต่ล าทางสั้นและล าล่องทางยาวเท่านั้น” 
 ล ากลอนวาดอุบล ยังนับว่าเป็นกระบวนแบบที่ได้รับความนิยมจากผู้ฟังมาอย่างยาวนาน หมอล า
กลอนวาดอุบลหลายท่านมีชื่อเสียงเป็นที่รู้จักมาตั้งแต่อดีต เช่น หมอล าทองลา สายแวว หมอล าอัมพร สง่าจิตต์ 
หมอล านาคแก้ว แสนทวีสุข หมอล าค าปุ่น ฟุ้งสุข หมอล าบุญยัง สุภาพ หมอล าเหล่านี้นอกจากจะได้รับความนิยม
ว่าจ้างไปแสดงยังทีต่่างๆแล้ว ยังได้รับการบันทึกเสียงเผยแพร่อีกด้วย จึงท าให้ล ากลอนวาดอุบลได้รับการเผยแพร่
ออกสู่วงกว้างกว่าหมอล าวาดอื่นๆ จนกระทั่งเมื่อรัฐได้ก าหนดนโยบายวัฒนธรรมแห่งชาติ จึงท าให้เกิดโครงการ
ศิลปินแห่งชาติ ภายใต้กรอบคิดที่ว่า ศิลปินแห่งชาติ นับเป็นทรัพยากรบุคคลส าคัญทางด้านศิลปะ ที่ได้สืบสาน
งานศิลปะ ของชาติให้เชื่อมโยงจากอดีตมาสู่ปัจจุบันเป็นการถ่ายทอดภูมิปัญญาของบรรพบุรุษในอดีต ให้มีความ
รุ่งโรจน์สืบไปยังอนาคตข้างหน้า โดยมีส านักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ (สวช.) เป็นหน่วยงานที่



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

 797 
 

รับผิดชอบ ได้จัดท าโครงการศิลปินแห่งชาติ มาตั้งแต่ ปีพ.ศ.2527กล่าวเฉพาะสาขาศิลปะการแสดง นับตั้งแต่ปี
พ.ศ. 2529 เป็นต้นมา มีหมอล าได้รับคัดเลือกเป็นศิลปินแห่งชาติมาแล้วจ านวน 6 ท่าน คือ หมอล าทองมาก จัน
ทะลือ (ปี2529) หมอล าเคน ดาเหลา (ปี2534) หมอล าฉวีวรรณ ด าเนิน (ปี2536) หมอล าบุญเพ็ง ไฝผิวชัย (ปี
2540) หมอล าป.ฉลาดน้อย ส่งเสริม (ปี2548) หมอล าบานเย็น รากแก่น (ปี2556) เป็นที่น่าสังเกตว่านับตั้งแต่
การคัดเลือกศิลปินแห่งชาติมา หมอล าที่ได้รับการยกย่องให้เป็นศิลปินแห่งชาติทั้งหมดล้วนแล้วแต่เป็นหมอล า
วาดอุบล การที่หมอล าวาดอุบลได้รับการยกย่องให้เป็นศิลปินแห่งชาติก็พลอยท าให้ล ากลอนวาดอุบลได้รับการ
ยอมรับในฐานะที่เป็นวัฒนธรรมของชาติ และจึงเท่ากับว่าเป็นการตอกย้ าภาพว่าหมอล ากลอนวาดอุบลคือหมอ
ล าในฝ่ายของการอนุรักษ์วัฒนธรรมแห่งชาติให้เด่นชัดมากยิ่งขึ้นอีกด้วย 
 การที่ล ากลอนวาดอุบล มีกระบวนแบบ(Style) อันเป็นอัตลักษณ์นั้น ย่อมมีกระบวนการก่อรูปมาโดย
ล าดับ อย่างไรก็ดีจากการทบทวนวรรณกรรมที่เกี่ยวข้องพบว่า ยังไม่มีค าอธิบายในเชิงทฤษฎีว่าหมอล ากลอนวาด
อุบลมีการก่อรูปจนกระทั่งกลายมาเป็นกระบวนแบบส าคัญในปัจจุบันได้อย่างไร ดังนั้นในบทความนี้จะอธิบายถึง
การก่อรูปของล ากลอนวาดอุบล โดยอาศัยหลักฐานทางประวัติศาสตร์เท่าที่จะสืบค้นได้ในปัจจุบัน เพื่อประโยชน์
ในการท าความเข้าใจล ากลอนวาดอุบล ในฐานะที่เป็นมรดกทางวัฒนธรรมของชาติแขนงหนึ่ง 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 เพื่ออธิบายการก่อรูปของล ากลอนวาดอุบล   
 
วิธีด าเนินการวิจัย 
 การศึกษาครั้งนี้เป็นวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ  (Qualitative Research) ออกแบบการวิจัยโดยใช้แนว
ทางการวิจัยศิลปกรรมศาสตร์ซึ่งเกิดจากการผนึกผสานของแกนร่วมในศาสตร์ 4 ด้าน คือ ศิลปะปฏิบัติ  
ประวัติศาสตร์ศิลป์ ศิลปะวิจารณ์และสุนทรียศาสตร์ (ศุภชัย สิงห์ยะบุศย์, 2543) ท าการเก็บรวบรวมข้อมูลโดย
การเก็บข้อมูลจากเอกสารหลักฐานทางประวัติศาสตร์ (Documentary Study) ร่วมกับการสัมภาษณ์จากกลุ่ม
ผู้ให้ข้อมูล (Interview)  และการวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) เพื่อให้บรรลุตามความมุ่งหมายของการ
วิจัย  ประชากรที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้  คือ ข้อมูลทั้งหมดที่เกี่ยวกับล ากลอนวาดอุบล ข้อมูลดังกล่าวอาจอยู่ในรูป
ของเอกสาร หนังสือ ต ารา งานวิจัย ทั้งที่ตีพิมพ์และเป็นฉบับลายมือเขียน หรืออยู่ในรูปไฟล์เสียงกลอนล า ไฟล์
ภาพ ไฟล์วิดิโอ หรือข้อมูลที่เป็นตัวบุคคล (Key Informants) เช่น หมอล า นักแต่งกลอนล า ผู้เกี่ยวข้อง นักวิจัย 
นักวิชาการ ผู้รู้เกี่ยวกับกับวาดหมอล าอีสาน โดยการเลือกกลุ่มเป้าหมายของการวิจัยนั้นผู้วิจัยใช้วิธีเลือกแบบ
เจาะจงหรือยึดความมุ่งหมายของการวิจัยเป็นหลัก (Purposive  Sampling) ในการน าเสนอผลการวิเคราะห์
ข้อมูล  ผู้วิจัยใช้วิธีวิเคราะห์ข้อมูลในเชิงคุณภาพและน าเสนอผลการวิเคราะห์ข้อมูลแบบพรรณนาวิเคราะห์  
(Descriptive  Analysis)  
 
 
 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

798  

 

กรอบแนวคิดของการศึกษา 
 การศึกษาเพื่อท าความเข้าใจเกี่ยวกับการก่อรูปของล ากลอนวาดอุบลผู้วิจัยได้อาศัยแนวคิดทาง
ศิลปกรรมศาสตร์เป็นพื้นฐานของการวางกรอบแนวคิด โดยมองว่า หมอล าเป็นศิลปะการแสดงแบบหนึ่ง ที่มีการ
พัฒนาก่อรูปจนกระทั่งกลายเป็นกระบวนแบบ (Style) ที่เรียกว่า “วาด” ต่างๆ ดังนั้นการท าความเข้าใจ
ปรากฏการณ์ดังกล่าว จึงต้องท าความเข้าใจวาดล าและหมอล า ในฐานะเป็นผลงานการสร้างสรรค์ของมนุษย์ ซึ่ง
ย่อมมีบริบททางสังคมและวัฒนธรรมเป็นตัวก ากับ ชี้น า หรือท าให้เปลี่ยนแปลง แปรผันไปตามแต่ละมิติของเวลา
และสถานที่ (Time & Space) ผู้วิจัยได้อาศัยแนวคิดสุนทรียศาสตร์ ของ ศุภชัย สิงห์ยะบุศย์ (2543) ซึ่งได้
อธิบายว่า “สุนทรียศาสตร์” (Aesthetics) เป็นศาสตร์ที่ว่าด้วยความนิยมในความงาน เกิดขึ้นจากความพึงพอใจ
ที่เกิดขึ้นจากการรับรู้ เกิดจากการน าเอาสื่อต่างๆทางศิลปะมาผสมผสานกันตั้งแต่ 2 ชนิดขึ้นไปโดยจัดเป็นศาสตร์
ย่อยภายใต้คุณวิทยา (Axiology) ซึ่งเป็นศาสตร์ที่ว่าด้วยเรื่องของคุณค่าและค่านิยม อันเป็นเรื่องของทัศนคติ 
(Affective) โดยคุณค่าหรือค่านิยมถือเป็นเรื่องเฉพาะตน แต่ละคน แต่ละสังคม หรือแต่ละกลุ่มชน ที่ถูกหล่อ
หลอมด้วยบริบทและปทัสถานด้านต่างๆ แตกต่างกัน ทั้งยังสัมพันธ์กับศาสตร์ย่อยอื่นๆคือ จริยศาสตร์ (Ethnic) 
สังคม-การเมือง (Sociopolitical)ศุภชัย สิงห์ยะบุศย์  ได้สรุปว่าวิชาสุนทรียศาสตร์ เป็นศาสตร์ที่ลุ่มลึกและ
กว้างขวาง ด้วยเป็นศาสตร์ที่พยายามจะอธิบายและแสวงหาค าตอบของปัญหา อันอุบัติขึ้นมาจากความสัมพันธ์
ระหว่างมนุษย์กับความพึงพอใจอันหลากหลายของมนุษย์ ซึ่งมีวิถีและลีลาของชีวิตที่แตกต่างกันดังนั้นคุณค่าทาง
ความงาม ย่อมมิอาจจะน าเอาคุณค่าหรือความพึงพอใจในความงามจากทัศนะของคนหนึ่งไปประเมินค่า
เปรียบเทียบกับความพึงพอใจในความงามของผู้อื่นได้ ด้วยเหตุผลที่ว่า ความงามเป็นคุณค่าเฉพาะบุคคล นั่นเอง 
 ในสุนทรียศาสตร์มีทฤษฎีส าคัญมากทฤษฎีหนึ่งของโลกศิลปะ คือ ทฤษฎีการแสดงออกซึ่งความรู้สึก 
(Theory of Expression)กล่าวคือ เมื่อเรารับรู้วัตถุศิลปะ นอกจากเราจะพบเห็น “การเลียนแบบ” และ 
“รูปทรง” แล้ว สิ่งส าคัญสิ่งหนึ่งที่เราได้รับจากการรับรู้วัตถุศิลปะคือ “อารมณ์” หรือ “ความรู้สึก” ซึ่งเป็นสิ่งที่
ซ่อนเร้นอยู่ในตัวมนุษย์ (จิตวิสัย) หรือวัตถุศิลปะ (วัตถุวิสัย) โดยอารมณ์เป็นเป้าหมายในการแสดงออกซึ่ง
ความรู้สึกของศิลปิน  อารมณ์และความรู้สึกเกิดขึ้นจากการที่ศิลปินได้สร้างผลงานศิลปะ ให้มีคุณสมบัติให้มี
ความสามารถแสดงออกซึ่งความรู้สึกของผู้รับรู้ จากข้อเท็จจริงดังกล่าว ท าให้นักสุนทรียศาสตร์หลายคนเชื่อว่า 
ศิลปะคือการแสดงออกซึ่งความรู้สึก (Art as Expression) หรือเป้าหมายในการสร้างงานศิลปะก็เพื่อแสดงออก
ซึ่งความรู้สึกนั่นเอง  
 อย่างไรก็ดีศิลปะย่อมสัมพันธ์กับบริบททางสังคมและวัฒนธรรมอย่างหลีกหนีไปมิได้ ศิลปินเมื่อสร้าง
งานศิลปะขึ้นมาก็ย่อมสร้างขึ้นภายใต้บริบททางสังคมและวัฒนธรรมที่หล่อหลอมให้ศิลปินแสดงผลงานออกมาใน
รูปแบบต่างๆ ดังนั้นการจะท าความเข้าใจถึงความงานและความหมายของงานศิลปะให้ได้อย่างลึกซึ้งนั้น 
จ าเป็นต้องเข้าใจถึงบริบทของสังคมและวัฒนธรรมในช่วงเวลาและสถานที่ที่ศิลปินนั้ นได้สร้างสรรค์งานศิลปะ
ขึ้นมาด้วยในการวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยจึงมองว่าล ากลอนวาดอุบลซึ่งได้ก่อรูปขึ้นเป็นกระบวนแบบหนึ่งของงานศิลปะ 
โดยเฉพาะ วาดอุบล นั้น มิได้ก่อก าเนิดขึ้นอย่างลอยๆ หากทว่ามีการก่อรูปขึ้นมา และพัฒนาไปตามบริบททาง
สังคมและวัฒนธรรมท้องถิ่น มีการให้ความหมาย ช่วงชิงพื้นที่ อย่างมีพลวัตมาโดยตลอด  
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

 799 
 

ผลการวิจัย 
 1) ก่อนจะเป็นล ากลอนวาดอุบล 
 การขับล า ขับร้อง เป็นสิ่งที่อยู่คู่กับอารยธรรมของมนุษย์มาช้านาน ไม่ว่ามนุษย์จะตั้งถิ่นฐานอยู่แห่ง
หนใดก็ย่อมพบได้ทั้งสิ้น ต่างแต่ว่ารูปแบบและเนื้อหานั้นย่อมขึ้นอยู่กับวัฒนธรรมและสังคมของแต่ละกลุ่มไป 
ส าหรับในวัฒนธรรมไท-ลาวนั้น เราพบค าว่า “ขับ ล า ฮ้อง/ร้อง เซิ้ง” ซึ่งล้วนแต่บ่งชี้ถึงการใช้เสียงเอื้อนเอ่ยเป็น
ท่วงท านองทั้งสิ้น เช่น ขับทุ้ม ขับงึม ล าสาละวัน ล าตั่งหวาย ล าพื้น ร้องสรภัญญ์ เซิ้งบั้งไฟ เซิ้งนางด้ง เซิ้งนาง
แมว หลักฐานลายลักษณ์เก่าแก่ที่สุดที่กล่าวถึงเรื่องนี้ คือจารึกพ่อขุนรามค าแหง พ.ศ.1835 ด้านที่  2 บรรทัดที่
18-20 ซึ่งมีข้อความว่า   
 “เสียงพาด เสียงพิณ เสียงเลื้อน เสียงขับ ใครจักมักเล่น เล่น ใครจักมักหัว หัว ใครจักมักเลื้อนเลื้อน”
 โดยค าว่า “เลื้อน” ซึ่งปัจจุบันไม่มีการใช้แล้วนั้น หมายถึง เสียงร้องหรืออ่านเป็นท านองเสนาะนั่น
แสดงให้เห็นว่าคนที่พูดภาษาตระกูลไท มีการ ขับ เลื้อน มาไม่ต่ ากว่า 700 ปีแล้ว  (ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร, 
2549) 
 ส าหรับค าว่า “ล า” ในบริบทของภาคอีสานนั้นตามสารานุกรมภาษาอีสาน-ไทย-อังกฤษ ของปรีชา 
พิณทอง (2532) มีความหมาย คือ 
 “หนังสือใบลานที่จารด้วยตัวธรรมหรือตัวไทยน้อย เรียก หนังสือล า เป็นเรื่องยาวๆ เช่น ล าสุริยวงศ์ 
ล าพระเวส ล าศิลป์ชัย ล าหน้าผากไกลกระด้น ล าแตงอ่อน ล ากาลเกต ล าจ าปาสี่ต้น” 
 “การขับร้องอย่างหนึ่ง มีดนตรีคือแคนเป็นเครื่องประกอบ เรียก ล า มีหลายอย่างต่างๆกัน” 
 ค าว่า “ล า” นี้ยังปรากฏการใช้ในภาคกลางในบริบทของการขับร้องรูปแบบต่างๆ เช่น สักวาล าลาว
เล็ก สักวาล าแขกลพบุรี และสักวาล าแปะ ร้องล าล่องเรือ และร้องล ารอบก้อย ร้องล าน ามโหรี ขั บเสภาร้องล า
ต่างๆ ร้องละครล าต่างๆร้องล าดอกสร้อยสักวา ร้องล ามโหรี ล าจระเข้หางยาว  ร้องล าทะแย ร้องล านางนาค
พัดชา ร้องล าชมดง ร้องล าชมโฉม สนอง คลังพระศรี (2541) นักวิชาการด้านดนตรีศึกษามีความเห็นว่า             
ค าว่า “ล า” ในภาคกลาง หมายถึง เพลงหรือท านองขับ (ร้อง) ที่ใช้ประกอบการละเล่นที่เป็นเรื่องราว เช่น 
ดอกสร้อย สักระวา มโหรี เสภา ละคร และสวดมาลัยในงานศพ เป็นต้น ส่วน ล าน า หมายถึง ท านองอันเกิดจาก
การสัมผัสกันของเสียงหรือค าในบทกลอนที่ใช้ขับร้อง โดยนัยนี้ ค าว่า “ล าน า” จึงเป็นส่วนประกอบค าว่า “ล า” 
ซึ่งไม่เพียงแต่หมายถึง ท านองส าหรับขับหรือร้องเท่านั้น แต่ยังหมายถึงเรื่องหรือบทวรรณกรรมที่น ามาขับร้อง
ด้วย  เมื่อเทียบความหมายของค าว่า “ล า” ในภาคกลางกับอีสานแล้ว พบว่า มีความหมายใกล้เคียงกัน กล่าวคือ 
“ล า” หมายถึง เพลงหรือท านองขับ (ร้อง) ที่ใช้ประกอบในการละเล่นหรือแสดงเป็นเรื่องราว เพียงแต่การขับใน
ภาคอีสาน เรียกว่า “ล า” และไม่ได้ก าหนดเป็นท านอง (เพลง) ไว้อย่างแน่ชัด คงยึดแต่เพียงจังหวะและ
ท่วงท านองที่เกิดจากการสัมผัสกันของถ้อยค าเป็นหลักส าคัญเท่านั้น      
 สนอง คลังพระศรี (2541) ยังเห็นว่า “ขับ” น่าจะเป็นค าเรียกการเปล่งเสียงร้องเป็นท านองมาก่อน      
ค าว่า “ล า” หรือ “หมอล า” ซึ่งเกิดขึ้นภายหลัง คือ หลังจากเกิดประเพณีนิยมบันทึกหรือแปลคัมภีร์ใน
พระพุทธศาสนา คือประมาณพุทธศตวรรษที่ 20  (หลังพ.ศ.1900) โดยให้เหตุผลว่าเอกสารโบราณของไทยในยุค
ต้นของของการใช้อักษรไทในการจดบันทึกเร่ืองราวเมื่อ 700 ปีที่ผ่านมา เช่น จารึกพ่อขุนรามค าแหง ไตรภูมิพระ



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

800  

 

ร่วง ลิลิตพระลอ นิทานท้าวฮุ่งขุนเจือง ไม่ปรากฏค าว่า “ล า” อย่างชัดเจน มีแต่ค าว่า “ขับ” ทั้งสิ้น เหตุที่ค าว่า 
“ล า” มีความหมายว่าขับร้องดังที่เข้าใจในปัจจุบัน น่าจะเกิดขึ้นภายหลังการเปลี่ยนแปลงระบบความเชื่อจากการ
นับถือผีมานับถือพระพุทธศาสนาของกลุ่มไท-ลาว ซึ่งเริ่มมาตั้งแต่สมัยพระเจ้าฟ้างุ้ม กษัตริย์แห่งอาณาจักรล้าน
ช้าง (พ.ศ.1846-1915) ร่วมสมัยกับอาณาจักรสุโขทัย ได้รับพระพุทธศาสนามาจากเมืองพระนคร ของเขมร 
ประมาณปีพ.ศ.1902 เข้ามาผนวกกับความเชื่อเรื่องผี แถนที่มีมาแต่เดิม ต่อมาในสมัยพระเจ้าวิชุลราช การรพระ
พุทธศาสนาของล้านช้างเจริญรุ่งเรืองมาก มีการแปลคัมภีร์ภาษาบาลีออกเป็นภาษาท้องถิ่น นักปราชญ์ทางพุทธ
ศาสนาจึงได้น าเร่ืองราวนิทานพื้นถิ่นซึ่งแต่เดิมเป็นมุขปาฐะมาดัดแปลงแต่งเป็นร้อยกรองให้กลายเป็นชาดกนอก
นิบาต เช่น สินไชย พระลัก พระลาม จ าปาสี่ต้น และบันทึกไว้เป็นลายลักษณ์อักษรในหนังสือใบลาน การน าเอา
หนังสือชาดกนิทานซึ่งมีลักษณะนามเป็น “ล า” มาอ่านหรือขับสู่กันฟังจึงเกิดขึ้นเป็นประเพณีสืบมา เพราะมักพบ
ค าว่า “อ่าน” และ “ขับล า” ในวรรณกรรมโบราณ เช่น “ฟังพากย์ข้อเคยฮู้อ่านเจียง” (ท้าวฮุ่ง ขุนเจือง) “เสพร า
[ล า] ค าขับ” (พงศาวดารล้านช้าง) “ขับเพลงล าพร้อมปี่” (ล าพระเวส) เป็นต้น แต่ต่อมาได้ตัดเสียงให้สั้น 
(Clipping Words) จากค าว่า “ขับล า” จึงตัดเหลือเพียงค าว่า “ล า” และกลายเป็นค ากริยา หมายถึง ขับร้องไป
โดยปริยาย เพราะอิทธิพลของพระพุทธศาสนาที่เข้ามามีบทบาทเหนือการนับถือแถนหรือผีฟ้าในภายหลังนั่นเอง  
โดยผู้ช านาญการขับร้อง ตามบทวรรณกรรม(ล า)ประเภทต่างๆนั้น เรียกว่า “หมอล า” 
 วาดล าอีสาน ซึ่งทุกวันนี้เราสามารถจ าแนกแยะแยะได้ว่า เป็นวาดอุบล วาดขอนแก่น วาดสารคาม 
วาดกาฬสินธุ์ เหล่านี้ ล้วนแต่มีพัฒนาการสืบเนื่องมาจากอดีต แต่การจะชี้ชัดลงไปว่าเกิดขึ้น ณ วัน เวลาใด ใคร
เป็นต้นคิด ย่อมเป็นเร่ืองที่ยากจะบอกได้ ทั้งนี้เนื่องจาก “ล า” นั้นมีลักษณะร่วมในความเป็นวรรณกรรมท้องถิ่น 
คือ (สุกัญญา สุจฉายา, 2545; ประคอง นิมมานเหมินท์, 2545) (1)มีก าเนิดไม่แน่นอน (2)เป็นงานของชาวบ้าน
ถ่ายทอดโดยปากต่อปาก อาศัยการฟังและการจดจ า ไม่นิยมจดบันทึกเป็นลายลักษณ์อักษร  (3)เป็นของกลุ่มชน
ชาวบ้านร่วมกันถ่ายทอดหรืออย่างน้อยเคยฟังและรู้จัก (4)ส่วนใหญ่มีเนื้อหาหรือท านองไม่ตายตัว (5)ส่วนใหญ่มี
ความเรียบง่าย 
 ความเป็นมาของต้นก าเนิดการล านั้น ไม่ชัดเจนเช่นเดียวกับต้นก าเนิดของเพลงพื้นบ้านอื่นๆของคนที่
พูดภาษาตระกูลไทดังนั้นการกล่าวถึงต้นก าเนิดของการดนตรี การขับล าของคนไท จึงถูกอธิบายด้วยต านาน
ปรัมปรา โดยเฉพาะความเชื่อเกี่ยวกับแถน ซึ่งเป็นความเชื่อดั้งเดิมของกลุ่มชาติพันธุ์ไท-ลาว ก่อนการรับพุทธ
ศาสนา ในพงศาวดารล้านช้าง (กรมศิลปากร, 2506) ได้กล่าวถึงตอนที่พญาแถนหลวงได้ให้ชาวแถนทั้งหลายลง
มาสร้างเคร่ืองเล่นและเครื่องดนตรีแก่มนุษย์โลก ดังความว่า 
 “..เมื่อนั้น พระยาแถนเล่าถามว่า เครื่องอันจักเล่นจักหัว และเสพร า[ล า]ค าขับทั้งมวลนั้นยังได้แต่ง
แปงไว้แก่เขาไป่ ยามนั้นแถนแพนจึงว่า เครื่องฝูงนั้นย้อยไป่ได้แต่งแปงกาย เมื่อนั้นพระยาแถนหลวงจึงให้ศรีคันธ
พะเทวดา ลาลงมามาบอกสอนคนทั้งหลายให้เฮ็ดฆ้องกลองกรับเจแวงปี่พาทย์พิณเพี้ยะ  เพลงกลอน ได้สอนให้
ดนตรีทั้งมวล และเล่าบอกส่วนครูอันขับฟ้อนฮ่อนนะสิ่งสว่าง ระเมงละมางทั้งมวลถ้วนหน้า ก็จึ่งเมื้อเล่าเมื้อไหว้
แก่พระยาแถนหลวงชุประการนั้นแล...” 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

 801 
 

 จากร่องรอยดังกล่าวท าให้สันนิษฐานได้ว่า การขับล า ขับร้อง ซึ่งเป็นอีกต้นธารหนึ่งวิวัฒนาการเป็น
การล าดังเช่นในปัจจุบัน คงท าหน้าที่ในเชิงพิธีกรรมบูชาแถนหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์มาก่อนจะคลี่คลายเป็นเรื่องของ
ความบันเทิง แม้กระนั้นในบางชุมชนก็ยังสืบทอดการขับล าในพิธีกรรมบูชาแถน ผีบรรพบุรุษดังเช่นที่เคยท ามาใน
อดีตเอาไว้อย่างเหนียวแน่น เช่นการลงไท้ ลงแถน การเลี้ยงข่วงเลี้ยงปีตามประเพณี หรือในบางท้องถิ่นก็เรียก
ผู้ท าพิธีติดต่อกับแถนว่า “หมอล าผีฟ้า”นั่นเอง 
 อย่างไรก็ดีในมุมมองของนักคติชนวิทยา เช่น สุกัญญา สุจฉายา (2545) ได้สันนิษฐานว่า หมอล ามี
พัฒนาการมาจากประเพณี 2 ทาง คือ การเกี้ยวพาของหนุ่มสาว และการเล่านิทานเพลงที่มีที่มาจากการเกี้ยวพา
ขอหนุ่มสาว มักจะเป็นเพลงที่มีเนื้อหาสั้นๆ ร้องโต้ตอบกันระหว่างหนุ่มสาว เพื่อแสดงปฏิภาณไหวพริบ เช่น            
ล าผู้ไท ล าเต้ย ล าสีพันดอน เป็นต้น บ าเพ็ญ ณ อุบล (2535) ได้เล่าถึงประเพณีลงข่วงของชาวอุบลฯในอดีตว่า 
“ส่วนมากจะมีการลงข่วงในหน้าหนาวประมาณสองทุ่ม สาวๆก็จะไปรวมเข็นฝ้ายกันที่ข่วง และก็เป็นเวลาที่
หนุ่มๆว่างจากงานก็จะไปเก้ียวสาวตามข่วงต่างๆตามที่ตนพอใจ โดยหนุ่มๆจะมีเครื่องดนตรีพื้นเมืองติดตัวเล่นไป
ด้วย เช่น แคน พิณ ซุง เมื่อไปถึงข่วงก็นั่งคุยกันไป สาวๆก็เข็นฝ้ายไป บางทีหนึ่งก็ช่วยปั่นฝ้ายหรือม้วนฝ้ายให้
สาวๆไปพลางๆ พื้นบ้านเรียกว่าไปเล่นสาว” ส่วนเพลงที่พัฒนามาจากการเล่านิทานมักที่มีลักษณะขับล าเนื้อหา
ยาวเป็นเรื่องราวหรือนิทานต่างๆ เช่น ล าพื้นหรือล าอ่านหนังสือเนื่องจากเลียนแบบท านองการเทศน์ชาดกของ
พระ 
 ประคอง นิมมานเหมินท์ (2544) ราชบัณฑิตด้านวรรณกรรม อธิบายว่า คนไทส่วนใหญ่รับรส
วรรณคดีจากการฟัง เพราะผู้ที่อ่านออกเสียงได้มีจ านวนจ ากัด การอ่านวรรณกรรมสู่กันฟังมีขึ้นในหลายโอกาส 
เช่น ในยามว่าง ในงานแต่งงาน งานขึ้นบ้านใหม่ และงานศพ วรรณกรรมที่น ามาอ่านมีเนื้อหาหลายหลาก มีทั้ง
เป็นนิทาน เป็นต านาน และเป็นค าสอน วรรณกรรมเหล่านี้ส่วนใหญ่มีลักษณะเป็นร้อยกรอง โดยเห็นด้วยกับ
ข้อเสนอของจิตร ภูมิศักดิ์ ที่เสนอว่า กาพย์กลอนของชนชาติไท แต่เดิม มี 2 ลักษณะ คือ กาพย์กลอนประเภทถือ
สัมผัสเป็นหลักอย่างหนึ่ง และประเภทถือจังหวะน้ าหนักและระดับเสียงเป็นหลักอย่างหนึ่ง กาพย์กลอนสอง
ประเภทดังกล่าวนั้นก่อให้เกิดลักษณะที่ 3 ขึ้น คือ กาพย์กลอนประเภทที่ถือทั้งเสียงสัมผัส จังหวะ น้ าหนัก และ
ระดับเสียงเป็นหลักร่วมกัน ในวรรณคดีของชาวบ้านมักมีความยืดหยุ่นทั้งในด้านจ านวนค า ต าแหน่งเสียงสูงต่ า
และสัมผัส ลักษณะค าประพันธ์ที่มีลักษณะคล้ายโคลงและร่ายพบในวรรณคดีของคนไทหลายกลุ่ม แสดงว่าค า
ประพันธ์ 2 ประเภทนี้น่าจะเป็นค าประพันธ์ดั้งเดิมของชนเผ่าไท 
 ส าหรับกลอนล านั้นแท้แล้วก็คือค าประพันธ์ประเภทโคลงแบบหนึ่ง เรียกว่าโคลงสาร ซึ่งเป็นค า
ประพันธ์ชนิดหนึ่งที่กวีอีสานโบราณนิยมน ามาแต่งวรรณกรรมอย่างแพร่หลายมากที่สุด โดยเฉพาะวรรณกรรม
เรื่องยาว ส าหรับอ่านเป็นท านองเสนาะตามท่วงท านองของภาษาอีสาน หรือส าหรับเทศน์สวด หรืออ่านเป็นข้อ
สอนใจและเพื่อความบันเทิงใจในโอกาสต่างๆ เช่น งานงันเฮือนดี (งานศพ) งานท าบุญต่างๆ รวมถึงใช้แต่ง
เป็นผญาหรือภาษิตของคนอีสานด้วย นับว่าเป็นฉันลักษณ์เก่าแก่ของชนชาติไท โดยวรรณกรรมที่แต่งด้วยโคลงที่
มีอายุเก่าแก่ที่สุด และเป็นเรื่องยาวยิ่งใหญ่ที่สุดในลุ่มน้ าโขงก็คือ เรื่องท้าวฮุ่ง ขุนเจือง ซึ่งเป็นมหากาพย์เป็น
วรรณคดีที่เล่าเร่ืองวีรบุรุษด้วยภาษาโบราณอย่างยิ่ง นับว่าโบราณกว่าวรรณคดีเรื่องใดๆ ในอีสาน สันนิษฐานว่า
เป็นเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นระหว่างในพุทธศตวรรษที่ 12-17 ในช่วงเวลาที่อิทธิพลขอมยังรุ่งโรจน์ในเขตตอนใต้ของ



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

802  

 

ลาวและดินแดนข้างเคียง โดยจิตร ภูมิศักดิ์ (2524) สันนิษฐานว่ามหากาพย์นี้ถูกเขียนขึ้นในอาณาจักรล้านช้าง
โบราณ อย่างช้าที่สุดปลายพุทธศตวรรษที่19 นั่นคืออยู่ในยุคเดียวกับการสร้างกรุงศรีอยุธยาเป็นอย่างน้อย 
เนื่องจากส านวนที่ใช้ในท้าวฮุ่ง ขุนเจืองมีที่ตรงและใกล้เคียงกับส านวนในศิลาจารึกครั้งสุโขทัย (กลางพุทธ
ศตวรรษที่ 19-20) และตรงกับส านวนครั้งต้นอยุธยาในวรรณคดีไทยภาคกลางมากทีเดียว โดยฉบับลายลักษณ์ที่
สมบูรณ์ที่สุดได้มาจากเมืองอุบลราชธานี จากเหตุผลในเชิงวรรณคดีศึกษาเช่นนี้ จึงพอจะอนุมานได้ว่าการขับล า
ด้วยท่วงท านองต่างๆเพื่อเล่านิทานน่าจะมีมาอย่างน้อยเกิน 600 ปี ขึ้นไป และในมหากาพย์ท้าวฮุ่งขุนเจือง ก็มี
หลายตอนที่บรรยายถึงการ “ขับ” ในพิธี “ลงข่วง”หรือ “เต้าข่วง”ตามความเชื่อเรื่องแถน ดังนี้ 
  “สว่าๆก้องทุกที่  มะฮามขวาง 
  ฮมๆชาวเชียงคือก่าวหัว หุมย้อม 
  นางใยส้อย เสียงหวาน ขับข่วง 
  เขาก็พรมปี่พ้อมหลายก้อง ก่อมเสียง” (ดวงเดือน บุนยาวง, 2540) 
 
 จากที่ยกมาแสดงให้เห็นว่าการท าพิธีติดต่อกับแถนจะต้องใช้ “นางใย”เป็น“ล่าม”ผู้ประกอบพิธีมา 
“ขับ” ประสานเข้ากับเสียงปี่หรือเสียงแคน ซึ่งนี่เองก็น่าจะเป็นต้นธารของการล าในยุคต่อมา 
 ส่วนพ่อใหญ่พิมพ์ รัตนคุณสาส์น ปราชญ์ด้านวรรณกรรมอีสาน ผู้ได้รับปริญญาปรัชญาดุษฎีบัณฑิต
กิตติมศักดิ์ สาขาวรรณกรรม จากมหาวิทยาลัยขอนแก่น ในปี 2529 อธิบายว่าการล าแบบดั้งเดิมที่สุดเรียกว่า 
“ล าพื้น” มาจากการพูดหรืออ่านตามหนังสือ บางคนจ าเก่งไม่ต้องใช้หนังสือ เรื่องที่พูดมีหลายเรื่อง ตั้งแต่ผญา
ภาษิตสั่งสอน เร่ืองตลกทั้งตลกลามกและตลกขบขัน จนถึงเล่าเร่ืองราวในประวัติศาสตร์ เล่านิทานให้กันฟัง เวลา
มีงานจะเชิญหมอเว้าหรือนักพูดนั้นมาพูดให้ฟัง ต่อมามีคนคิดแคนเข้ามาประสานเสียง เวลามีงานหมอเว้ากับหมอ
แคนก็จะไปด้วยกัน หมอล าหรือหมอเว้าที่โด่งดังชอบเว้าเรื่อง ผีบุญ โดยน ามาจากหนังสือพงศาวดารของ
เวียงจันทน์  ล าพื้นอีกแบบหนึ่งมาจากการอ่านหนังสือผูกในงันเฮือนดี (งานศพ) และงันเข้ากรม (อยู่ไฟ)                 
คนสมัยก่อนไม่นิยมเล่นการพนันในงานดังกล่าวแต่ชอบฟังนิทาน จึงมีการน าเอาหนังสือผูกมาอ่านให้ฟัง  ท านอง
การอ่านเลียนแบบการอ่านหนังสือของพระ  เรียกกันว่า ล าอ่านหนังสือบ้าง ล าพื้นบ้าง ต่อมามีการแสดงท่าทาง
ประกอบโดยหมอล าคนเดียว แสดงบาทเป็นตัวละครทุกตัว โดยมีผ้าขาวม้าเป็นอุปกรณ์ส าคัญ  ถ้าใช้ผ้า ขาวม้า
พาดบ่าแสดงว่าเป็นผู้เฒ่า เอามาเฉวียงบ่าแสดงว่าเป็นตัวนาง  เอามาท าเปลเห่กล่อมลูกก็ได้ หมอล าพื้นส่วนใหญ่
เป็นชาย นิยมแสดงเร่ือง จ าปาสี่ต้น จักษิณพรหมริน (สุกัญญา สุจฉายา, 2545) 
 การเล่าเรื่องยาวๆด้วยท านองต่างๆ จากหนังสือใบลาน ย่อมเป็นหน้าที่ของผู้ชายที่เคยผ่านการบวช
เรียนมาก่อน เพราะสามารถอ่านตัวอักษรโบราณได้ และสามารถอ่านเป็นท านองคล้ายการสวดได้ ต่างแต่ว่าเป็น
เร่ืองราววรรณคดี ประวัติศาสตร์ บ าเพ็ญ ณ อุบล (2535)เล่าถึงภาพการงันเฮือนดีของชาวอุบลฯในอดีตเอาไว้ว่า 
“หนุ่มใดชอบอ่านหนังสือผูกเจ้าภาพก็จะจัดหาหนังสือผูกไว้ให้อ่าน ผู้เฒ่าผู้แก่ก็จะพากันนั่งฟังอ่านหนังสือผูกจน
ดึก เหมือนกับเป็นการคอยดูหนุ่มๆสาวๆไม่ให้มีการผิดประเพณีกันได้ หนังสือที่ชอบอ่านก็มีหนังสือผูกเรื่องสิน
ไชย กาฬเกษ จ าปาสี่ต้น ผมหอม แตงอ่อน วรรณพราหมณ์ ท้าวก่ ากาด า ผีน้อย บางทีก็อ่านพงศาวดารพื้นเมืองที่



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

 803 
 

เรียกว่าบั้งจุ้ม วัฒนธรรมในเรื่องเฮือนดีนี้เวลานี้หมดไปแล้ว เพราะหากเกิดการตายขึ้น ส่วนมากก็จะไปตั้งที่วัด
แบบกรุงเทพฯ” 
 การเล่าเรื่องยาวๆด้วยท านองต่างๆ จากหนังสือใบลาน ย่อมเป็นหน้าที่ของผู้ชายที่เคยผ่านการบวช
เรียนมาก่อน เพราะสามารถอ่านตัวอักษรโบราณได้ และสามารถอ่านเป็นท านองคล้ายการสวดได้ ซึ่งผู้วิจัยตั้ง
ข้อสังเกตว่าหมอล าพื้นมีท านองที่เป็นพื้นฐานเดียวกับการสวดเทศน์ชาดกของพระโดยเฉพาะการเทศน์ 
“พระเวสส์” หรือมหาชาติท านองอีสาน แต่เป็นการข้ามข้อจ ากัดของการเทศน์ ซึ่งพระภิกษุมีข้อห้ามตามพระ
ธรรมวินัย เช่น “ภิกษุไม่พึงสวดพระธรรมด้วยท านองยาวคล้ายเพลงขับรูปใดสวด ต้องอาบัติทุกกฎฯ” 
(พระไตรปิฎก เล่มที่ 7 พระวินัยปิฎก เล่มที่ 7 จุลวรรค ภาค 2) หรือ “อันภิกษุไม่พึงนั่งไกวแขนในละแวกบ้าน 
พึงนั่งประคองแขน. ภิกษุใดอาศัยความไม่เอ้ือเฟื้อ นั่งแกว่งไกวแขนในละแวกบ้าน แสดงท่ากรีดกราย ต้องอาบัติ
ทุกกฎ” (พระไตรปิฎก เล่มที่ 2 พระวินัยปิฎก เล่มที่ 2 มหาวิภังค์ ภาค 2) เป็นต้น ท าให้การเทศน์ไม่สามารถ
สร้างท านองได้หลากหลาย หรือแสดงกริยาท่าทาง บทบาทตามตัวละครได้ ดังนั้นเมื่อพระภิกษุผู้มีความสามารถ
ในการเทศน์ “ท านองวัด” สึกออกมา จึงสามารถพลิกแพลงสร้าง “ท านองบ้าน” ที่หลากหลายในแง่ของการเล่น
เสียง เอื้อน ใส่อารมณ์ พร้อมทั้งแสดงลีลา ท่าทางต่างๆได้อย่างอิสระ ข้ามขอบเขตของพระธรรมวินัยได้ ดังจะ
เห็นว่าในยุคแรกๆหมอล าพื้นใช้ผ้าขาวม้าเป็นเครื่องมือแสดงบทบาทเป็นท้าวพญา นางเอก พระเอก เสนา หรือใช้
ขี่สมมติแทนม้า ก่อนจะพัฒนามาเป็นหมอล าพื้นตั้งแต่สองคนขึ้นไปสวมบทบาทเป็นตัวละครต่างๆ 
 2) การก่อรูปของล ากลอนวาดอุบล 
 ส าหรับการก่อรูปของวาดล าอีสานในพื้นที่เมืองอุบลราชธาน ีในยุคแรกเริ่มคงมีลักษณะเช่นเดียวกับใน
พื้นที่วัฒนธรรมไท-ลาวอื่นๆ คือมาจากประเพณีการเล่านิทาน และการเก้ียวพาราสี ยังมิได้พัฒนาไปจนกลายเป็น
เพลงพื้นบ้านที่เป็นการแสดง ซึ่งหมายถึงเพลงพื้นบ้านที่มีลักษณะการร้องการเล่นเป็นการแสดง (Performance) 
มีการสมมติบทบาท ผูกเรื่องเป็นชุด ท าให้การร้องยืดยาวขึ้น ดังนั้นผู้ร้องต้องมีคุณสมบัติที่เหนือกว่าชาวบ้าน
ทั่วๆไป ทั้งในแง่ความจ าดี มีปฏิภาณไหวพริบ น้ าเสียงดี บุคลิกภาพดี จึงท าให้เกิดการแบ่งแยกระหว่างกลุ่มคน
ร้องและคนฟังขึ้นเมื่อมีงานที่ต้องการความบันเทิงเจ้าภาพมักจะว่าจ้างคนเหล่านี้มาเล่นโต้คารมประชันกัน เกิด
การรับงานและว่าจ้างด้วยเงินมากข้ึน ซึ่งเป็นพัฒนาการอีกขั้นจากการเป็นเพลงของกลุ่มชนกลายมาเป็นเพลงการ
แสดงและเพลงอาชีพในที่สุด (สุกัญญา สุจฉายา, 2545) 
 อย่างไรก็ดีหลักฐานที่แสดงถึงการล า “วาดอุบล” นั้น ยังขาดหลักฐานที่บันทึกไว้เป็นลายลักษณ์อย่าง
ชัดเจน หลักฐานทางประวัติศาสตร์ที่เก่าแก่ชิ้นหนึ่งซึ่งแสดงให้เห็นว่าคนเมืองอุบลฯมีการขับล า เป่าแคน ก็คือ “ฮู
ปแต้ม” หรือจิตรกรรมฝาผนัง ที่หอพระบาท วัดทุ่งศรีเมือง จังหวัดอุบลราชธานี ซึ่งสร้างขึ้นในราวปลายรัชกาลที่ 
3 ถึงต้นรัชกาลที่ 4 (พ.ศ.2380-2400) 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

804  

 

 
ภาพการขับล า เป่าแคน ฟ้อน ในฮูปแต้มหอพระบาท วัดทุ่งศรีเมือง จังหวัดอุบลราชธานี 
ที่มา: ผู้วิจัยถ่ายภาพเมื่อ วันที่ 25 เมษายน พ.ศ.2559 
  
 จากภาพจะเห็นว่าเป็นรูปกลุ่มบุคคลก าลังขับล าและฟ้อนร าอย่างสนุกสนานรื่นเริง โดยหมอล าฝ่าย
ชายและฝ่ายหญิง หันหน้าโต้ตอบกัน คล้ายกับรูปแบบที่ยังสืบทอดมาในปัจจุบันในการแสดงของหมอล ากลอน 
จากภาพสามารถตั้งข้อสังเกตได้ว่าหมอล าฝ่ายชายก าลังขับล าอยู่ โดยมีหมอแคนเป่าประกอบการล า ส่วนหมอล า
ฝ่ายหญิงก าลังฟ้อนประกอบและมีลูกคู่คอยปรบมือให้จังหวะ ในฝั่งหมอล าฝ่ายชายก็มีชายคนหนึ่งก าลังฟ้อน
อย่างสนุกสนานเช่นกัน แสดงว่าในขณะนั้นอาจเป็นการล ากลอนเดิน หรือล าทางสั้นซึ่งมีจังหวะ กระชับฉับไวเร้า
ใจก็เป็นไปได้ หรือหากมองอีกแง่มุมหนึ่ง ก็อาจเป็นการขับล าตามแบบการเกี้ยวพาราสี คือ ล าโต้ตอบถามข่าว 
แบบเพลงปฏิพากย์ เช่น ล าเต้ยล าผญา ที่ยังคงสืบทอดให้เห็นถึงปัจจุบันก็ย่อมเป็นไปได้ เพราะฮูปแต้มนี้ไม่
สามารถบันทึกเสียงให้ได้ยินได้นั่นเอง 
 นอกจากนี้ยังมีหลักฐานที่แสดงให้เห็นว่า การละเล่นขับล าทั้งแบบล าพื้นอันมาจากประเพณีการอ่าน
หนังสือ และล าปฏิพากย์โต้ตอบกันอันมาจากประเพณีเกี้ยวสาว ซึ่งเป็นวัฒนธรรมร่วมกันของชนกลุ่มที่พูดภาษา
ตระกูลไทลาวได้แพร่หลายไปจนถึงภาคกลางของไทย ดังปรากฏหลักฐานว่าอย่างน้อยในช่วงรัชกาลที่ 4 
การละเล่นขับล าประกอบแคน ที่เรียกว่า “แอ่วลาวเป่าแคน” นั้นเป็นที่นิยมชมชอบแพร่หลายไปทุกชนชั้น 
นับตั้งแต่เจ้าฟ้าเจ้านายไปจนถึงไพร่ มาก่อน พ.ศ. 2379 จนกระทั่งต้องมีประกาศรัชกาลที่  4 เรื่องห้ามมิให้เล่น
แอ่วลาว ไว้เมื่อวันศุกร์เดือน 12 แรม 14 ค่ าปีฉลูดังนั้นแล้วจึงน่าจะเชื่อได้ว่า ความนิยมหมอล า ซึ่งทางภาคกลาง
เรียกว่า “แอ่วลาว” หรือ “ลาวแคน” นั้น มีมาก่อนปี พ.ศ.2379 มาแล้วสิบปีเป็นอย่างน้อย ดังค าในประกาศฯ 
ว่า “ตั้งแต่พากันเล่นลาวแคนมาอย่างเดียว ก็กว่าสิบปีมาแล้ว” 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

 805 
 

 การล าที่มีลักษณะเป็นการแสดงน่าจะเริ่มขึ้นอย่างน้อยในช่วงปลายรัชกาลที่ 4 ดังเค้าเงื่อนจากการ
ประกาศห้ามแอ่วลาวเป่าแคนดังที่กล่าวมาแล้ว และน่าจะมีพัฒนาการเปลี่ยนแปลงเป็นล าอีกลักษณะหนึ่ง           
ที่มีการตัดเอากลอนล าบางกลอนจากเรื่องยาว หรือแต่งกลอนล าขึ้นใหม่สั้นๆ เปลี่ยนจากการล าเล่านิทานเพียง
คนเดียวมาเป็นการล า 2 คน ซักถามปัญหาโต้ตอบระหว่างกันเพื่อแสดงภูมิปัญญาปฏิภาณ ไหวพริบ เรียกว่า  
“ล าโจทย์แก้” ลักษณะคล้ายกับการเทศน์สองธรรมาสน์ กลอนที่ใช้ล าได้แก่ ประวัติศาสตร์ ธรรมะ เกี้ยวพาราสี 
เย้ยยอก แม้จะยังไม่พบหลักฐานที่บันทึกเอาไว้เป็นลายลักษณ์อักษรชัดเจนว่าล ากลอนเกิดข้ึนเมื่อใดก็ตาม  
 อย่างไรก็ดีการล ากลอนวาดอุบล น่าจะก่อรูปจนกลายเป็นขนบที่สืบทอดมาถึงปัจจุบันในช่วงที่เปลี่ยน
จากรัฐจารึตเข้าสู่ระบบการปกครองแบบมณฑลเทศาภิบาล ซึ่งระบบเศรษฐกิจเมืองอุบลฯในขณะนั้นได้เข้าสู่
ระบบตลาดก่อนบ้านเมืองอื่นๆ (ธนัญชัย รสจันทร์,2550) และอาจเป็นไปได้ว่าหมอล าที่เป็นอาชีพน่าจะเริ่มขึ้น
ในช่วงนี้ โดยเฉพาะจุดเปลี่ยนส าคัญในคราวที่พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมหลวงสรรพสิทธิประสงค์ ทรงประทับอยู่ที่
เมืองอุบลราชธานีในระหว่าง พ.ศ.2436-2453 ในฐานะข้าหลวงต่างพระองค์ส าเร็จราชการมณฑลอีสานดัง
หลักฐานที่ประทิน ใจชอบ เล่าไว้ในข้อเขียนเร่ือง “พระกรณียกิจของพลตรีกรมหลวงสรรพสิทธิประสงค์ ข้าหลวง
ต่างพระองค์ผู้ส าเร็จราชการมณฑลลาวกาว” ความตอนหนึ่งว่า “...งานเฉลิมพระชนมพรรษา บางปีก็จัดใน
บริเวณศาลากลางเก่า บางปีก็จัดบริเวณทุ่งศรีเมืองมหรสพที่ออกหน้าออกตาในสมัยนั้นคือ ละครร าเมืองสุรินทร์ 
เรียกว่า “ละครเขมร” หมอล าแคนเมืองอุบลฯ  ยโสธร  แม่ยายของผู้เขียนเป็นญาติกับญาพ่อหลวงวัฒนวงศ์โท
นุบล (โทน สุวรรณกูฎ) อดีตนายอ าเภอขุขันธ์…เล่าให้ฟังหลายครั้งว่า เสด็จในกรมฯ สนพระทัยในการฟังล า  
บางครั้งพระองค์ก็เสด็จไประทับนั่งฟัง   คนไหนล าเก่งพระองค์ก็ประทานรางวัล และทราบไปอีกว่า  นอกจากสน
พระทัยแล้ว  พระองค์ก็ส่งเสริมอีก  ให้กรมการอ าเภอต่างๆ  คัดเลือกหมอล าชายหญิงประจ าท้องที่มาประกวด
ประชันกันในงานเฉลิมพระชนมพรรษา  มีการแต่งตั้งคณะกรรมการขึ้นตัดสิน  คนไหนชนะเลิศก็ประทานรางวัล  
ยกเว้นภาษีอากรให้ (คือเงินรัชชูปการคนละ 4 บาท)  ถือเป็นหมอล าหลวง…” (ประสิทธิ์ เครือสิงห์, 2523) 
 สอดคล้องกับที่ไพบูลย์ แพงเงิน (2534) ระบุว่าในปีพ.ศ.2443 มีงานพระราชกุศลในการสถาปนาวัด
เบญจมบพิตร ที่กรุงเทพพระมหานคร ได้มีการสมโภชด้วยการแต่งวัด แต่งพระพุทธรูป เครื่องโต๊ะหมู่บูชา เป็นที่
ครึกครื้นละลานตา ที่ร้านของพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมหลวงสรรพสิทธิประสงค์ได้มีการ “ออกหีบเพลงชาว
ตะวันออกเฉียงเหนือให้ดู” ซึ่งน่าจะหมายถึงกระบอกเสียง แบบเครื่องโมโนกราฟ และน่าจะเป็นหลักฐานการ
บันทึกเสียงเพลงพื้นบ้านอีสานไว้เป็นคร้ังแรก 
 จากหลักฐานดังที่ยกมาข้างต้นแสดงให้เห็นว่าในขณะนั้น มีการส่งเสริมจากชนชั้นปกครองซึ่งเป็น
เจ้านายจากราชส านักสยาม ได้เข้ามาอุปถัมภ์การแสดงพื้นบ้าน โดยมีการประกวดประชันกัน มีรางวัล พร้อมมี
เกียรติยศเป็น “หมอล าหลวง” ซึ่งถือเป็นเรื่องที่ไม่เคยมีในสมัยรัฐจารีต และนี่เองคงเป็นเงื่อนไขส าคัญประการ
หนึ่งที่ท าให้การล าแบบดั้งเดิมที่เป็นล าพื้นและล าโต้ตอบปฏิพากย์แบบดั้งเดิม ถูกพัฒนาปรับปรุงโดยผสมผสาน
ส่วนที่เป็นการเล่านิทานของหมอล าพื้น กับการโต้ตอบเกี้ยวพาราสีถามข่าวแบบการล าปฏิพากย์ กลายมาเป็น
หมอล ากลอนที่มีส่วนผสมทั้งสองแบบ รวมถึงการสร้างระเบียบแบบแผนโครงสร้างชัดเจนขึ้น กล่าวคือ มีกลอน
ไหว้ครู แล้วจึงจะเข้าเรื่อง ซึ่งมีตั้งแต่การผูกเรื่องธรรมมะ ประวัติศาสตร์ ต านาน ถามปัญหา-แก้ปัญหาเกี้ยวพา



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

806  

 

ราสี เป็นยกๆ รวมถึงการล าอ าลาเป็นการปิดท้าย ซึ่งในทางคติชนวิทยาเห็นว่าเป็นพัฒนาการในขั้นที่สูงกว่าเพลง
พื้นบ้านที่เป็นเพียงการละเล่นในเทศกาล ที่ไม่มีโครงสร้างอย่างชัดเจน 
 จากผลการศึกษาของนักวิชาการหลายท่านเก่ียวกับรูปแบบการแสดงหมอล ากลอนในอดีต (จารุวรรณ 
ธรรมวัตร, 2540 ; สนอง คลังพระศรี, 2541; พรสรวง เถาว์ทวี, 2543) ร่วมกับประสบการณ์ของผู้วิจัยที่เคย
สัมภาษณ์และรับฟังข้อมูลเร่ืองราวจากศิลปินแห่งชาติและหมอล าอาวุโสทั้งที่ยังมีชีวิตอยู่และล่วงลับไปแล้ว เช่น 
หมอล าเคน ดาเหลา หมอล าบุญเพ็ง ไฝผิวชัย หมอล าฉวีวรรณ ด าเนิน หมอล าป. ฉลาดน้อย หมอล าบานเย็น 
รากแก่น หมอล าบุญช่วง เด่นดวง หมอล าทองเจริญ ดาเหลา หมอล าอังคนางค์ คุณไชย สามารถสรุปลักษณะ 
การแสดงของหมอล ากลอนวาดอุบลฯแบบดั้งเดิมได้คือการว่าจ้างหมอล ามักเป็นการว่าจ้างมาเพื่อ “ประชัน”กัน 
คล้ายกับการชกมวย หรือชนไก่ โดยเลือกหมอล าที่มีชื่อเสียงสองฝ่าย อาจเป็น ชาย-หญิง หรือ ชาย-ชาย มาล าคู่
ประชันกัน แต่ก็เป็นที่น่าสังเกตว่ายังไม่ปรากฏการว่าจ้างหมอล าหญิงมาประชันหมอล าหญิงแต่อย่างใด ทั้งนี้
น่าจะเป็นไปได้ว่าในยุคนั้นหมอล าหญิงมีจ านวนน้อย เพียงแค่จะน ามาประชันกับหมอล าชายก็ยังมีจ ากัด              
ในระยะแรกนั้นจึงเป็นการล าประชายหมอล าชายกับชายมากกว่า นานๆครั้งจะมีหมอล าหญิงประชันชาย  ในบาง
ท้องถิ่นการล าประชันกันไม่ได้มีการให้ค่าจ้างค่าตัว หากแต่เป็นเงินเดิมพันที่มอบให้กับหมอล าที่ชนะการประชัน 
แต่ในบางท้องถ่ินก็มีการให้เงินค่าจ้างหมอล าแต่ละฝ่าย ส่วนผู้ที่ไปจ้างมาก็ต่างถือหางฝ่ายของตน ผู้ชมที่ชื่นชอบ
หมอล าคนไหนก็พนันขันต่อกันว่าหมอล าฝ่ายใดจะชนะกันเลยทีเดียว นั่นแสดงให้เห็นว่าการแสดงหมอล าในยุค
ก่อนนั้นเป็นการแข่งขันประชันโดยอาศัยปฏิภาณไหวพริบ และวาดศิลป์เอาแพ้เอาชนะกันอย่างจริงจัง 
 การแสดงหมอล ามักเลือกลานกว้าง ซึ่งจุผู้คนได้จ านวนมาก อาจเป็นข่วงบ้าน หรือลานวัดตามแต่จะ
เห็นสมควร แล้วปลูกเวทีการแสดง เรียกว่า “ผาม” หรือ “ฮ้าน” เป็นเวทีสี่เหลี่ยม คล้ายเวทีมวยยกสูงขึ้นมีเสา
มัดไต้เพื่อจุดให้แสงสว่างไว้ 4 มุม อาจตกแต่งเวทีด้วยทางมะพร้าว การล าแต่ก่อนไม่มีไมโครโฟนหรือเครื่องขยาย
เสียง มีเพียงเสียงหมอล ากับเสียงแคนขับกล่อมคนฟังเท่านั้น ก่อนแสดงหมอล าจะท าพิธี “ยกอ้อยอครู” หรือไหว้
ครูตามแบบฉบับที่ตนเรียนมา เพื่อสร้างขวัญก าลังใจก่อนการแสดง พิธียกอ้อยอครูจะกระท าพิธีในที่สงบเงียบ
และมิดชิด ไม่ประกอบพิธียกอ้อยอครูใกล้กัน  เมื่อยกอ้อยอครูเสร็จเวลาประมาณ 3 ทุ่ม  หมอล าจะเข้าผามล า 
หมอล าฝ่ายไหนจะล าขึ้นก่อนก็ได้แล้วแต่ข้อตกลงกัน แต่ในกรณีที่ชายล าประชันกับชาย จะให้ผู้ที่อายุมากกว่าล า
ก่อนถือเป็นการให้เกียรติตามล าดับอาวุโส   ถ้าชายกับหญิงล าประชันกันส่วนมากแล้วจะให้ผู้ชายล าก่อน อาจถือ
คติว่าชายเป็นช้างเท้าหน้าหรือผู้น าก็เป็นไปได้ หมอล ากลอนต้องล าตลอดคืนประมาณ 8 ชั่วโมง คือตั้งแต่ 21:00-
05:00 น. ของวันรุ่งขึ้น การแสดงแต่ละคร้ังแบ่งออกเป็น “ยก” ดังนี้ 
 ยกที่ 1ล าไหว้ครู หมอล าคนแรกล าไหว้ครูและแนะน าตนเอง จากนั้นหมอล าคนที่ 2 ก็จะล าใน
ลักษณะเดียวกัน โดยมากมักจะเป็นการขึ้นต้นโดยคารวะพระรัตนตรัยแล้วอัญเชิญสิ่งศักดิ์สิทธิ์ต่างๆมาปกปัก
รักษา ป้องกันไม่ให้ใครกระท าไม่ดีด้วยคุณไสย์มนต์ด า หรือท าให้การล าไม่ราบรื่น ขอให้ประสบความส าเร็จ 
 ยกที่ 2ล าประกาศศรัทธา หมอล าคนแรกล ากลอนประกาศศรัทธา คือ กลอนที่กล่าวถึงชื่อเจ้าภาพ
และงานที่จัดขึ้น วัตถุประสงค์ของการจัดงาน ตลอดจนพรรณนาถึงคุณความดีของเจ้าภาพ กล่าวถึงระเบียบ
วิธีการฟังล าและประโยชน์จากการฟังล า นอกจากนี้บทกลอนยังกล่าวถึงจารีตประเพณีของคนในสังคม ตอนท้าย



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

 807 
 

ของกลอนล าถามประวัติของหมอล าคนที่2 หมอล าคนที่2 จะล ากลอนประกาศศรัทธา ตอบค าถามหมอล าคนที่1 
จบลงด้วยการถามประวัติฝ่ายคู่ล า 
 ยกที่3ล าเกี้ยว เป็นการประชันคารมกันระหว่างหมอล าทั้งคู่ในเชิงเกี้ยวพาราสี  ถ้าเป็นการล าของ
หมอล าชายกับหญิง กลอนล าจะมีเนื้อหาเป็นการเกี้ยวพาราสีฝ่ายคู่ล า รวมถึงเย้ยหยันประชดประชันกันด้วย
เร่ืองราวทางเพศในลักษณะที่เกินจริงและกล่าวอย่างโจ่งแจ้ง เผ็ดร้อน ตลกขบขันสนุกสนาน ถ้าเป็นหมอล าชาย
ประชันหมอล าชายก็จะเป็นลักษณะประชันแข่งกลอนล าเกี้ยว ในลักษณะว่าตนไปเกี้ยวสาวอย่างไร มีทีเด็ดอะไร
ให้ผู้หญิงชอบ  และมักตั้งโจทย์ค าถามในการไปเก้ียวสาวทดสอบภูมิรู้ในการเก้ียวสาวแต่ละประเภท  
 ยกที่4ล าคดีโลกคดีธรรม เพื่อประชันปัญญา ปฏิภาณไหวพริบ ผลัดกันถามกันตอบจนรู้แพ้รู้ชนะ 
เนื้อหาอาจกล่าวถึงปริศนาธรรม ฮีตสิบสองคลองสิบสี่ นิทาน ต านานประวัติศาสตร์ ประเพณีงานบุญที่เจ้าภาพ
จัดขึ้น การล าในยกที่ 4 ถือเป็นช่วงเข้มข้นสูงสุดของการแสดง เพราะถ้าใครชนะก็หมายถึงความภาคภูมิใจ ถ้าใคร
แพ้ก็หมายถึงความเสื่อมเสียชื่อเสียงและศักดิ์ศรี กล่าวกันว่าในสมัยก่อน ถ้าหากล าแก้โจทย์ไม่ได้จะรู้สึกอับอาย
ขายหน้าประชาชนมาก  
 ยกที่5 ล าลา เมื่อถึงยกสุดท้ายนี้จะเป็นเป็นการล าถึงสภาพสังคมปัจจุบัน เหตุการณ์ที่ก าลังน่าสนใจ 
เมื่อจบกลอนนี้ก็จะล าอ าลาเจ้าภาพ หรือศรัทธา ล าเดินดงแกมเกี้ยวให้ผู้ฟัง ในลักษณะการชวนไปบ้านหมอล า 
แสดงความอาลัยอาวรณ์ที่ต้องจากเจ้าภาพและผู้ฟังไป บอกกล่าวถึงบ้านและถิ่นพ านัก เชิญชวนไปเยี่ยมยามถาม
ข่าว เชิญชวนว่าหากมีงานบุญอย่าลืมไปติดต่อว่าจ้างให้มาช่วยเสพงันอีกคร้ัง  
 ผู้วิจัยขอตั้งข้อสังเกตว่ามีร่องรอยบางอย่างที่อาจจะมีที่มาจากการมีพระด าริส่งเสริมหมอล าในยุคก่อน
นั้น คือ การที่ล ากลอน “วาดอุบล” มีลักษณะที่เป็นแบบแผน มีโครงสร้างขึ้นต้น เนื้อความ ลงท้าย อย่างชัดเจน
นั้น และกลายเป็นขนสืบทอดมาจนถึงปัจจุบันนั้น  ส่วนหนึ่งอาจจะเกิดขึ้นจากการที่หมอล าในเมืองอุบลราชธานี
ในยุคเสด็จในกรมทรงอุปถัมภ์สนับสนุนศิลปะการแสดงพื้นเมือง ต้องปรับตัวจากความเป็นศิลปะแบบดั้งเดิม 
(Primitive art) มาเป็นศิลปะการแสดง (Performance art) เพื่อการประกวดประขันชิงรางวัล “ยกเว้นภาษี
อากร” ซึ่งต้องท าให้ดีเด่นเหนือคู่แข่งเป็นพิเศษ ภายใต้เงื่อนไขของเวลาที่แข่งขัน และเมื่อต้องมาแสดงในงาน
ส าคัญเช่นงานเฉลิมพระชนมพรรษา ณ ทุ่งศรีเมือง ที่มีผู้ชมผู้ฟังเป็นเจ้านายชั้นผู้ใหญ่ ข้าราชการพลเรือน ทหาร 
ประชาชนหมู่มาก ก็ยิ่งท าให้ต้องปรับให้การแสดงมีอรรถรสที่หลากหลาย ดึงดูดใจกว่าการล าพื้น หรือล าโต้ตอบ
เก้ียวพาราสีตามแบบดั้งเดิมที่มีคนฟังจ ากัดในวงแคบ  
 ยิ่งไปกว่านั้นในฐานะที่เป็น “หมอล าหลวง” ซึ่งเป็นเกียรติยศพิเศษ ย่อมท าให้หมอล าต้องมีหน้าที่รับ
ใช้เจ้านายตามระบบการปกครองแบบใหม่ และรับเอารสนิยม ทัศนคติบางประการที่เห็นว่าเป็นความเจริญจาก
กรุงเทพฯเจ้ามาผสมผสานกับภูมิปัญญาดั้งเดิมของตน จนกลายเป็นรูปแบบเฉพาะของเมืองอุบลราชธานีไปใน
ที่สุดลักษณะดังกล่าวนี้จะเห็นได้ในกรณีของงานศิลปกรรมอื่นๆ เช่น ผ้าทอ ซึ่งเสด็จในกรมทรงให้ช่างทอเมือง
อุบลฯทอผ้า “เยียรบับลาว” ขึ้นทูลเกล้าฯถวายพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว โดยน าเอาเทคนิควิธี
ภูมิปัญญาดั้งเดิมของช่างท้องถิ่น มาทอผ้าซึ่งมีสี รูปแบบและวิธีการใช้งานเป็นแบบราชส านัก ซึ่งแต่เดิมไม่เคยมี
ในท้องถ่ินมาก่อน ปรากฏการณ์เช่นนี้จึงท าให้งานศิลปวัฒนธรรมของเมืองอุบลราชธานี มีส่วนผสมของวัฒนธรรม



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

808  

 

แบบดั้งเดิมของท้องถิ่น ราชส านักจ าปาศักดิ์ และราชส านักสยาม ผสมกลมกลืนกันจนเป็นเนื้อเดียวกัน  (วิศปัตย์ 
ชัยช่วย, 2558)    
 นอกจากนี้หากจะอนุมานจากหลักฐานที่ยกมาข้างต้นที่ว่า ในปีพ.ศ.2443 มีงานพระราชกุศลในการ
สถาปนาวัดเบญจมบพิตร ที่ร้านของพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมหลวงสรรพสิทธิประสงค์ได้มีการ “ออกหีบเพลง
ชาวตะวันออกเฉียงเหนือให้ดู” ก็น่าจะอนุมานได้ว่ามีการบันทึกเสียงหมอล าชาวอุบลราชธานีไปเผยแพร่ให้ชาว
กรุงเทพฯได้ฟัง การบันทึกเสียงลงกระบอกเสียงในยุคนั้นคงไม่สามารถบันทึกเสียงกลอนล าขนาดยาวแบบล าพื้น
ได้แน่ อาจเป็นการบันทึกกลอนล าทางสั้นหรือทางยาวแบบใดแบบหนึ่ง ซึ่งในการล ากลอนแล้วสามารถท าให้จบ
เนื้อความได้ภายในกลอนเดียวได้ การที่หมอล ากลอนมีลักษณะเป็นการรวมกลอนหลายๆแบบมาล า ก็อาจเป็นผล
จากความเปลี่ยนแปลงทางสังคม การปกครองและเทคโนโลยีที่เมืองอุบลราชธานีเป็นเมืองในภาคอีสานที่ได้รับ
ผลกระทบจากการเข้ามาปกครองโดยราชส านักสยามโดยตรงก่อนพื้นที่อื่นๆ 
 จากข้อมูลข้างต้นมีข้อสังเกตว่าในยุคนี้เกิดหมอล าหญิงขึ้นแล้วซึ่งก่อนหน้านี้การล าพื้นยังเป็นหน้าที่
ของผู้ชายที่อ่านออกเขียนได้ด้วยการผ่านระบบการบวชเรียนมาก่อนเท่านั้น ซึ่งแสดงให้เห็นว่าการล าเริ่มมีการ
ถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่นภายในครอบครัว โดยบิดาหรือญาติฝ่ายชายเป็นผู้ถ่ายทอดให้กับผู้หญิงในครอบครัว ดังนั้น
หมอล าผู้หญิงจึงมักเป็นบุตรของหมอล าหรือมีญาติพี่น้องเป็นหมอล า  หมอล าหญิงหลายคนเมื่อมีชื่อเสียงโด่งดั ง 
ก็มักจะมีลูกศิษย์จะเข้ามาสมัครเรียนที่บ้านทั้งชายและหญิง เช่นหมอล าทอง หรือแม่ทองสามส่าว หมอล าหญิงซึ่ง
มีชื่อเสียงโด่งดังมากที่สุดของเมืองอุบลฯมีลูกศิษย์มาฝากตัวเรียนล ามากมายในยุคหนึ่ง  ปรากฏการณ์นี้เป็น
โอกาสที่หญิงในชุมชนจะสามารถสร้างชื่อเสียงและฐานะด้วยตนเองโดยไม่ต้องพึ่งพาฝ่ายชายซึ่งไม่เคยเกิดขึ้นมา
ก่อนในสังคมรัฐจารีต   
 อีกองค์ประกอบหนึ่งที่ส่งผลต่อการเติบโตและพัฒนาของวาดหมอล าเมืองอุบลฯก็คือ การศึกษา ซึ่ง
เป็นที่ทราบกันดีว่า เมืองอุบลราชธานี ได้ชื่อว่าเป็น “ถิ่นไทยนักปราชญ์” เนื่องจากมีวัดที่เป็นศูนย์กลางการศึกษา
พระพุทธศาสนา ภาษา ศิลปะวิทยาการที่มีชื่อเสียงหลายส านกั พระสงฆ์ชาวอุบลฯหลายรูปได้เดินทางไปศึกษายัง
กรุงเทพฯ และน าความรู้กลับมาวางรากฐานการศึกษาที่อุบลฯ มาตั้งแต่สมัยรัชกาลที่ 3 เร่ือยมาจนถึงสมัยรัชกาล
ที่ 4 ซึ่งเกิดวัดธรรมยุตินิกายแห่งแรกในภาคอีสาน คือ วัดสุปัฏนาราม ในปีพ.ศ.2396และเป็นที่ก่อก าเนิดโรงเรียน
อุบลวิทยาคม ซึ่งเป็นสถานศึกษาในระบบแห่งแรกของอุบลราชธานี ในปีพ.ศ.2439 เปิดสอนทั้งแผนกภาษาบาลี
และภาษาไทย ท าให้เกิดผู้ที่มีความรู้ในทางคดีโลกและคดีธรรม อันเป็นข้อมูลที่ถูกน ามาใช้ในการน ามาเขียนเป็น
กลอนล าตามไปด้วย การศึกษาจึงเป็นเงื่อนไขส าคัญที่ท าให้เกิดผู้ประพันธ์กลอนล าที่สนับสนุนหมอล าซึ่ง
ก าลังขยายตัวไปพร้อมๆกัน หลักฐานประการหนึ่งที่เห็นได้ชัดคือ พระเถระผู้ใหญ่ซึ่งมีบทบาททางการศึกษาของ
เมืองอุบลฯ คือ เจ้าประคุณพระอุบาลีคุณูปมาจารย์ (จันทร์ สิริจนฺโท) ก็เป็นผู้ที่มีความสามารถในการประพันธ์
โคลงสารหรือกลอนล าได้อย่างยอดเยี่ยมผู้หนึ่ง 
 ดังนั้นอาจสรุปได้ว่าการล ากลอนวาดอุบลพัฒนาขึ้นมาจากการล าแบบดั้งเดิมคือการล าพื้นและล า
โต้ตอบปฏิพากย์ และน่าจะมีการก่อรูปจนกลายเป็นกระบวนแบบ (Style) เฉพาะถิ่น ขึ้นในช่วงปีพ.ศ.2436-
2453 จากเงื่อนไขของการส่งเสริมและการประกวดที่จัดขึ้นโดยผู้ปกครองจากส่วนกลางในขณะนั้น 
 



Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

 
 

 809 
 

ข้อเสนอแนะส าหรับงานวิจัย 
 การศึกษาครั้งนี้ยังไม่ได้กล่าวถึงว่าภายหลังที่ล ากลอนวาดอุบลได้ก่อรูปขึ้นเป็นกระบวนแบบส าคัญ
แล้ว ได้ปรับเปลี่ยน พัฒนา หรือส่งอิทธิพลต่อการล าประเภทอื่นอย่างไร เช่น ล าเรื่องต่อกลอน ล าซิ่ง เป็นต้น ซึ่ง
ในทางวิชาการยังต้องการค าอธิบายนี้ จึงควรที่จะมีการศึกษาในประเด็นดังกล่าวต่อไป 
 
เอกสารอ้างอิง 
ภาษาไทย 
กรมศิลปากร. (2506).พงศาวดารล้านช้าง ประชุมพงศาวดาร เล่ม 2. กรุงเทพฯ:องค์การค้าของคุรุสภา. 
จารุวรรณ ธรรมวัตร. (2540).ภูมิปัญญาหมอล าเอก : ความรุ่งโรจน์ของอดีตกับปัญหาของหมอล าในปัจจุบัน. 
 มหาสารคาม : อาศรมวิจัย คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 
จิตร ภูมิศักดิ์. (2524).โองการแช่งน้ า และ ข้อคิดใหม่ในประวัติศาสตร์ไทยลุ่มน้ าเจ้าพระยา. กรุงเทพฯ: 
 ดวงกมล. 
ดวงเดือน บุนยาวง. (2540). แนวคิดและฮีตคองท้าวฮุ่ง ท้าวเจือง. กรุงเทพฯ: มติชน. 
ธนัญชัย รสจันทร์. (2550). “สภาพเศรษฐกิจของเมืองอุบลราชธานี ระหว่าง พ.ศ. 2335-ทศวรรษที่ 2460.”  
 วิทยานิพนธ์ปริญญาอักษรศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์เอเชียตะวันออกเฉียงใต้  
 บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
บ าเพ็ญ ณ อุบล. (2535). “เล่าเร่ืองเมืองอุบล” ใน อุบลราชธาน:ี อดีต ปัจจุบัน และอนาคต, 202ข-222ข.  
 อุบลราชธานี: วิทยาลัยครูอุบลราชธานี. 
ประคอง นิมมานเหมินท์. (2544). “ร้อยกรองกับคนไท” ใน  ท่วงท านองร้อยกรองไทย ในอุษาคเนย์, 308-312. 
 กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร. 
ประคอง นิมมานเหมินท์. (2545). นิทานพื้นบ้านศึกษา. กรุงเทพฯ : โครงการต าราคณะอักษรศาสตร์  
 จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ประสิทธิ์ เครือสิงห์. (2523). “พระกรณียกิจในด้านอื่นๆ” ใน พระประวัติและพระกรณียกิจ พลตรี พระเจ้า 
 บรมวงศ์เธอ กรมหลวงสรรพสิทธิประสงค์ เนื่องในงานพระราชทานเพลิงศพหม่อมเจ้าหญิง 
 บุญจิราธร (ชุมพล) จุฑาธุช ณ เมรุหน้าพลับพลาอิศริยาภรณ์ วัดเทพศิรินทราวาส 24 มิถุนายน  
 2523, 162-193. กรุงเทพฯ: จงเจริญการพิมพ์. 
ปรีชา พิณทอง. (2532). สารานุกรมภาษาอีสาน-ไทย-อังกฤษ. อุบลราชธานี : โรงพิมพ์ศิริธรรม. 
พรสรวง เถาว์ทวี. (2543). “พัฒนาการของหมอล าในเมืองอุบลราชธานี.” วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปะศาสตร 
 มหาบัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
ไพบูลย์ แพงเงิน. (2534).กลอนล า ภูมิปัญญาของอีสาน. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 
วิศปัตย์ ชัยช่วย. (2558).“แนวทางการจัดการสารสนเทศคลังสะสมผ้าในพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติอุบลราชธานี”  
 Veridian E-Journal, Slipakorn University ฉบับภาษาไทย สาขามนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์  
 และศิลปะ, 8,2 (พฤษภาคม-สิงหาคม): 2422-2437. 
 



ฉบับภาษาไทย  สาขามนุษยศาสตร์  สังคมศาสตร์  และศิลปะ 

ปีที่ 10  ฉบบัที่ 2 เดือนพฤษภาคม – สิงหาคม 2560 

Veridian E-Journal, Silpakorn University 

ISSN 1906 - 3431 

 
 

810  

 

ศุภชัย สิงห์ยะบุศย์. (2543). สุนทรียศาสตร์ในทัศนศิลป์. มหาสารคาม : คณะศิลปกรรมศาสตร์  
 มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 
ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร. (2549). ฐานข้อมูลจารึกในประเทศไทย. เข้าถึงเมื่อ 24 กันยายน 2559. เข้าถึงได้จาก  
 http://www.sac.or.th/databases/inscriptions/ 
สนอง คลังพระศรี. (2541). “หมอล าซิ่ง : กระบวนการปรับเปลี่ยนทางวัฒนธรรมดนตรีของหมอล าในภาค 
 อีสาน.” วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาวัฒนธรรมศึกษา บัณฑิตวิทยาลัย  
 มหาวิทยาลัยมหิดล 
สนอง คลังพระศรี. (2554).“หมอแคน: ภูมิรู้และภูมิปัญญาเชิงคีตศิลป์กับการสืบสารมรดกทางวัฒนธรรม” 
 ใน ฮีตฮอยหมอล า: มรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรม, 70-82. ขอนแก่น: กรมส่งเสริมวัฒนธรรม 
 กระทรวงวัฒนธรรม. 
สุกัญญา สุจฉายา. (2545). เพลงพื้นบ้านศึกษา.กรุงเทพฯ : ศูนย์คติชนวิทยาร่วมกับโครงการต าราคณะ 
 อักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
อิศเรศ ดลเพ็ญ. (2559) “หมอล า การแสดงพื้นบ้านอีสาน: ขุมทรัพย์แห่งความรู้และความบันเทิง.”บัณฑิตศึกษา 
 มนุษยศาสตร์สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น, 5, 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม): 56-71. 
 


