
เวชสารแพทยทหารบก  ปที่ 69  ฉบับที่ 4  ตุลาคม-ธันวาคม 2559

189

หลักธรรมค�ำสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่บันทึกไว้ในพระ

ไตรปิฎกนอกจากจะสามารถน�ำมาใช้เป็นหลักการและแนวทางใน

การด�ำเนินชีวิตโดยทั่วไปแล้ว มีหลายเรื่องที่สามารถน�ำมาประยุกต์

ใช้ในการสร้างเสริมสุขภาพและการท�ำงานให้ประสบความส�ำเร็จ

ได้ โดยเฉพาะเรื่องที่เกี่ยวข้องกับการบริหารจัดการ

แม้ว่าการปกครองและการบริหารจัดการในสมัยพุทธกาลที่ผ่าน

มามากกว่า 2,500 ปีแล้วนั้นยังไม่มีรูปแบบที่เป็นองค์การบริหาร

ตามลักษณะขององค์การในปัจจุบัน แต่หลักธรรมของพระพุทธ

องค์ก็ยังทันสมัยและใช้ได้อยู่เสมอในการสร้างเสริมสุขภาพ โดย

เฉพาะสุขภาพจิตและจิตวิญาณ (ปัญญา) การด�ำเนินชีวิต และการ

บริหารงาน 

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่เกิดขึ้นจากการตรัสรู้ของพระพุทธ-

เจ้า พระองค์ได้ทรงศึกษาวิธีปฏิบัติของโยคีและนักบวชสมัยนั้น

แล้วไม่พบทางแก้ปัญหาของพระองค์ จึงทรงคิดค้นด้วยพระองค์

เอง หลักธรรมที่ทรงน�ำมาสั่งสอนเพื่อประโยชน์ของมนุษย์ทุกคน 

สามารถน�ำไปใช้เพื่อประโยชน์ 3 ประการ ได้แก่ ประโยชน์เพื่อตน 

ประโยชน์เพื่อผู้อื่น และประโยชน์ทั้งสองฝ่าย

พุทธธรรมเกี่ยวกับการด�ำเนินชีวิตที่ดีและการสร้างเสริมสุขภาพ

พุทธธรรมซ่ึงมักเกี่ยวข้องกับจริยธรรมเป็นหลักการในการ

ด�ำเนินชีวิตที่ดี เป็นเครื่องมือในการเข้าสู่จุดมุ่งหมายอันเป็นประโยชน์

สงูสดุ เป็นอดุมคตขิองชวีติ ครอบคลมุเกณฑ์ตัดสนิว่า การกระท�ำ 

ใดดีหรือไม่ดี ควรหรือไม่ควร พุทธธรรมมีธรรมชาติของความเป็น

จริง เป็นสิ่งที่ผู้ปฏิบัติแล้วสามารถเห็นได้ด้วยตนเอง (สนฺทิฏฺฐิโก) 

ไม่จ�ำกัดเวลา (อกาลิโก) ซึ่งแยกได้เป็น 2 ส่วนคือ ส่วนที่เป็นสัจธรรม

คือค�ำสอนเกี่ยวกับสภาวะความเป็นจริงของสรรพสิ่งทั้งปวงหรือ

กฎธรรมชาติที่เป็นไปตามกฎไตรลักษณ์ และส่วนที่เป็นศีลธรรม

ซึ่งเป็นส่วนแห่งข้อประพฤติปฏิบัติ เนื้อหาของพุทธธรรมยังแบ่ง

ได้ 2 ระดับคือ ระดับโลกิยธรรม ได้แก่ ข้อปฏิบัติส�ำหรับปุถุชน

ให้ถูกต้องตามหลักศีลธรรม มุ่งสอนตามหลักพุทธโอวาท 3 (โอวาท

ปาติโมกข์ ) คือ เว้นจากการกระท�ำความชั่วทั้งปวง ให้กระท�ำแต่

ความดี และท�ำจิตใจให้ผ่องแผ้ว เพื่อให้เกิดความความสุขแก่ตนเอง

และสังคม และระดับโลกุตรธรรม ได้แก่ธรรมอันเป็นข้อปฏิบัติขั้น

สูงของพระอริยบุคคลผู้พัฒนาจิตใจ จนเกิดปัญญาสามารถละกิเลส

ได้อย่างเด็ดขาด 

พระพุทธศาสนาได้แสดงอรรถะ คือจุดมุ่งหมายของชีวิตที่ดี

งาม ที่มนุษย์พึงประสงค์ไว้ 3 ระดับ คือ ทิฏฐธัมมิกัตถะ หรือ

ประโยชน์ในปัจจุบัน อันเป็นจุดหมายเบื้องต้นหรือจุดหมายเฉพาะ

หน้าที่มองเห็นได้ในชีวิตประจ�ำวัน อันได้แก่ ลาภ ยศ สุข สรรเสริญ 

หรือทรัพย์สิน ฐานะ เป็นต้น รวมถึงการแสวงหาสิ่งเหล่านี้โดยชอบ

ธรรม  สัมปรายิกัตถะ หรือประโยชน์เบื้องหน้า เป็นประโยชน์ขั้น

สูงที่ลึกล�้ำกว่าจะมองเห็นได้เฉพาะหน้า เกี่ยวกับคุณค่าของชีวิต 

เป็นหลักประกันว่า เมื่อละชีวิตจากโลกนี้ไปแล้ว จะไม่ตกลงไปสู่

ที่ชั่ว อันได้แก่ ความเจริญด้านจิตใจที่ประกอบไปด้วยคุณธรรม

และศีลธรรม ใฝ่ใจในเรื่องบุญกุศล มีความสงบสุขทางจิตใจ และ 

ปรมัตถะ หรือประโยชน์สูงสุด  หมายถึงจิตที่หลุดพ้นจากกิเลส

และความทุกข์ทั้งปวง คือวิมุตติและพระนิพพาน ได้แก่การรู้แจ้ง

และรู้เท่าทันธรรมดาของสังขารธรรม ไม่ตกเป็นทาสของโลกและ

ชีวิต 

การจะพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ให้เป็นทรัพยากรที่มีคุณภาพนั้น 

พระพุทธองค์ทรงให้ความส�ำคัญหรือเน้นในเร่ืองการพัฒนาด้าน

จิตใจมาก โดยจะเหน็ได้จากพทุธสภุาษิตท่ีว่า “จตฺิต ํทนตฺ ํสขุาวห”ํ 

แปลว่า จิตที่ฝึกดีแล้วน�ำสุขมาให้  มนุษย์จะประสบความส�ำเร็จ

ในชีวิตได้นั้น จะต้องมีหลักธรรมในการครองชีวิต 

พุทธจริยธรรม มีจุดมุ่งหมายเพื่อให้บุคคลมีชีวิตที่ดี ช่วยเหลือ

เกื้อกูลกัน อยู่ร่วมกันเป็นสังคมได้เป็นอย่างมีความสุข  แบ่งได้

ดังนี้ 

1.	 พุทธจริยธรรมขั้นพื้นฐาน ที่จ�ำเป็นทั้งต่อตนเองและสังคม 

ได้แก่ เบญจศีล และเบญจธรรม ซึ่งเป็นข้อปฏิบัติฝ่ายศีลและธรรม

ที่สนับสนุนกัน เป็นสิ่งที่ต้องปฏิบัติควบคู่กัน

2.	 พุทธจริยธรรมขั้นกลาง เป็นการพัฒนาจริยธรรมให้สูงขึ้น

ไป คือ กุศลกรรมบถ 10 ประการ แบ่งออกเป็น 3 ทาง คือ (1) 

ความดีทางกาย เรียกว่า กายสุจริต  (2) ความดีทางวาจา เรียกว่า 

วจีสุจริต และ (3) ความดีทางใจ เรียกว่า มโนสุจริต

ปกิณกะ

การประยุกต์พุทธธรรมส�ำหรับการสร้างเสริมสุขภาพและการท�ำงาน
บุญเติม แสงดิษฐ
คลินิกชายวัยทอง โรงพยาบาลพระมงกุฎเกล้า



บุญเติม แสงดิษฐ

Royal Thai Army Medical Journal Vol. 69  Vol. 4  October-December 2016

190

3.	 พุทธจริยธรรมขั้นสูง เป็นทางน�ำผู้ปฏิบัติให้เป็นผู้ประเสริฐ 

ได้แก่ อริยมรรค หรือ มรรคมีองค์ 8 คือ สัมมาทิฏฐิ (เห็นชอบ) 

สัมมาสังกัปปะ (ด�ำริชอบ) สัมมาวาจา (เจรจาชอบ) สัมมากัมมัน

ตะ (กระท�ำชอบ) สัมมาอาชีวะ (เลี้ยงชีพชอบ) สัมมาวายามะ 

(พยายามชอบ) สัมมาสติ (ระลึกชอบ) และ สัมมาสมาธิ(ตั้งใจมั่น

ชอบ)

มีหลักพุทธธรรมอื่นๆ ที่สามารถน�ำมาประยุกต์ใช้ในการพัฒนา

ตนเพื่อการด�ำรงชีวิตที่ประเสริฐ ดีงาม และสงบ  เช่น

1.	 มงคล 38 ประการ หมายถึงหลักการด�ำเนินชีวิต หลักความ

ประพฤติ 38 ประการ เพื่อก่อให้เกิดความเจริญก้าวหน้าอย่าง

สมบูรณ์แบบ ซึ่งพระพุทธเจ้าได้วางหลักไว้ เริ่มตั้งแต่การด�ำเนิน

ชีวิตขั้นต้น จนถึงขั้นสูงสุด กล่าวอีกนัยหนึ่ง คือ เริ่มจากการด�ำเนิน

ชีวิตจากสิ่งง่ายๆ ไปสู่สิ่งที่ยากที่สุด ครอบคลุมหลักจริยธรรม ใน

การด�ำเนินชีวิตด้านต่างๆ ซึ่งเป็นพื้นฐานให้เกิดคุณธรรมตั้งแต่เบื้อง

ต้นจนถึงขั้นสูงสุด คือ จิตที่ปราศจากกิเลส แบ่งเป็น 10 คาถา คือ

คาถาที่ 1	 อย่าคบคนพาล จงคบบัณฑิต

คาถาที่ 2	 อยู่ในถิ่นที่เหมาะสม ท�ำความดีไว้แต่ต้น

คาถาที่ 3	 ศึกษามาก มีศิลปวิทยา มีวินัยที่ศึกษาดีแล้ว

			   วาจาสุภาษิต 

คาถาที่ 4	 บ�ำรุงบิดามารดา สงเคราะห์บุตร ภรรยาหรือ

			   สามี

คาถาที่ 5	 ไม่ประกอบการงานที่น่าต�ำหนิ ให้ปัน มั่นคงใน

			   ธรรม สงเคราะห์ญาติ 

คาถาที่ 6	 เว้นจากบาป จากสิ่งมึนเมา ไม่ประมาท

คาถาที่ 7	 มีความเคารพ อ่อนน้อมถ่อมตน สันโดษ

			   กตัญญูรู้คุณ ได้ฟังธรรมตามกาล

คาถาที่ 8	 อดกลั้นอดทน ว่าง่าย ได้สนทนาธรรมตามกาล

คาถาที่ 9	 เพียรเผากิเลส ประพฤติพรหมจรรย์

			   เห็นอริยสัจ ท�ำพระนิพพานให้แจ้ง

คาถาที่ 10	 จิตไม่หวั่นไหวในโลกธรรม จิตใจไร้โศก

			   จิตไร้ธุลี จิตเกษม

2.	 ฆราวาสธรรม คือ ธรรมส�ำหรับผู้ครองเรือนหรือคฤหัสถ์ 

เป็นธรรมที่จะน�ำความสุข เป็นสามัคคีธรรมช่วยให้บุคคลในตระกูล

มีความสามัคคี ท�ำให้ชีวิตการครองเรือนมีความสุข ความสงบ มี 

4 ประการ ได้แก่ สัจจะ (ความจริง ซื่อสัตย์) ทมะ (การข่มใจ) 

ขันติ (ความอดทน) และ จาคะ (ความเสียสละ ช่วยเหลือ เอื้อเฟื้อ

เผื่อแผ่)

3.	 สันโดษ ความยินดี พอใจด้วยปัจจัย 4 ที่ตนหามาได้โดย

ชอบธรรม ได้แก่ ยินดีตามที่ได ้คือได้สิ่งใดมา หรือเพียรหาสิ่งใด

มาได้ และสิ่งนั้นเป็นสิ่งที่ตนปรารถนา ไม่ว่าจะหยาบหรือประณีต

เพียงใด ก็ยินดีพอใจด้วยสิ่งนั้น ยินดีตามก�ำลัง คือยินดีแต่พอ

ก�ำลังร่างกายสุขภาพและวิสัยแห่งการใช้สอยของตน ไม่อยากได้

เกินก�ำลัง ยินดีตามสมควร คือ ยินดีตามที่เหมาะสมกับตน อัน

สมควรแก่ภาวะ ฐานะ แนวทางการด�ำเนินชีวิต และจุดมุ่งหมาย

การบ�ำเพ็ญกิจของตน ธรรมบทนี้มีความสัมพันธ์เกี่ยวโยงกับปรัชญา

เศรษฐกิจพอเพียงในพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ ๙

4.	 โพชฌงค์ 7  ธรรมที่เป็นองค์แห่งการตรัสรู้ ได้แก่ สติ 

(ความระลึกได้ ดึงจิตไว้กับสิ่งที่เรารับรู้)  ธัมมวิจยะ (การวิจัยธรรม 

ใช้ปัญญาไตร่ตรอง เพื่อความเป็นธรรม)  วิริยะ (ความเพียร)  ปิติ

(ความอิ่มใจ ความดื่มด�่ำ ความซาบซึ้ง ปลาบปลื้ม)  ปัสสัทธ ิ(ความ

สงบเย็น ความผ่อนคลาย)  สมาธิ (ความมีใจตั้งมั่น จิตแน่วแน่

ในอารมณ์) อุเบกขา (ความวางเฉย ความเรียบสงบของจิตที่เป็น

กลางๆ ไม่เอนเอียงไปข้างใด เป็นความเฉยรู้) ซึ่งใช้ในการส่งเสริมสุข

ภาพจิตได้

5.	 สัปปุริสธรรม 7 คือ ธรรมของสัตบุรุษ หรือ ธรรมของคน

ดี ได้แก่ ความรู้เหตุ รู้ผล รู้ตน รู้ประมาณ รู้กาลเวลา รู้สังคม รู้

บุคคล

6.	 ไตรสิกขา คือ ศีล ได้แก่ การรักษากาย วาจา ให้เรียบร้อย 

ซึ่งสามารถแบ่งศีลออกเป็น 3 ระดับด้วยกันคือ ศีลขั้นต้น ได้แก่ 

ศีล 5 (เว้นจากการฆ่าสัตว์ เว้นจากการลักทรัพย์ เว้นจากการ

ประพฤติผิดในกาม เว้นจากการพูดเท็จ เว้นจากการดื่มสุราเมรัย) 

หรือ ศีล 8 (ศีลส�ำหรับฆราวาสหรืออุบาสกอุบาสิกา) ศีลขั้นกลาง 

ได้แก่ ศีล 10 (ศีลของสามเณร) ศีลขั้นสูง ได้แก่ ศีล 227 (ศีล

ของพระภิกษุ)  สมาธ ิได้แก่ ความตั้งใจมั่น แบ่งออกเป็น 3 ประเภท 

คือ สมาธิแบบเฉียดๆ (สมาธิระดับต้น)  สมาธิระดับกลาง และ

สมาธิขั้นสูง คือจิตสงบนิ่ง เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน และ ปัญญา 

ได้แก่ความรอบรู้ในกองสังขาร (รู้แจ้งในไตรลักษณ์) ปัญญานั้น

สามารถแบ่งออกเป็น 3 ประเภท คือ สุตมยปัญญา ได้แก่ ปัญญา

ที่เกิดจากการศึกษาเรียนรู้ หรือการฟังคนอื่นพูด  การอ่านหนังสือ

ต่างๆ (จัดเป็นโลกิยปัญญา คือปัญญาทางโลก) จินฺตมยปัญญา 

ได้แก่ ปัญญาที่เกิดจากการคิด วิเคราะห์ วิจัย ตามหลักการและ

เหตุผล และ ภาวนามยปัญญา ได้แก่ ปัญญาอันเกิดจากการเจริญ

ภาวนา(เจริญสมถะ/วิปัสสนา)  ถือเป็นปัญญาขั้นสูง ที่บุคคลธรรมดา

นั้นเข้าถึงได้ยาก



เวชสารแพทยทหารบก  ปที่ 69  ฉบับที่ 4  ตุลาคม-ธันวาคม 2559

การประยุกต์พุทธธรรมส�ำหรับการสร้างเสริมสุขภาพและการท�ำงาน 191

พระพุทธเจ้าทรงสอนเรื่องความมีโรคน้อย เพื่อให้ร่างกายไม่

ป่วยไข้ มีก�ำลังพอที่จะรู้แจ้งอริยสัจ และเจริญอริยมรรคมีองค์ 8 

ได้ โดยให้มีความพอประมาณเรื่อง อาหาร ออกก�ำลังกาย (เดิน

จงกรม ฯลฯ) และ ออกก�ำลังใจ ที่ส�ำคัญคือ อานาปานสติสมาธิ 

ซึ่งสามารถท�ำได้ทุกที่ ทุกเวลาตราบเท่าที่ยังมีลมหายใจ

ฯลฯ

พุทธธรรมส�ำหรับการบริหารงาน

จากความหมายของการบริหารที่หมายถึงศาสตร์และศิลป์แห่ง

การท�ำงานให้ส�ำเร็จโดยอาศัยคนอื่น นักบริหารมีหน้าที่ 5 ประการ 

คือ การวางแผน การจัดองค์การ การแต่งตั้งบุคลากร การอ�ำนวย

การ และการควบคุม นักบริหารที่ประสบความส�ำเร็จจึงต้องรู้จัก 

ครองตน ครองคน และครองงาน เพื่อให้บรรลุวัตถุประสงค์ของ

องค์กร ซึ่งมีหลักพุทธธรรมหลายบทที่สามารถน�ำมาประยุกต์ใช้ได้ 

นักบริหารมีแนวทางปฏิบัติตนให้เป็นคนดีตามพุทธจริยธรรม

เกี่ยวกับการปฏิบัติตนเพื่อการด�ำรงชีวิตที่ดี ดังกล่าวแล้วข้างต้น 

นอกจากนี้ยังมีธรรมที่สามารถเลือกประยุกต์ใช้ในการบริหารให้

เหมาะกับสถานการณ์ดังนี้

อริยสัจ 4  หลักการแก้ปัญหาต่างๆ ต้องรู้ ทุกข์ (ปัญหา)  สมุทัย

(สาเหตุของปัญหา)  นิโรธ (เป้าหมายของการแก้ปัญหา) และ มรรค

(วิธีการแก้ไขปัญหา)

อิทธิบาท 4  ธรรมอันเป็นทางแห่งความส�ำเร็จ ได้แก่ ฉันทะ

(ความพอใจ)  วิริยะ(ความเพียร)  จิตตะ (ความคิดมุ่งไป เอาจิต

ฝักใฝ่)  วิมังสา (ความไตร่ตรองเหตุผล คิดค้นวิธีปรับปรุง)

พรหมวิหาร 4 ธรรมประจ�ำใจของผู้ประเสริฐ ได้แก่ เมตตา

(รัก ปรารถนาดี)  กรุณา (สงสาร คิดช่วยให้พ้นทุกข์)  มุทิตา 

(ยินดีเมื่อผู้อื่นได้ดีมีสุข)  อุเบกขา (วางใจเป็นกลาง)

สังคหวัตถุ 4 ธรรมเครื่องยึดเหนี่ยวใจบุคคล เป็นธรรมะที่สัตว์

สังคมพึงสงเคราะห์ต่อกัน ได้แก่ ทาน คือ การให้ หรือการแบ่ง

ปันสิ่งของๆ ตนแก่ผู้อื่น มี 3 อย่าง คือ วัตถุทาน อภัยทาน ธรรม

ทาน  ปิยวาจา คือ การมีวาจาไพเราะ รู้จักพูดจาสื่อสารกับผู้อื่น 

คือ ไม่พูดเท็จ ไม่พูดค�ำหยาบ ไม่พูดส่อเสียด ไม่พูดเพ้อเจ้อ

อัตถจริยา คือ การรู้จักท�ำตัวให้เป็นประโยชน์ ทั้งต่อตนเองและผู้

อื่น และ สมานัตตตา คือ การวางตัวเสมอต้น เสมอปลาย ไม่หยิ่ง

ยโส

พละ 4 ธรรมอันเป็นก�ำลัง ธรรมอันเป็นพลังท�ำให้ด�ำเนินชีวิต

ด้วยความมั่นใจไม่หวั่นต่อภัยทุกอย่าง ได้แก่ ปัญญาพละ (ก�ำลัง

ปัญญา) วิริยพละ (ก�ำลังความเพียร) อนวัชชพละ (ก�ำลังสุจริต) 

สังคหพละ (ก�ำลังการสงเคราะห์)

อธิษฐาน 4 ธรรมอันเป็นฐานที่มั่นของบุคคล ได้แก่ ปัญญา

(ความรู้ชัด) สัจจะ (ความจริง) จาคะ (ความสละ) และ อุปสมะ

(ความสงบ) 

จักรวรรดิวัตร 5 ธรรมประจ�ำจักรพรรดิหรือของนักปกครอง

ผู้ยิ่งใหญ่ ได้แก่ ธรรมาธิปไตย (ยึดธรรมเป็นหลัก)  ธรรมิการักขา 

(ป้องกันและคุ้มครองอันชอบธรรมและเป็นธรรม)  อธรรมการ

นิเสธนา (ป้องกัน แก้ไขมิให้มีการกระท�ำความชั่วร้ายในบ้านเมือง) 

ธนานุประทาน (ปันเฉลี่ยให้แก่ชนผู้ไร้ทรัพย์)  ปริปุจฉา (ปรึกษา

ผู้ประพฤติดี ปฏิบัติชอบอยู่เสมอตามกาลอันควร) ในข้อ ธรรมิกา

รักขา อาจแบ่งย่อยเป็น 8 ข้อ (รวมเป็น จักรวรรดิวัตร 12) คือ 1) 

คนในปกครองส่วนตัว  2) ปวงเสนาข้าทหาร  3) ข้าราชการฝ่าย

ปกครอง  4) ข้าราชบริพารและข้าราชการ  5) ชนเจ้าพิธี (ครู อาจารย์ 

นักวิชาการ หมอ พ่อค้า ผู้ประกอบวิชาชีพต่างๆ)  6) ราษฎรทั้ง

ปวง  7) พระสงฆ์และบรรพชิตผู้ทรงศีล และ 8) สัตว์อันควรสงวน

ทั้งหลาย 

สาราณียธรรม 6 ธรรมที่ท�ำให้เกิดความสามัคคี ธรรมเป็นที่

ตั้งแห่งการระลึกถึง ได้แก่ เมตตากายกรรม (ช่วยเหลือกิจธุระของ

หมู่คณะ สุภาพ นับถือกัน)  เมตตาวจีกรรม (ช่วยบอกแจ้งสิ่งที่

เป็นประโยชน์ วาจาสุภาพ)  เมตตามโนกรรม (ตั้งจิตปรารถนาดี 

คิดท�ำสิ่งที่เป็นประโยชน์ต่อกัน มองกันในแง่ดี)  สาธารณโภคิตา

(ได้ของสิ่งใดมาก็แบ่งปันกัน)  สีลสามัญญตา (มีความประพฤติ

สุจริตดีงาม ตามระเบียบวินัย)  ทิฏฐิสามัญญตา (มีความเห็นชอบ

ร่วมกัน)

ทิศ 6 กล่าวถึงบุคคลต่างๆ ที่บุคคลต้องเกี่ยวข้องสัมพันธ์ทาง

สังคม ดุจทิศที่อยู่รอบตัว เช่น ทิศเบื้องหน้า ได้แก่ มารดาบิดา 

ทิศเบื้องขวา ได้แก่ ครูอาจารย์  ทิศเบื้องหลัง ได้แก่ สามี ภรรยา 

ทิศเบื้องซ้าย ได้แก่ มิตรสหาย  ทิศเบื้องบน ได้แก่ พระสงฆ์ 

นักบวช  ทิศเบื้องล่างได้แก่ คนรับใช้และบ่าวไพร่  กล่าวถึงการ

ปฏิบัติต่อทิศทั้ง 6 เช่น หน้าที่นายจ้างพึงบ�ำรุงคนรับใช้และบ่าว

ไพร่ ได้แก่ จัดงานให้ท�ำตามสมควรแก่ก�ำลัง  ให้อาหารและรางวัล  

รักษาพยาบาลในเวลาเจ็บไข้  ให้รางวัลพิเศษเมื่อท�ำงานได้ดี  ให้

ได้พักผ่อนตามกาลอันสมควร เป็นต้น

ทศพิพิธราชธรรม 10 ธรรมของพระราชา หรือกิจวัตรที่นัก

ปกครองต้องประพฤติปฏิบัติ ได้แก่ ทาน (การให้)  ศีล (ความ

ประพฤติดีงาม)  ปริจจาคะ (การบริจาค เสียสละ)  อาชชวะ (ความ

ซื่อตรง)  มัททวะ (ความอ่อนโยน)  ตปะ (ความทรงเดช แผดเผา



บุญเติม แสงดิษฐ

Royal Thai Army Medical Journal Vol. 69  Vol. 4  October-December 2016

192

กิเลส)  อักโกธะ (ความไม่โกรธ)  อวิหิงสา (ความไม่เบียดเบียน) 

ขันติ (ความอดทน)  อวิโรธนะ (ความไม่คลาดธรรม เที่ยงธรรม)

ฯลฯ

นักบริหารสามารถเลือกประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมดังกล่าวแล้ว

และหลักธรรมอื่นๆ ในพระไตรปิฎกในการท�ำงาน ชักจูงให้บุคคล

ในองค์กรร่วมกันท�ำงานอย่างมีประสิทธิภาพ น�ำองค์กรให้บรรลุ

เป้าหมายที่วางไว้ เพื่อประโยชน์ของผู้บริหารเอง ประโยชน์ต่อคนใน

องค์กร และประโยชน์ต่อสังคมรวมทั้งประเทศชาติ โดยก�ำหนด

เกณฑ์ชี้วัดความส�ำเร็จแล้วแต่เป้าหมายขององค์กรและสถานการณ์ 

ที่ส�ำคัญคือการบริหารงานอย่างดีมีจริยธรรม ยุติธรรม ปราศจาก

การทุจริต ประพฤติมิชอบ ควรมีความรู้ควบคู่คุณธรรม ดังค�ำ

กลอนที่ว่า

ฐานเจดีย์	 ศรีสล้าง	 สร้างด้วยอิฐ

ย่อมสถิตย์	 ยืนยง	 ด�ำรงอยู่

ชีวิตมี	 ค่าล�้ำ	 เพราะความรู้

ควบคุมอยู่	 ด้วยธรรม	 น�ำจ�ำเริญ

เอกสารอ้างอิง
1.	 พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมจิตโต).   พุทธวิธีบริหาร.   พิมพ์ครั้งที่ 4. 

กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2549.

2.	 พระธรรมปิฏก (ป.อ. ปยุตโต).  พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. 

พิมพ์ครั้งที่ 10.  กรุงเทพฯ: สื่อตะวัน, 2545.

3.	 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต).  ธรรมนูญชีวิต.  นครปฐม: ส�ำนักงาน

พระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2548.

4.	 วรพจน์ เหล่าวิทวัส.  หลักการดูแลผู้ป่วยด้วยธรรมะ.  สารราชวิทยาลัยอายุรแพทย์

แห่งประเทศไทย.  2549;23(1):18-29. 

5.	 ว.วชิรเมธี.  38 วิธี โชคดีตลอดชีวิต.  นนทบุรี: ส�ำนักพิมพ์สัปปายะฯ, 2559.

จักรวรรดิวัตร.

6.	 สมเกียรติ แสงวัฒนาโรจน์.  พระพุทธเจ้าสอนความมีโรคน้อย ตอนที่ 12 ทาง

ปฏิบัติเพื่อความมีโรคน้อย.  หมอชาวบ้าน 2560;38:64-8.

7.	 ส�ำนักงาน ก.พ., วิทยาลัยข้าราชการพลเรือน.   คุณธรรมส�ำหรับนักบริหาร. 

กรุงเทพฯ: วิทยาลัยข้าราชการพลเรือน, 2536.


